
SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

39 

 

 

FROM SIGNS TO INTERPRETATION AND UNDERSTANDING 

 

George Bondor, Assoc. Prof., PhD, ”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

 

Abstract: The main aim of the present paper (From Signs to Interpretation and 

Understanding) is to analyse the relation between signs, human being, corporality and 

history. I start from Foucault’s reading of Nietzsche and then I focus on Nietzsche’s 

aphorisms about signs, history and interpretation, as well as on some paragraphs about 

signs, world and historiality from Heidegger’s Being and Time. Their analysis of sign, 

realised as genealogical interpretation (Nietzsche), respectively as phenomenological 

destruction (Heidegger), reveal the immanent history of sign, originated in the corporality of 

man (instincts, affects, needs, senses, i.e. in his will to power), respectively in the historiality 

of the human being. 

 

Keywords: signs, history, world, Nietzsche, Heidegger. 

 

Introducere 

În textul său „Nietzsche, Freud, Marx”, Michel Foucault arată că odată cu Nietzsche 

cultura occidentală părăseşte paradigma semiotică, instalându-se într-o paradigmă 

hermeneutică1. Pe scurt, interpretarea prevalează în raport cu semnul pentru că semnul nu mai 

este privit drept ceva fix. În interiorul lui este descoperit un întreg proces interpretativ. 

Pornind de la observaţia lui Foucault, îmi propun să arăt că analizele semnului întreprinse de 

Nietzsche (uzând de metoda genealogică) şi de Heidegger (sub forma unei destrucţii 

fenomenologice), deşi pornesc de la premise diferite, reuşesc să surprindă iluzia fixităţii 

semnului. În acest scop, ambele demersuri identifică istoria sa interioară, fapt care presupune 

distanţarea de teoria care defineşte semnul exclusiv prin funcţia sa referenţială. Poate exact 

acest aspect este decisiv pentru a susţine că ne aflăm într-o „vârstă hermeneutică a raţiunii”2. 

Împotriva teoriei tradiţionale a limbajului, care îl înţelege ca simplă descriere a realităţii, 

militează şi Wittgenstein, care arată că sensul cuvintelor survine prin utilizarea lor, aşadar 

printr-o pluralitate de activităţi asociate limbajului, dintre care referirea la obiecte este doar 

una şi deloc cea mai prezentă în viaţa omului. Semnele au deci sens numai în cadrul unui joc 

de limbaj, adică într-o formă de viaţă3.    

 

Istoria internă a semnului. De la semn la interpretare 

După Nietzsche, există două motive pentru care limbajul trebuie supus unei critici 

genealogice, în vederea identificării iluziilor pe care acesta le conţine şi le proferează. În 

primul rând, ne-am obişnuit să considerăm cuvintele ca fiind fixe, uitând astfel de originea lor 

metaforică. Operaţiunea prin care simplele cuvinte sunt transformate în concepte solidificate 

este una din marile „minciuni” ale limbajului. În al doilea rând, limbajul poartă în el o 

metafizică, o concepţie asupra lumii, pe care, prin intermediul gramaticii, ne-o prezintă ca 

                                                           
1 Michel Foucault, „Nietzsche, Freud, Marx“, în Dits et écrits, tome I, Gallimard, Paris, 1994, p. 571. 
2 Jean Greisch, L’âge herméneutique de la raison, Les Éditions du Cerf, Paris, 1985.  
3 Ludwig Wittgenstein, Cercetări filozofice, traducere de Mircea Dumitru, Mircea Flonta, Adrian-Paul Iliescu, 

Humanitas, Bucureşti, 2004. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:23:25 UTC)
BDD-V592 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

40 

 

fiind de la sine înţeleasă. Modul nostru de a percepe realitatea este impregnat de această 

metafizică populară a „cazurilor identice”. Pentru Nietzsche, semnele sunt false identităţi, 

utile în vederea dominaţiei sau doar a conservării. Întrucât ascund pluralitatea lucrurilor, 

reducând-o la false identităţi, semnele sunt „gregare”, nivelatoare4. Diferenţa din sânul 

realului este astfel ascunsă, iar cu vremea este complet uitată. Să tratăm pe rând cele două 

aspecte, veritabile slăbiciuni ale limbajului. 

În Despre adevăr şi minciună în sens extramoral sunt investigate originile limbajului5. 

După Nietzsche, acesta este derivat, prin abstractizare, dintr-o activitate metaforică originară, 

instinctivă şi inconştientă, îndreptată către dominarea realităţii prin simplificare şi asimilare6. 

Cu alte cuvinte, la originea cuvintelor se găseşte un proces ficţional. Conceptele iau naştere 

prin trei modificări succesive ale stimulilor nervoşi. Într-o primă etapă, crede Nietzsche, 

stimulul apărut din raportul cu lucrurile este transformat în imagine. Aşadar imaginea este o 

metaforă a acelui stimul. A doua transformare (metaforă) constă în reproducerea imaginii 

printr-un sunet, care este cuvântul ca atare. La baza ei stă alăturarea prin analogie. În sfârşit, a 

treia modificare (şi a treia metaforă) rezidă în transformarea cuvântului în concept. Acest 

lucru are loc prin eliminarea definitivă a impresiei sensibile iniţiale, puternică în cazul 

imaginii, dar deja palidă în cazul sunetului. În plus, simpla asemănare e transformată în 

identitate. Astfel, conceptul devine semn prin el însuşi al unei realităţi, în absenţa raportului 

imediat cu aceasta. El devine pentru noi fix, de sine stătător, dobândind un aspect substanţial. 

Din acest motiv, afirmă Nietzsche, conceptele sunt „mumii” ale metaforelor din care ele au 

luat naştere7. Cu vremea, din cauza uzajului, le considerăm ca fiind suficiente pentru 

înţelegerea realităţii. Uitând activitatea metaforică originară, ajungem să credem că tocmai 

conceptele reprezintă „adevărurile” lucrurilor. 

A doua slăbiciune a limbajului este identificată de Nietzsche la nivelul gramaticii. 

Aşadar nu doar cuvintele sunt vinovate de o anumită uitare, ci şi regulile după care acestea se 

combină, alcătuind un discurs. Pe scurt, gramatica aduce numeroase prejudecăţi în limbaj şi, 

astfel, în existenţa omului. Ea ne determină să gândim lumea într-un fel anumit, ascunzând 

însă această enormă influenţă pe care o are asupra noastră. Din acest motiv, Nietzsche o 

numeşte „metafizică populară”8. Dintre toate prejudecăţile, cea mai importantă este credinţa 

în eu. Ea derivă dintr-o habitudine gramaticală, şi anume cea care ne constrânge să alăturăm 

întotdeauna predicatului un subiect. Gramatica nu ne permite să concepem un act în el însuşi, 

fără a presupune un subiect care acţionează, deci un agent al acţiunii. Un exemplu ilustru 

discutat de Nietzsche este principiul cartesian al eului cugetător: noi observăm acţiunea pe 

                                                           
4 Michel Haar, Par-delà le nihilisme. Nouveaux essais sur Nietzsche, PUF, Paris, 1998, p. 182. 
5 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, herausgegeben von Giorgio 

Colli und Mazzino Montinari, Walter de Gruyter, Berlin - New York & Deutscher Taschenbuch Verlag, 

München, Neuausgabe, 1999, Band 1, p. 878-880 = Despre adevăr şi minciună în sens extramoral, în Opere 

complete, vol. 2, traducere de Simion Dănilă, Editura Hestia, Timişoara, 1998, pp. 558-560. 
6 Cf. şi Sarah Kofman, Nietzsche et la métaphore, Payot, Paris, 1972, p. 43. În scrierile următoare, ea va fi 

desemnată ca o dispută a voinţelor de putere din om, tot în vederea dominării. 
7 Ibidem, pp. 55-56. Tentaţia de a îngheţa realul, numită de Nietzsche „egipţianism”, reprezintă una din 

trăsăturile culturii occidentale care se datorează metafizicii pe care o are la bază. A se vedea, pentru aceasta, 

Friedrich Nietzsche, Amurgul idolilor sau Cum se filozofează cu ciocanul, traducere de Alexandru Al. 

Şahighian, în Ştiinţa voioasă. Genealogia moralei. Amurgul idolilor, Humanitas, Bucureşti, 1994, p. 465. 
8 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 3, p. 593 = Ştiinţa 

voioasă, traducere de Liana Micescu, în Ştiinţa voioasă. Genealogia moralei. Amurgul idolilor, Humanitas, 

Bucureşti, 1994, § 354, p. 230.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:23:25 UTC)
BDD-V592 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

41 

 

care o numim gândire şi deducem, în mod eronat, că trebuie să existe un eu care gândeşte. 

Procesului ca atare al gândirii îi anexăm o interpretare („ceva care gândeşte”), care însă nu-i 

aparţine acestuia şi pe care o echivalăm apoi, printr-o nouă interpretare, cu eul cugetător9. De 

această falsificare (şi ocultare) a unui proces interpretativ originar depind, mai departe, 

numeroase alte credinţe: cea în suflet, în voinţă, în spirit, în conştiinţă, în „lucruri în sine”, în 

fiinţă şi în Dumnezeu10. 

Nietzsche încearcă să arate că relaţia de semnificare şi cea de cunoaştere se întemeiază 

într-un strat mai adânc al umanului. Pentru el, acesta este stratul afectelor şi al impulsurilor, al 

instinctelor inconştiente, al nevoilor şi al simţurilor, pe scurt, al voinţelor de putere din 

interiorul omului. Disputa lor – văzută totodată sub forma unui joc – este cea din care iau 

naştere semnele. Ea este, în alţi termeni ai filosofului, un joc al interpretărilor. Din acest 

motiv, putem spune că Nietzsche îi redă semnului o dimensiune ontologică. Desigur că 

genealogia semnului, metodă prin care sunt descoperite originile acestuia, comportă o 

dimensiune critică. Graţie ei, este pusă în discuţie aparenta lui fixitate, pretinsul lui caracter 

substanţial. Astfel este însă câştigat accesul la procesul interpretativ prin care ceva devine 

semn. Istoria interioară a semnului, cea prin care ceva devine semn – tocmai aceasta intră în 

vederile lui Nietzsche. Aşa cum arată Foucault citindu-l pe Nietzsche, semnul este o 

interpretare a altor semne, iar acestea sunt, la rândul lor, interpretări ale altor semne şi aşa mai 

departe. Nu există un interpretandum care să nu fie deja un interpretans11. Interpretarea nu 

este doar un act de elucidare a unui conţinut, ci mai ales un act de violenţă, unul prin care 

ceva se înstăpâneşte asupra a altceva: o nouă interpretare se întoarce cu violenţă asupra unei 

interpretări anterioare. Mergând mai departe pe linia deschisă de Foucault, am putea observa 

că interpretarea anterioară, deşi provizorie, fiind la rândul ei instituită printr-un act violent 

faţă de o interpretare mai veche, poate avea aparenţa a ceva fix, definitiv şi nemijlocit. Dar în 

ce mod rezultatul provizoriu al unui proces interpretativ dobândeşte aparenţa a ceva 

permanent? Devoalarea acestei iluzii este principala sarcină a genealogiei nietzscheene. 

Vinovate de această imensă falsificare sunt valorile – şi, strâns legate de acestea, idealurile. 

Deşi valorile apar ca fiind fireşti pentru cei care le-au creat, avându-şi originea în pura 

afirmare de sine a voinţei lor de putere, ceilalţi ajung să le privească drept adevăruri supra-

umane, chiar transcendente, pe care le resimt drept constrângătoare şi pe care le consideră, din 

acest motiv, cauzele unei înstrăinări faţă de adevărata lor natură. După Nietzsche, cultura – 

prin valorile morale pe care le impune – îl îndepărtează pe individ de instinctele şi nevoile 

                                                           
9 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 5, p. 31 = Dincolo de 

bine şi de rău. Preludiu la o filozofie a viitorului, traducere de Francisc Grünberg, Humanitas, Bucureşti, 1991, § 

17, pp. 24-25; De asemenea, a se vedea Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 5, p. 73 

= Dincolo de bine şi de rău. Preludiu la o filozofie a viitorului, § 54, p. 64, precum şi Sämtliche Werke. Kritische 

Studienausgabe in 15 Bänden, Band 12, 10 [158], p. 549 = Voinţa de putere. Încercare de transmutare a tuturor 

valorilor, traducere de Claudiu Baciu, Editura Aion, 1999, § 484, p. 318. 
10 Credinţa în „fiinţă” ia naştere printr-o generalizare a conceptului de viaţă. Cf. Friedrich Nietzsche, Sämtliche 

Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 12, 9 [63], p. 369 = Voinţa de putere, § 581, p. 375). 

Conceptul de Dumnezeu este, şi el, dependent de credinţa în gramatică. Cf. Sämtliche Werke. Kritische 

Studienausgabe in 15 Bänden, Band  6, p. 78 = Amurgul idolilor, „Raţiunea în filosofie”, § 5, p. 469). 
11 Michel Foucault, „Nietzsche, Freud, Marx“, op. cit., p. 571: „Il n’y a jamais, si vous voulez, un 

interpretandum qui ne soit déjà interpretans, si bien que c’est un rapport tout autant de violence que 

d’élucidation qui s’établit  dans l’interprétation. En effet, l’interprétation n’éclaire pas une matière à interpréter, 

qui s’offrirait à elle passivement ; elle ne peut que s’emparer, et violemment, d’une interprétation déjà là, qu’elle 

doit renverser, retourner, fracasser à coups de marteau”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:23:25 UTC)
BDD-V592 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

42 

 

sale, de trebuinţele şi simţurile sale, de afectele şi impulsurile sale, pe scurt, de voinţa sa de 

putere, adică de viaţa sa. Elementele culturii sunt simple adaosuri la procesul corporal, care 

constituie prima natura a omului. Semnele culturale sunt la origine expresii ale acestei naturi 

prime, dar unele care se detaşează de aceasta, ajungând să fie considerate independente de ea. 

Deşi izvorăsc din impulsurile noastre dominante, aceste semne se prezintă ca valori imuabile, 

ca etaloane pentru orice perspectivă asupra realităţii („ca instanţe valorice supreme, ba chiar 

ca forţe creative şi guvernante”12). Ele formează a doua natură a omului, care nu doar se 

adaugă primei sale naturi, ci o şi deformează13. Prin urmare, evaluările noastre nu sunt decât 

simple expresii ale afectelor şi trebuinţelor corpului nostru. Morala – pe care o considerăm a 

fi forma cea mai elevată a culturii – nu e altceva decât o „semiologie a afectelor” 

(Zeichensprache der Affekte)14. În alţi termeni ai lui Nietzsche, ea este doar o suită de 

interpretări15. Aceste semne – îndeosebi cele morale şi religioase – pot deturna bunul mers al 

instinctelor omeneşti, modificând astfel şi „lumea” ca atare, aşa cum este ea văzută de om. Ele 

îi sunt însă perfect necesare omului, căci în lipsa lor nu am percepe lumea în nici un fel. Dar 

sunt necesare, totodată, pentru împlinirea celui mai intim instinct al omului, cel al dominaţiei. 

Semnele culturale, susţine Nietzsche, sunt cele mai eficiente mijloace ale creşterii şi ale 

exercitării puterii. Creşterea diferenţei unei voinţe de putere faţă de celelalte din proximitatea 

ei are loc prin mijlocirea valorilor, mai precis a valorilor morale. Cei care au creat „binele” şi 

„răul” au inventat, de fapt, cel mai eficient instrument al dominaţiei16. Exact în ce privinţă 

trebuie să intervină strategia genealogică. După Nietzsche, sarcina ei este de a scoate la 

suprafaţă natura primă, corporală, a omului, permanent ascunsă în spatele celei secunde, 

culturale. Întrucât cea din urmă e formată prin interiorizarea valorilor morale, genealogia se 

îndreaptă cu precădere asupra acestora din urmă. Ea este o genealogie a moralei. Strategia 

genealogică este de fapt o metodă istorică. Scopul ei constă în a descoperi nu o origine unică, 

ci istoria originilor din care ia naştere fenomenul supus cercetării. Ea e menită să scoată la 

iveală pluralitatea evaluărilor, a schimbărilor de perspectivă, a erorilor, adică multiplicitatea 

interpretărilor succesive ce au condus la constituirea acelui fenomen. 

 

                                                           
12 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 12, 7 [3], p. 257 = 

Voinţa de putere, § 677, p. 434. 
13 A se vedea George Bondor, Dansul măştilor. Nietzsche şi filozofia interpretării, Humanitas, Bucureşti, 2008. 
14 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 5, p. 107 = Dincolo de 

bine şi de rău, V, § 187, p. 98. 
15 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 6, p. 98 = Amurgul 

idolilor, „«Amelioratorii» omenirii”, 1, p. 487); de asemenea, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 

Bänden, Band  12, 2 [165], p. 149; Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 10, 3 [1], nr. 

374, p. 98; Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 12, 2 [190], p. 161. 
16 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 4, p. 149 = Aşa grăit-a 

Zarathustra. O carte pentru toţi şi pentru nimeni, traducere de Ştefan Aug. Doinaş, ed. a III-a, Humanitas, 

Bucureşti, 1997, II, „Despre depăşirea de sine”, p. 181; traducere modificată): „Dar din valorile voastre creşte o 

stăpânire [Gewalt] mai mare şi o nouă depăşire.”; Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, 

Band 4, p. 76 = Aşa grăit-a Zarathustra, I, „Despre o mie şi unu de scopuri”, pp. 118-120; traducere modificată): 

„Da, multe ţări văzut-a Zarathustra şi multe neamuri: dar nicăieri pe pământ Zarathustra n-a găsit putere [Macht] 

mai uriaşă decât lucrarea celor ce iubesc: «bine» şi «rău» e numele ce-l poartă.”; Sämtliche Werke. Kritische 

Studienausgabe in 15 Bänden, Band 4, p. 149 = Aşa grăit-a Zarathustra, II, „Despre depăşirea de sine”, p. 180; 

traducere modificată): „Stăpânirea voastră – a voastră cei ce evaluaţi – se foloseşte de valorile şi de noţiunile de 

bine şi rău ale voastre; iată în ce constau iubirea voastră tainică şi strălucirea, tremurul şi revărsarea sufletului 

vostru”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:23:25 UTC)
BDD-V592 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

43 

 

 

Semn, lume, istoricitate. De la semn la înţelegere 

Fiind un moment al analiticii existenţiale pe care Heidegger o desfăşoară în lucrarea sa 

Fiinţă şi timp, analiza semnelor este parte a unei încercări temerare de a pune în evidenţă 

structurile fundamentale ale fiinţării umane, straturile sale ultime de sens. Pentru a descrie 

structura semnului, filosoful german porneşte, aparent, tot de la funcţia sa referenţială. 

Semnul este un ustensil ce are menirea de a indica, iar cea din urmă este o formă a 

„trimiterii”17. Precizarea de mai sus se potriveşte oricărui tip de semne, nu doar cuvintelor. 

Exemplele lui Heidegger dovedesc acest lucru. Semne sunt, de pildă, marcajele de pe drum, 

pietrele de hotar, semnalele acustice, steagurile, semnele de doliu. Orice ustensil trimite la alte 

ustensile, precum şi la sfera utilizărilor sale (la menirea lui funcţională). Semnul, însă, ca un 

tip aparte de ustensil, indică o totalitate a ustensilelor, în care fiecare trimite la toate celelalte. 

Ciocanul, bunăoară, trimite la cui şi la operaţiunea ciocănitului, iar cea din urmă la 

construirea unei case. În fond, arată Heidegger, nici un ustensil nu ni se arată mai întâi ca un 

obiect oarecare, ci el se arată de la bun început laolaltă cu menirea lui funcţională şi cu 

reţeaua de trimiteri la totalitatea ustensilelor şi a întrebuinţărilor lor. Altfel spus, devenim 

conştienţi de un ustensil şi de menirea lui funcţională doar în măsura în care avem acces la 

lumea ambiantă din care el face parte. Doar pe seama unei descoperiri a acestei lumi întâlnim 

un ustensil din interiorul ei18. Or, descoperirea aceasta este posibilă printr-un act al omului, 

cel al preocupării sau, mai general spus, al înţelegerii lumii. Descoperirea acestei lumi 

ustensilice şi, în ea, a unui lucru anumit şi a menirii lui funcţionale este posibilă prin aceea că 

omul (Dasein-ul, cum îi spune Heidegger) „se trimite pe sine de fiecare dată deja către un 

ustensil care îşi realizează menirea funcţională”19. Întreţinând o stare de familiaritate cu aceste 

raporturi de trimitere, omul îşi „semnifică” lui însuşi, altfel spus îşi dă sieşi sarcina de a 

înţelege faptul de a fi în lume, care îl caracterizează în chipul cel mai intim20. Acest fapt, 

numit şi „mundaneitate”, este o determinare existenţială a omului, pornind de la care devine 

posibilă descoperirea unui semn în lumea deja descoperită. În temeiul acestei structuri, omul 

are posibilitatea de a deschide „semnificaţiile” lucrurilor. Doar în acest fel devin posibile, 

după Heidegger, cuvântul şi limba21. Căci fenomenul limbii, aflăm în alt loc, „îşi are 

rădăcinile în constituţia existenţială a stării de deschidere a Dasein-ului”22. 

Într-o altă manieră decât Nietzsche, Heidegger îşi asumă şi el sarcina de a disloca 

fixitatea semnelor, pentru a scoate la suprafaţă elementul viu din care ele au luat naştere. 

După el, acest element nu poate fi altul decât viaţa umană, mai precis posibilul acesteia din 

care, la un moment dat, ia naştere ceva de tipul unui semn. În raport cu semnele şi cu istoria 

lor, trebuie identificată tocmai această origine vie, acest mănunchi de posibilităţi prin care 

omul îşi înţelege (şi îşi afirmă) propria viaţă. Interpretarea – sau, mai bine spus, explicitarea – 

acesteia reprezintă, după Heidegger, principala sarcină a filosofiei. Astfel, orice sistem 

                                                           
17 Martin Heidegger, Sein und Zeit, în Gesamtausgabe, Band 2, herausgegeben von Friedrich-Wilhelm von 

Herrmann, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1977, § 17, p. 77 = Fiinţă şi timp, traducere de Gabriel 

Liiceanu şi Cătălin Cioabă, Humanitas, Bucureşti, 2003, p. 104. 
18 Ibidem, p. 83 (trad. rom. p. 113). 
19 Ibidem, p. 86 (trad. rom. p. 120). 
20 Ibidem, p. 87 (trad. rom. p. 121). 
21 Ibidem, p. 87 (trad. rom. p. 122). 
22 Ibidem, p. 160 (trad. rom. p. 220). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:23:25 UTC)
BDD-V592 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

44 

 

interpretativ al semnelor se întemeiază în posibilul din om. În alţi termeni şi cu alte premise, 

Heidegger reia, în fond, ideea lui Nietzsche, pe care am amintit-o în formularea precisă a lui 

Foucault: semnul nu este un simplu interpretandum, ci mai curând un interpretans. Aparenta 

lui fixitate ascunde, de fapt, un întreg proces interpretativ. Ceea ce îl distinge însă pe 

Heidegger este o nouă înţelegere a stratului interpretativ din care iau naştere semnele, precum 

şi a manierei în care putem avea acces la acesta. În vreme ce pentru Nietzsche accesul la 

interpretările din care se nasc semnele este posibil graţie strategiei genealogice, Heidegger 

adoptă ca metodă destrucţia fenomenologică, tematizată pe larg în prelegerile de tinereţe şi 

pusă la lucru în lucrarea sa principală, Fiinţă şi timp. Datorită ei, putem accede la dispoziţia 

existenţială din care derivă istoria lăuntrică a semnului. Această dispoziţie, am văzut, este 

chiar înţelegerea de sine a omului ca fapt de a fi în lume care, astfel, este preocupat de 

lucrurile întâlnite în această lume, aducându-le la o stare de deschidere datorită căreia ele 

devin semne. Chiar ea face posibil ca ceva să devină semn. 

Luăm contact cu semnele culturale în mod mediat, prin fenomenul transmiterii, graţie 

căruia ne familiarizăm cu sensul lor. Aceste semne speciale există deci graţie istoricităţii lor. 

Motivul e uşor de înţeles: referinţa semnului cultural este rareori identificabilă în lumea reală. 

Oricum, legătura lui cu aceasta este foarte slabă. Dimpotrivă, raportul său cu lumea semnelor 

este cea care îi conferă justificare şi, totodată, un fel aparte de prezenţă în viaţa omului. 

Sensul semnelor, în acest caz, izvorăşte tocmai din relaţiile existente între ele, relaţii care au 

loc într-o lume în mare măsură diferită de cea reală. Paul Ricoeur o numeşte „lume 

intertextuală”23. O întâlnim, bunăoară, ca lume a literaturii, a filosofiei, a culturii în general, 

dar şi ca „lumea omului grec” ori „lumea omului romantic”. 

Dar cum anume se transmit semnele culturale? Care sunt efectele lor de ordin istoric? 

Chestiunea poate fi gândită în termenii raportării de tip istoriografic la semnele culturale. 

Istoriografia concepe naraţiuni despre fenomenele trecutului doar în măsura în care ia în 

calcul procesul transmiterii lor. Principalele semne culturale, aflăm dintr-un loc din Fiinţă şi 

timp, sunt exact cele pe care istoricii le invocă drept surse: urma, vestigiul, monumentul, 

documentul, mărturia, simbolul, expresia, apariţia, semnificaţia24. Nietzsche discută 

chestiunea când inventariază principalele moduri de a scrie istoria: monumentală, anticară şi 

critică25. Or, cu fiecare dintre ele avem de-a face cu un mod de raportare la semnele culturale. 

Mai întâi, istoria monumentală le permanentizează pe cele mai importante, ca şi cum între ele 

ar exista o continuitate. Istoria anticară, apoi, e interesată de continuitatea tradiţiilor, scop 

pentru care vrea să conserve condiţiile în care ele au luat naştere. În sfârşit, istoria critică îşi 

propune ruptura faţă de trecut, pe care vrea să-l judece din perspectiva vieţii prezente. Analiza 

nietzscheeană este aprofundată de Heidegger, care apreciază îndeosebi faptul că, pentru 

Nietzsche, cele trei forme ale istoriografiei se întemeiază în viaţa ca atare a omului, ca una 

care, în esenţa ei, este o viaţă istorică. Sau, în termenii lui Heidegger, ele se întemeiază în 

istoricitatea Dasein-ului26. 

                                                           
23 Paul Ricoeur, Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II, Éditions du Seuil, Paris, 1986, pp. 157-158. 
24 Martin Heidegger, Sein und Zeit, ed. cit., §17, p. 78 (trad. rom. p. 105). 
25 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 1, pp. 258-270 = 

Consideraţii inactuale (Partea a doua: „Despre foloasele şi daunele istoriei pentru viaţă“, în Opere complete, vol. 

2, traducere de Simion Dănilă, Editura Hestia, Timişoara, 1998, pp. 171-185. 
26 Martin Heidegger, Sein und Zeit, ed. cit., § 76, p. 396 (trad. rom. p. 524). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:23:25 UTC)
BDD-V592 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

45 

 

După cum am arătat, semnul este, pentru Heidegger, de aceeaşi natură cu ustensilul, 

care dobândeşte un sens doar în interiorul unei lumi descoperite de om. Din acest punct de 

vedere, semnele culturale, istorice prin excelenţă, sunt şi ele un fel de ustensile. Dar, atunci 

când omul îşi înţelege istoria pornind de la fiinţările de care se preocupă în lumea sa 

ambiantă, în lumea lui „azi”, el o face întrucât a optat deja pentru un mod neautentic de a fi. 

Altfel spus, el se mişcă deja în perimetrul unei istoricităţi neautentice. Iar aceasta este 

echivalentă cu înţelegerea de sine pornind de la structurile cotidianului27. Lucrurile păstrate 

într-un muzeu stau acolo lipsite de „lumea în interiorul căreia ele erau întâlnite ca fiinţări-la-

îndemână, aparţinând unui complex ustensilic şi fiind folosite de un Dasein fiinţător în 

această lume şi prins în preocupare înăuntrul ei”28. Acea lume a dispărut pentru că Dasein-ul 

care le-a dat sens nu mai există în chip factic. El le-a conferit sens, în lumea respectivă, prin 

aceea că a proiectat în ele un pachet de posibilităţi, pornind de la cea mai intimă posibilitate 

de existenţă a sa. Din acest motiv, conchide Heidegger, istoriografia ar trebui să scoată la 

iveală posibilităţile autentice de a fi ale existenţei umane trecute. Această sarcină se poate 

împlini sub forma unei destrucţii fenomenologice, menită să pătrundă dincolo de stratul 

istoricităţii neautentice. Rostul unui asemenea demers rezidă în faptul că posibilităţile spre 

care noi ne proiectăm nu sunt invenţii ale noastre, ci sunt preluate din trecutul nostru prin 

fenomenul asumării. De aceea, a ne ocupa cu trecutul înseamnă a fi atenţi la noi înşine. 

          

Concluzie 

 Ideea fundamentală care se desprinde din ambele tematizări se referă la raportul dintre 

semn şi istorie. Pe scurt, ea poate fi formulată astfel: istoricitatea semnului (cultural) se 

încrucişează cu istoricitatea fiinţei umane. Suntem fiinţe istorice prin chiar esenţa noastră. 

Istoricitatea e adânc înscrisă în noi şi, în virtutea ei, avem un raport constant cu semnele 

culturale şi cu istoria lor. Diferenţele de accent existente între poziţiile lui Nietzsche şi 

Heidegger sunt, desigur, importante. Elementul de continuitate dintre ele dovedeşte că ambii 

autori au reflectat serios la limitele semnelor. Tema lor de gândire, în această privinţă, a fost 

ce anume se ascunde în spatele aparentei fixităţi a semnelor. Înrădăcinarea semnelor în viaţa 

ca atare – văzută ca viaţă corporală (Nietzsche) şi ca viaţă istorică (Heidegger) – reprezintă o 

importantă descoperire privitoare la om. Semnul nu este un dat nemijlocit, o banală trimitere 

la lucrul pe care îl denumeşte, ci ascunde în el un întreg proces al vieţii. În interiorul semnului 

descoperim viaţa care se mijloceşte pe sine în vederea înţelegerii, acea viaţă care se ridică, 

ontologic vorbind, deasupra vâltorii sale pentru a accede la înţelegerea de sine. Totodată, 

descoperim semnul ca mijlocitor al vieţii cu ea însăşi, ca element hotărâtor al transmiterii şi al 

asumării posibilităţilor de a fi. Limitele semnului sunt limitele existenţei umane. 

 

Bibliografie 

 

George Bondor, Dansul măştilor. Nietzsche şi filozofia interpretării, Humanitas, Bucureşti, 

2008. 

                                                           
27 Ibidem, § 72, p. 376 (trad. rom. p. 498).  
28 Ibidem, § 73, p. 380 (trad. rom. p. 503). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:23:25 UTC)
BDD-V592 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

46 

 

Michel Foucault, „Nietzsche, Freud, Marx”, în Dits et écrits. 1954-1988, tome I (1954-1969), 

Édition établie sous la direction de Daniel Defert et François Ewald avec la collaboration de 

Jacques Lagrange, Gallimard, Paris, 1994. 

Jean Greisch, L’âge herméneutique de la raison, Les Éditions du Cerf, Paris, 1985. 

Michel Haar, Par-delà le nihilisme. Nouveaux essais sur Nietzsche, Presses Universitaires de 

France, Paris, 1998. 

Martin Heidegger, Sein und Zeit, în Gesamtausgabe, Band 2, herausgegeben von Friedrich-

Wilhelm von Herrmann, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1977. 

Martin Heidegger, Fiinţă şi timp, traducere de Gabriel Liiceanu şi Cătălin Cioabă, Humanitas, 

Bucureşti, 2003. 

Sarah Kofman, Nietzsche et la métaphore, Payot, Paris, 1972. 

Friedrich Nietzsche, Dincolo de bine şi de rău. Preludiu la o filozofie a viitorului, traducere de 

Francisc Grünberg, Humanitas, Bucureşti, 1991. 

Friedrich Nietzsche, Amurgul idolilor sau Cum se filozofează cu ciocanul, traducere de 

Alexandru Al. Şahighian, în Ştiinţa voioasă. Genealogia moralei. Amurgul idolilor, 

Humanitas, Bucureşti, 1994. 

Friedrich Nietzsche, Ştiinţa voioasă, traducere de Liana Micescu, în Ştiinţa voioasă. 

Genealogia moralei. Amurgul idolilor, Humanitas, Bucureşti, 1994. 

Friedrich Nietzsche, Aşa grăit-a Zarathustra. O carte pentru toţi şi pentru nimeni, traducere de 

Ştefan Aug. Doinaş, ed. a III-a, Humanitas, Bucureşti, 1997. 

Friedrich Nietzsche, Despre adevăr şi minciună în sens extramoral, în Opere complete, vol. 

2, traducere de Simion Dănilă, Editura Hestia, Timişoara, 1998. 

Friedrich Nietzsche, Voinţa de putere. Încercare de transmutare a tuturor valorilor, traducere 

de Claudiu Baciu, Editura Aion, 1999. 

Friedrich Nietzsche, Consideraţii inactuale (Partea a doua: „Despre foloasele şi daunele 

istoriei pentru viaţă“, în Opere complete, vol. 2, traducere de Simion Dănilă, Editura Hestia, 

Timişoara, 1998. 

Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, 

herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Neuausgabe, Walter de Gruyter, 

Berlin - New York & Deutscher Taschenbuch Verlag, München, 1999. 

Paul Ricoeur, Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II, Éditions du Seuil, Paris, 1986. 

Ludwig Wittgenstein, Cercetări filozofice, traducere de Mircea Dumitru, Mircea Flonta şi 

Adrian-Paul Iliescu, Humanitas, Bucureşti, 2004. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:23:25 UTC)
BDD-V592 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

