
Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

420 

 

ETHNO-CULTURAL IDENTITY AND THE POLITICS OF RECOGNITION. 

SOME PHILOSOPHICAL REMARKS 

 

Daniel Cojanu, Assist. Prof., PhD, ”Valahia” University of Târgoviște 

 

 
Abstract: Although the ethno-cultural identity is an undeniable anthropological fact, it is regarded 

with reserve. The claims of identity are seen as a potential threat to human rights and democracy in 

general. Anthony Smith identified the symbolic processes through which the majority ethnic groups 

have the tendency to turn into national states, associating a territory, a homeland. Based on the 

experience of some multicultural countries, the deontological liberalism (Rawls) claims the 

neutrality of public space and send the cultural differences in the private sphere, along with other 

optional affiliations and moral convictions of people. The Canadian philosopher Charles Taylor 

argues that the cultural difference must have relevance in organizing the public space by applying 

the recognition policies. This means that the protection of individual natural rights must be 

accompanied by the recognition of the collective rights: the rights of minorities (Kymlicka) or the 

cultural rights (Taylor, the group of Fribourg). I am interested to explore the anthropological 

foundations of ethnicity and to restore a line of romantic interpretation of cultural rights, which 

begins with Herder and is taken over by the communitarians today. 

 

Key words: cultural identity, politics of recognition, collective rights, ethno-symbolism, Herder 

 

 

Relațiile sociale într-o lume deschisă spre globalizare nu pot fi reglementate doar 

juridic sau printr-o politică a neutralității și a drepturilor naturale. Revendicările în numele 

dreptății sociale și al libertăților fundamentale au fost completate cu revendicările identitare. 

Grupurile de tot felul și indivizii care le compun pretind nu doar drepturi și bunăstare, o 

justă distribure a bunurilor materiale, ci și o recunoaștere a bunurilor simbolice (Fraser, 

2004) Identitatea, îndeosebi cea a comunităților culturale are nevoie de recunoaștere publică, 

invocându-se un drept fundamental al culturilor și al comunităților etno-culturale de a-și 

exprima specificitatea și de a prezerva această specificitate. Este motivul pentru care s-au 

realizat o seamă de dezbateri în cadrul UNESCO în special de către Grupul de la Fribourg 

(Fribourg, 2007). Intrarea în scenă a drepturilor culturale este și o urmare a impactului și 

audienței pe care le au cercetările antropologice pentru studiul societăților multiculturale. 

Frecvenţa cu care sunt invocate drepturile omului astăzi pare să fie concurată doar de 

frecvenţa cu care este invocat relativismul cultural atunci când se întreprinde o evaluare 

lucidă şi obiectivă a raporturilor dintre grupurile etnice şi religioase în peisajul social actual.  

 Drepturile omului, înţelese mai exact ca drepturi naturale inalienabile şi 

imprescriptibile ale indivizilor umani, trec în ochii opiniei publice drept achiziţii 

neproblematice ale modernităţii politice şi juridice ce desfid orice tentativă de a le rediscuta 

statutul ontologic şi relevanţa normativă. La aceste drepturi se apelează îndeobşte pentru a 

contracara orice politică opresivă sau discriminatoare la adresa indivizilor sau a 

minorităţilor. Întrucât alcătuiesc trama de nedepăşit a oricărei dezbateri politico-juridice de 

substanţă, fiind instanţa regulativă supremă a raporturilor practice dintre oameni, drepturile 

sunt tratate ca subînţelese şi învestite cu o realitate substanţială. Concepute iniţial drept 

criterii regulative de fineţe, au devenit pe nesimţite, datorită îndelungii lor aplicări şi 

invocări, substanţe, ingrediente constitutive ale naturii umane. 

 Problematică este, deci, de aceea, susţinerea simultană a drepturilor naturale şi 

universale ale omului şi a relativismului cultural, de exemplu. Pot fi întâlnite persoane care 

afirmă ambele teze nonşalant, fără să se simtă stânjenite de inconsistenţa crasă a asertării 

simultane şi sub acelaşi raport a celor două poziţii. Şi mai ciudat e că acceptă că teoria 

drepturilor omului se sprijină pe o teorie a naturii umane generice, în care drepturilor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:28 UTC)
BDD-V58 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

421 

 

naturale le-ar reveni statutul unor invarianţi antropologici universali, asemenea raţiunii sau 

aptitudinilor lingvistice. Iar despre aceste universalii se afirmă că au consistenţă ontologică.  

 De aici până la tratarea omului generic (care este în fapt un postulat, un experiment 

mintal necesar formulării teoriei şi investirii ei ulterioare cu forţă normativă coercitivă şi 

prescriptivă) ca om real, în carne şi oase, nu este decât un pas. Logic, este corectă şi legitimă 

întrebarea: care sunt elementele determinante, definitorii pentru înţelegerea omului, 

trăsăturile naturale universale sau determinările culturale particulare? Un relativist cultural 

consecvent, ar observa în primul rând statutul de postulat teoretic atât al omului generic, cât 

şi al drepturilor naturale universale care-l definesc. Pentru relativistul consecvent, este 

limpede că şi aceste exigenţe normative cu ambiţie de universalitate sunt tot nişte convenţii, 

utile pentru susţinerea anumitor practici sociale şi politici revendicative specifice unei 

anumite epoci şi culturi. 

  Prezența grupurilor identitare generează probleme în cadrul democrațiior liberale 

contemporane. Recunoașterea pe care aceste grupuri o pretind apare în opinia curentă ca o 

amenințare la adresa ordinii publice și a formelor de viață comunitară. Din acest motiv, 

grupurile identitare și identitățile moștenite sunt discreditate în timp ce grupurile de interes 

și identitățile alese sunt recunoscute ca legitime. Ostilitatea față de tradiții și față de 

identitatea de apartenență provine și din faptul că valorile fondatoare ale acestora  nu sunt 

negociabile, iar interesul este. Grupurile identitare nu trebuie confundate cu grupurile de 

interes. Un grup de interes se poate constitui perfect fără să existe o identificare mutuală 

între membrii săi.  

 Pentru ca un individ să se apropie de un grup de interes, nu trebuie decât să 

împărtășească același interes instrumental cu ceilalți membri ai grupului. Chiar și grupurile 

identitare pot apăra interesele mebrilor lor, dar această activitate nu va fi socotită rațiunea de 

a fi a grupului și nu este nicidecum o consecință necesară a existenței sale. În acest caz, 

interesul nu este un element fondator, ci doar un derivat al existenței grupului. Amy 

Gutmann rezumă astfel diferența dintre cele două modele de de grup: „dintr-o perspectivă 

paradigmatică, pentru politica grupurilor identitare contează ce sunt grupurile, în vreme ce 

pentru politica grupurilor de interes contează ce vor oamenii” (Gutman, 2003, p.15)  

  Spre deosebire de grupurile de interese, care se destramă atunci când ineresul 

convergent dispare sau a fost satisfăcut pentru toți cei care au aderat, grupurile etno-

culturale se fondează pe valori, au persistență și structură, în ciuda sincretismelor și 

aculturațiilor datorate împrejurărilor istorice. Interesele, fatalmente individuale, nu pot 

genera decât cooperare contractuală (deci condiţionată de respectarea înţelegerii). Numai 

valorile pot suda ţesutul social, pot întreţine solidaritatea, care este comuniunea de destin a 

unei comunități. În consecință, identitatea culturală este o identitate colectivă, care se aplică 

atât grupurilor, cât și indivizilor în măsura în care aparțin acestor grupuri. Poți aparține unui 

grup prin origine sau prin afiliere, dar nu optional. Comunitățile culturale nu sunt rezultatul 

deciziei voluntare și interesate a membrilor lor de a trăi împreună.  De regulă, identitatea 

culturală e percepută ca o identitate moștenită, legată mai degrabă de originea și de 

ereditatea cuiva. Poți să renegi cultura de origine, dar prin aceasta o afirmi. Și o renegi nu 

pentru a te situa în afara oricărei culturi, ci pentru a căuta altă cultură, care să răspundă 

nevoilor tale. Putem afirma împreună cu Joseph de Maistre „Am văzut în viața mea francezi, 

italieni, ruși, etc.. Datorită lui Montesquieu am aflat că există persani; dar în ce-l privește pe 

omul ca atare, declar că nu l-am întâlnit niciodată; dacă într-adevăr există, atunci eroarea îmi 

aparține ”(De Maistre, 1994) 

 Revendicările identitare sunt percepute ca fenomen reacționar, ca aspirație irațională 

de a reveni la trecut, la un stadiu depășit, ca încercare de a se sustrage legii sau de a crea un 

stat în stat. De aceea, identitățile alese sunt privite ca singurele legitime, iar culturile ca 

forme contingente de viață în comun, care pot eventual să dispară în favoarea unor forme de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:28 UTC)
BDD-V58 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

422 

 

cooperare și aranjamente raționale; identitățile moștenite (tradițiile, religiile), întrucât 

fondează viața socială pe determinism și pe apartenențe care limitează libertatea agenților, 

sunt privite cu suspiciune. Castells, care a descris tensiunile pe care le cunoaște identitatea 

culturală într-o societate în rețea, afirmă: „Cu toate acestea, apărătorii comunității ar 

argumenta, fapt ce e în acord cu propriile mele teze, că în genere oamenii rezistă procesului 

de individualizare și atomizare socială și tind să se grupeze în forme de organizare 

comunitară, care în timp generează un sentiment al apartenenței și, în cele din urmă, în 

multe cazuri, o identitate culturală comună” (Castells, 1997, p.64)  

Clifford Geertz vorbește despre atașamentul primordial al individului față de lume, 

care se exprimă ca atașament față de un cadru particular de viață. Acest atașament emană din 

datele existenței sociale a oamenilor: contiguitatea, relațiile de rudenie, faptul de a te fi 

născut într-o cultură particulară, cu o anume religie, limbă maternă, faptul că împărtășești 

aceleași practici sociale. Potrivit lui Geerz, afinitățile biologice, genetice, de grai, de 

credințe, atitudini, obiceiuri sunt percepute de oameni în același timp ca inexprimabile și 

copleștoare: „Prin atașament primordial se înțelege ceea ce se degajă din datele cele mai 

generale ele existenței, sau, întrucât cultura este profund implicată, din datele existenței 

sociale; e vorba de contiguitatea și legătura trăită, dar mai presus de acestea, de faptul de a te 

fi născut într-o comunitate religioasă particulară, comunitate ce vorbește o limbă anume, ba 

chiar un dialect al acestei limbi, de faptul de a urma anumite cutume și practici sociale 

particulare. Această solidaritate de sânge, limbă și obiceiuri e percepută ca o prezență 

inefabilă și copleșitoare, ca operând coercitiv atât exterior, comportamental, cât mai ales 

interior.” (Geertz, 1963, p. 109)  

 Acest atasament primordial este legat de sentimentul apartenenței și de simbolistica 

înăuntru-în afară a identificării. Dar poate fi asociat și cu alte relații sociale și atașamente, 

cum sunt cele de rudenie, de vecinătate sau teritorialitate, cu atașamentul față de limba 

comună, obiceiuri comune, față de mituri și simboluri ale unei originim comune. Acest 

atașament este baza identificărilor care configurează sentimentul apartenenței la o 

comunitate etno-culturală, la o tradiție. Totodată explică de ce identitatea culturală are o 

pondere preeminentă în structurarea identității individuale. Fie că alimentează proiectele și 

discursul politic etno-naționalist, atunci când e vorba de grupuri majoritare, fie că susțin 

revendicările identitare și politica de recunoaștere atunci când e vorba de minorități care se 

străduiesc să conviețuiască în peisajul multicultural. Și într-un caz și în celălalt, miza este 

păstrarea identității. În timpurile postmoderne, lupta pentru libertate sau dreptate socială a 

fost înlocuită de lupta pentru recunoaștere, îndeosebi a identității. Potrivit lui Smith, (1986, 

pp. 22–31, 1991, p. 21) o etnie este o comunitate caracterizată printr-un nume colectiv 

comun, mituri împărtășite o origine comună, memorie, amintiri istorice comune, o asociere 

cu un teritoriu determinat și un sentiment al solidarității.  

Prin „sentiment de solidaritate” Smith înțelege sentimente profunde de angajament 

față de grup exprimate prin valori și acțiuni altruiste. Acesta include un simț al aparteneței la 

un grup etnic comun, care în perioade de criză e privit ca superior altor forme de identificare 

socială. Cu alte cuvinte, solidaritatea etnică este o condiție esențială a aparteneței la un grup 

etnic și depășeșete orice alt tip de atașament individual sau colectiv, atașamente ca cele 

bazate pe clasă, religie, politică sau afiliere regională. Deși solidaritatea grupului poate varia 

și se poate schimba în timp, incluzând unul sau mai multe straturi ale societății, cum arată 

Smith (1986, p. 30), pentru a vorbi despre o etnie în sensul adevărat al cuvântului trebuie ca 

acest simț al solidarității să anime măcar straturile superioare, educate ale comunității, 

pentru ca acestea să o poată comunica celorlalte niveluri ale societății. Vom numi etnicitate 

aparteneța la o etnie pe baza unor elemente culturale împărtășite. Cultura are un sens 

antropologic, dar și un sens normativ, existențial. „Un grup etnic este un tip de colectivitate 

culturală, unul care se întemeiază pe rolul miturilor despre originea comună, pe memoria 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:28 UTC)
BDD-V58 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

423 

 

faptelor istorice și care poate fi recunoscut datorită unuia sau mai multor diferențe culturale 

precum religia, obiceiurile, limba sau instituțiile”(Smith, 1991, p. 20) Deși socotește 

colectivitatea etnică drept rezultatul intervenției memoriei istorice și a resemnificării 

simbolice, cu alte cuvinte un proces cultural, Anthony Smith înțelege bine că etnogeneza ca 

fapt antropologic și creație simbolică reluată și reinvestită, perpetuată este un dat, cultura 

este mediul, datul natural al omului, și comunitățile etnice sunt culturale și naturale în acelați 

timp.  

La începutul romantismului, Herder considera că numai în cadrul unei culturi 

particulare se realizează deplin umanitatea fiecărui om. Nu există o natură umană, o 

„umanitate” aparte, universală, separată de culturile particulare în care trăiesc oamenii. 

Aceasta nu înseamnă că nu există natură umană, numai că ea se livrează doar contextual, 

mediat. Iar contextul cultural, deși poate fi judecat ca accident la scara universului, întreține 

cu individul uman pe care îl determină o relație privilegiată, esențială. Ceea ce face din 

identitățile colective, moștenite elemente de neignorat pentru profilul individual. Identitatea 

culturală este altceva, este tipul de identitate care, ca orizont de nedepășit al condiției umane, 

se exprimă prin înrădăcinări, persistență, fidelitate față de anumite principii formative, stil. 

Particularul, limita, specificul local, diversitatea sunt investite cu valoare. Natura: „A sădit 

în inima noastră aplecarea spre diversitate; a pus o parte a diversității într-un cerc strâmt din 

jurul nostru; a mărginit vederea omului, astfel încât, prin puterea obișnuinței, cercul să 

devină un orizont dincolo de care acesta să nu poată să vadă, nici măcar să speculeze. 

Doresc, caut și adopt tot ce este înrudit cu natura mea, tot ce poate fi asimilat de ea; dincolo 

de asta, generoasa natură m-a înarnmat cu insensibilitate, indiferență, orbire, care se pot 

chiar preface în dispreț și silă.” (Herder, 1774, pp. 509-510)  

 Putem vedea în filosofia politică romantică un precursor al comunitarismului actual. 

Comunitatea e o realitate socială ireductibilă la suma indivizilor care o alcătuiesc. 

Comunitatea reprezintă o sinteză calitativă și, de aceea, are autonomie, probează anunite 

caracteristici care nu se regăsesc la nivelul comportamentelor și al psihologiei indivizilor. Pe 

de altă parte, individualismul metodologic este instrumentul predilect al cercetătorilor din 

epistemologia științelor sociale astăzi și reprezintă o consecință a nominalismului ca 

atitudine intelectuală și metodă de cercetare: faptul că în analiza fenomenelor sociale, doar 

individul cu intențiile și posibilitățile sale autonome  are valoare explicativă. De asemenea, 

teoriile politice moderne de factură individualistă, contractualistă, consideră că individul 

este norma, că exclusiv individul este purtător de semnificație și valoare, că toate 

aranjamentele sociale trebuie să aibe ca finalitate individul, interesele, drepturile sale, 

bunăstarea sa. 

 Teoriile contractului social nu pot interpreta comunitățile culturale decât tot ca pe 

rezultatul unui acord mutual avantajos între membrii acestora. De aceea, aceste teorii că 

membrii unui grup își recunosc originea comună și apartenența etnică la grup doar atunci 

când sunt interesați politic, cu alte cuvinte, când sunt motivați ideologic să o facă. 

Individualismul metodologic nu poate explica însă pathosul cu care indivizii invocă 

identitatea culturală atât pentru a susține convingeri și ideologii naționaliste, cât și 

revendicări legitime de recunoaștere în spațiul public ale diferitelor minorități etnice. 

Anthony Smith critică instrumentalismul și modernismul anumitor interpretări ale națiunii, 

naționalismului și etnicității. Individualismul, apreciază Smith, nu poate explica virulența 

conflictelor etnice, sensibilitatea pe care o au masele față de apartenența la o comunitate care 

invocă o origine etnică și tradiții etno-culturale comune. (Smith, 1996, p.3/446) 

 Charles Taylor susține identitatea fondată pe diferență, o versiune de 

multiculturalism sensibil față de păstrarea diversității culturale, a modurilor de viață care în 

opinia sa reprezintă surse de autenticitate. În acest sens, el oferă o serie de argumente de 

tipul politicii recunoașterii împotriva imperialismului cultural, a hegemoniei culturii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:28 UTC)
BDD-V58 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

424 

 

occidentale. Charles Taylor a arătat cum recunoașterea se mută din planul social al 

recunoașterii rangurilor în epocile premoderne în plan interuman și intercultural, al 

recunoașterii demnității, deci a identității. (Taylor, 2009, pp. 43-44)  

 Cel mai interesant este că a nu-l recunoaște pe celălalt ca altul înseamnă să îți anulezi 

sau abandonezi propria identitate.  Cultura, întrucât trebuie să aibe chip și identitate, este 

autolimitată ca expresie și răspândire. Nu se poate exprima și extinde până la anularea și 

anihilarea celoralte culturi. Deci nici cultura occidentală nu se poate extinde în detrimentul 

celorlalte forme și identități culturale fără să se autoanuleze. Mă interesează celălalt, dar nu 

pentru ceea ce are asemănător cu mine, ci pentru diferența care îmi reconfirmă identitatea. 

Nu celălat ca mine însumi, ci eu însumi ca celălalt, „soi meme comme un autre”. (Ricoeur, 

1993) Problema identităţii culturale are un potenţial polemic şi chiar subversiv la adresa unei 

ordini social-politice raţionale (construite, reglementate contractual, care îşi proclamă 

neutralitatea şi implicit indiferenţa faţă de valori, opinii, credinţe, care au inevitabil coloritul 

unei perspective particulare, al specificului local). În condiţiile migraţiei forţei de muncă la 

nivel planetar, al acestui nou nomadism, unii autori liberali sau comunitarieni au reflectat 

asupra necesităţii politicii recunoaşterii (Taylor, 1994) sau a cetăţeniei multiculturale. 

(Kymlicka, 1995) 

 Este o adevărată echilibristică a factorilor de decizie să renegocieze permanent 

printr-o politică implicată recunoașterea diferențelor culturale, sau raportul dintre 

respectarea drepturilor fundamentale ale omului și respectarea drepturilor culturale. Politica 

recunoașterii este cu atât mai dificil de profesat în spațiul public multicultural, unde trebuie 

să se renegocieze permanent coexistența,  un modus vivendi al diferitelor grupuri etnice. 

Cînd vin din partea comunităţilor etnice majoritare, care alcătuiesc baza demografică a 

statelor naţionale, revendicările identitare, şi mai ales cele referitoare la legătura cu teritoriul 

locuit, sunt percepute ca fenomen reacţionar, ca o formă de xenofobie. Când vin din partea 

minorităţilor naționale sau a grupurilor de imigranţi, ele sunt privite ca tentativă de 

subminare a ordinii publice, de nerespectare a legii sau de a crea un stat în stat. Liberalismul 

deontologic, postulând neutralitatea politicilor publice în raport cu opiniile, convingerile, 

loialitățile și apartenețele, a evacuat problema identității culturale în sfera privată, a 

alegerilor personale, a opțiunilor de conștiință și a libertății de expresie. Aceasta întrucât 

liberalismul deontologic caracterizează persoanele umane prin capacitateade a alege. Dar 

indivizii umani se definesc nu doar prin liberatea de a alege ca fiinţe raţionale şi autonome, 

ci şi prin ceea ce aleg.  

 În lumea reală, fiinţa omenească se concepe pe sine nu ca fiind o persoană cu o 

diversitate de relaţii şi ataşamente contingente, ci ca fiind alcătuită din istoria şi comunitatea 

din care face parte, cu toate consecinţele contradictorii care decurg de aici. Omul alege (şi e 

autonom), pentru că aparţine unei culturi care îl defineşte în alegerile sale, le ordonează, le 

orientează şi le colorează cu specific local. Alegerile sale sunt orientate şi limitate de un 

orizont de semnificaţii structurat şi structurant, care este furnizat concret de o cultură de 

apartenenţă. Persoana umană este şi purtătoarea involuntară a unor valori culturale 

împărtăşite în comunităţile de aparteneţă, a unui stil de interpretare a experienţelor, a unei 

viziuni asupra lumii şi a condiţiei umane. 

 

Bibliografie: 

Castells, M. (1997) The Power of Identity, vol. II, The Information Age: Economy, 

Society and Culture, Oxford: Blackwell. 

De Maistre, J. (1994). Considerations on France, New York, Cambridge University 

Press 

Fraser, N., Honneth, A. (2004) Redistribution or recognition. A political-

philosophical exchange, London New York Verso  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:28 UTC)
BDD-V58 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

425 

 

Geertz, C. (1963). Old Societies and New States: The Quest for Modernity in Asia 

and Africa (Glencoe, Ill.: Free Press). 

Gutman, A (2003) Identity in democracy, Princeton and Oxford, Princeton 

University Press 

Herder, J.G. (1774). Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der 

Menschheit, Weidmann  

Kymlicka, W. (1995) Multicultural citizenship: a liberal theory of minority rights, 

Oxford: Oxford University Press.  

Ricoeur, P. (1993). Soi-même comme un autre, Edition du Seuil. 

Smith, A. (1986). The Ethnic Origins of Nations, Oxford: Blackwell. 

Smith, A. (1991). National Identity, London: Penguin. 

Smith, A. (1996). Culture, Community and Territory: The Politics of Ethnicity and 

Nationalism, International Affairs 72 (3), 445-458. 

Taylor, Ch. (1994). Multiculturalism: Examining The Politics of Recognition, 

Princeton, N.J.: Princeton University Press. 

*** Fribourg declaration on cultural rights (2007) 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:28 UTC)
BDD-V58 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

