
SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1019 

 

 

CREATION – A REFLEX OF THE TRAGIC (VIEW OVER THE ROMANIAN 

INTER-WAR POETRY) 

 

Mina-Maria RUSU, Associate Professor, PhD, ”Apollonia” University of Iaşi 

 

 

Abstract: By definition, creation focuses on the feeling of tragedy and the space of human 

consciousness in relation to the limit, being the expression of surpassing the limit by the one 

who, as a creature, exercises the prerogatives of the creator. The creation itself thus becomes 

an expression of the consciousness of tragedy and, at the same time, an exercise for the 

access in the perennial, a "breaking at an ontological level" and the gaining of another state 

of destiny. At the same time, the creator's being becomes the geometrical place of the process 

of creation, ennobling it, through sacrifice and repeated distillations of the inherent, until the 

access to the transcendental is obtained. This is why creation is an existential metaphor, 

offering an alternative reception of reality from the perspective of divine perfection, as a 

reference point for creating a parallel, ideal world, but one that is inserted in the drama of 

the human being that is defined by perishability. Divinity (The Creator) becomes an 

ontological reference point and an aspiration, which determines a profound symbolization of 

common places and the distillation of the profane up to the point of obtaining sacred 

essences. Seen from this perspective, poetry, as a distilled and metaphorical expression of 

creation, is the best argument in supporting the idea that its nobleness is situated in the heart 

of the consciousness of tragedy.  

 

Keywords: poetry, tragedy, creation, transcendental, ontology 

 

Vocaţia transgresării 

Evocatoare, oarecum aforistică, este afirmaţia lui Eminescu din ms.2262, definitorie 

pentru condiţia creatorului de artă în raport cu Creatorul universal: "Trecutul când n-am fost, 

viitorul când n-oi fi…, fiindcă eu nu exist, sufletul lumii este eu. Fără eu nu există timp, nu 

există spaţiu, nu există Dumnezeu; fără ochi nu e lumină, fără auz nu e cântec; ochiul e 

lumină, auzul e cântecul, eu e Dumnezeu." (s.n.) Poetul trăieşte cu dorinţa transgresării de la 

finitudinea umanului la autoritatea divinului, suferind dirijat o mutaţie ontologică, produs al 

unei înalte conştiinţe a tragicului. Rezultatul acţiunii de identificare a omului cu Creatorul său 

este trecerea de la ordinea umană la ordinea transcendentă; fiinţa capătă două dimensiuni, una 

divină şi alta naturală, tinzând spre anularea în acelaşi timp a celei umane. În  conştiinţa 

eminesciană, omul şi Dumnezeu colaborează, creând o nouă ipostază a Fiinţei, ca aceea din 

meditaţia postumă Dumnezeu şi om. La Platon, în ordine transcendentă, locul central îl ocupă 

Adevărul, iar în ordine umană, Frumosul. La Kant, acestor categorii le corespund Intelectul, 

respectiv Sentimentul. Hegel preferă să le denumească simplu, Dumnezeu şi omul. În 

primul înglobează Adevărul platonic şi Intelectul kantian iar în al doilea se regăsesc 

Frumosul şi Sentimentul. Noua dimensiune a Fiinţei, cu cele două laturi–divinul şi umanul–

este produsul îmbinării Adevărului, Intelectului, Frumosului şi Sentimentului în creatura 

devenită Creator. Opera de artă este replica omului Creator, care astfel găseşte "calea profană 

de acces la nemurire"1. Se produce astfel miracolul convertirii tragicului—categorie 

                                                
1  Gabriel Liiceanu, Tragicul—o fenomenologie a limitei şi depăşirii, Ed. Humanitas, Bucureşti,  p.278. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1020 

 

fundamental umană—în sublim, ca expresie estetică a divinului. Prin relativizarea limitei 

("sufletul lumii sunt eu"), apoi prin depăşirea acesteia ("eu e Dumnezeu”), Eminescu îşi 

creează un nou univers, unul al conştiinţei pure, care îşi are însă sorgintea în trăirea deplină a 

sentimentului tragic al vieţii2. În cazul poetului-nepereche, acest sentiment  se naşte din 

contradicţia dintre nemurire, ca ideal ontologic şi moarte, ca premisă a îndeplinirii acestuia. 

 Dacă finalul secolului al XIX-lea a fost profund marcat de spiritul eminescian, secolul 

în care trăim poate fi pus, în dimensiunea lui culturală, sub semnul filosofului, poetului şi 

dramaturgului Lucian Blaga3. În opera acestuia, Noica observa că “destinul omului de a fi 

îngrădit este şi de a fi creator"4. Astfel, Marele Anonim oferă fiinţei “o existenţă între mister 

şi revelare”; în calitate de colaborator la Creaţie, omul blagian îşi îndeplineşte menirea prin 

“acceptarea îngrădirii”, aşa cum reiese din cea de-a patra trilogie, cea cosmologică. 

Diferenţialele divine dezvoltă ideea relaţiei Creator–creatură, acccentuând asupra demnităţii 

omului de a accepta cenzura transcendentă, în fapt îngrădirea. În Eonul dogmatic, se 

vorbeşte despre două tipuri de intelect: unul enstatic, propriu logicii obişnuite şi altul 

ecstatic, capabil de a regăsi ordinea originară, prin oscilarea conştiinţei între plus–cunoaştere 

şi minus–cunoaştere. Pe scurt, este conştiinţa căderii, realitate tragică ce stimulează voinţa 

cunoaşterii ca reînălţare. Lucifer însuşi, evocat în fragmentul despre cunoaşterea luciferică 

este un înger căzut. Lucrurile capătă astfel două feţe: una deschisă, fanică, alta ascunsă, 

tăinuită, criptică, ambele dictate de Marele Anonim, care devine factorul metafizic ce 

frânează cunoaşterea umană în interesul meţinerii poziţiei sale centrale în raport cu lumea. El 

însuşi se comportă ca o reîntrupare a demonicului în divinitate. Asimilând fiinţa lui 

Dumnezeu cu a Marelui Anonim, în 1923, Blaga îl considera pe al doilea “un fel de poet 

romantic, înzestrat cu o imaginaţie neastâmpărată, iubitor de libertate, plin de surprize, 

exuberant, sau, dacă vreţi, un Dumnezeu pe baricadă, un distrugător, dar gata în orice clipă de 

o nouă creaţiune”5. Distanţarea monarhică a Marelui Anonim de om îl stimulează pe acesta 

din urmă, revigorându-i capacitatea de creaţie. Astfel, matricea stilistică românească poartă 

pecetea îngrădirilor impuse de această ipostază a divinităţii. Filosoful identifică două tipuri de 

artă, una paradisiacă, în care triumfă latura fanică a lumii şi alta luciferică, născută din starea 

de înger căzut, limitat. Ultima este produsul destinelor creatoare, expresie a dezmărginirii 

prin opera izvorâtă din conştiinţa limitei şi din efortul depăşirii acesteia ;“cu toate că-şi 

cunoaşte limitele, omul tinde, prin creaţie, spre secretele Demiurgului, înfrângînd, fie şi 

parţial, tragicul, solitudinea, diversele interdicţii"6, dovedind deplina ei comprehensiune. În 

ipostaza de poet, Blaga mărturiseşte că este "un picur de dumnezeire pe pământ”, găsind astfel 

o metaforă originală, în replică la aforismul eminescian (“eu e Dumnezeu”)–şi o soluţie 

vizând relaţia Creator–creatură. însăşi divinitatea apare ca o creaţie afectivă, născută din mit şi 

antropomorfizată, cu rădăcini profane. Puterea Marelui Anonim este anihilată de elanul 

creator izvorât din îngrădirile stimulative, care le demonstreză astfel ambivalenţa. 

Componenta umană a fiinţei este condusă către progres, 

                                                
2  Miguel de Unamuno, Despre sentimentul tragic al vieţii, Ed. Institutului European, Iaşi, 1995, p.227. 
3 Cf. Constantin Noica, Simple introduceri la bunătatea timpului nostru, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1992 
4 Ibidem, p. 165. 
5 Lucian Blaga, art. Pe urmele romantismului, în Lamura, V, nr. 12, 1923, reeditat în Ceasornicul de 

nisip,1973, p.69. 
6 Constantin Ciopraga,  Personalitatea literaturii române, Iaşi, Ed. Institutului European, Iaşi,  ed. a II-a 1997, 

p.99. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1021 

 

autodesăvârşire şi autosalvare7. Condiţia omului este propice creaţiei, prin anexarea la 

ontologic a sentimentului limitei; finitudinea impune aspiraţia şi stimulează evoluţia până la 

schimbarea de stare, în vreme ce divinul poartă în sine pecetea libertăţii absolute a ilimitării şi 

nu are nimic stimulativ. Comentând registrul transcendentului,G. Liiceanu descoperă o 

topografie ce conduce la imaginea raiului,  acesta definit ca “lume a libertăţilor moarte”, 

“lipsite de viaţa devenirii”8. În spaţiul transcendent, libertatea devine nonsens, iar lipsa 

îngrădirilor anulează elanul creator. Acelaşi comentator al conceptului de limită–generator al 

sentimetului tragic şi implicit al creaţiei salvatoare–distinge în “geografia fiinţei” trei trepte—

animalitatea, omul şi supra-omul—pe care le analizează pornind de la relaţia dintre conştiinţă 

şi limită. 

 Prin evadarea într-un paradis terestru, se ajunge la o absolutizare a limitei, la o 

închidere generatoare de spaţii în care timpul este convertit în durată. Lumea originară 

re-creată prin har primeşte conotaţii noi ce ţintesc perfecţiunea antropomorfă. Opera unui 

astfel de creator este de factură raţională, iar raiul antropomorf este produsul unei exaltări 

morale, în faţa binelui şi frumosului absolut, ca cel al legendarului Olimp. Este cunoscută 

aspiraţia vechilor greci de a atinge perfecţiunea olimpiană; “efebul corinten se voia un 

Adonis, adolescenta ateniană se visa negreşit o Artemis ori o Aphrodita”9. Când omul 

evadează într-un paradis extramundan, reuşeşte anularea tragicului, prin relativizarea limitei 

absolute. Acest paradis are o perfecţiune  teomorfă, potenţată de ritmurile cosmice. Aici îi 

conduce năzuinţa pe mistici, care dobândesc prin fiorul trăirilor, ceea ce Blaga numeşte “un 

nou eu” definit ca “echivalentul ontic al marii opere de creaţie, pe care o găsim în planul 

mitic–religios–metafizic” 10. Misticul va percepe puterea proprie de creaţie ca pe un har, de 

aceea în opera sa, de obicei de factură imnică, descoperim plăcerea subordonării supra–

omului faţă de divinitate. Harul nu este interpretat ca şansă de a crea, ci ca şansă de a accede 

în sfera transcendentului. Opera vine ca o consecinţă a acestei ascensiuni umane şi deseori are 

caracterul unei confesiuni izvorâte din extazul revelaţiei. Creaţia este pusă sub semnul 

iraţionalului. Timpul îşi pierde identitatea, până la anulare. Raiul teomorf e doar un spaţiu 

ilimitat, scos de sub incidenţa curgerii temporale. Asistăm la o evadare din lumea profană în 

încremenirea celestă, unde inexistenţa limitei anulează sentimentul tragic al vieţii. De aceea, 

creaţiile marilor mistici mărturisesc o umilă atitudine faţă de divinitatea omnipotentă. 

Imploratoare şi extaziată, privirea li se înalţă în vreme ce genunchii plecaţi exprimă teama, ca 

în faţa unui miracol. Rudolf Otto numeşte această trăire “sentimentul stării de creatură“11 

însumat în “recunoştinţă, încredere, iubire, siguranţă, umilă supunere şi resemnare”. După 

părerea lui Schliermacher, această stare se traduce prin “sentimentul de dependenţă“ născut 

din conştiinţa “propriei insuficienţe”. Obiectul numinos este perceput ca urmare a unui alt 

sentiment, pe care autorul îl numeşte “sentimentul realităţii”. Teologul distinge între aspectul 

obiectiv al numinosului şi cel subiectiv al dependenţei de acesta. Sistemul deducţiilor propuse 

ne îndeamnă la o fugară reamintire a esenţei sistemului filozofic hegelian care considera 

                                                
7 Cf. Gabriel Liiceanu,  op. cit. 
8  Ibidem, p.47. 
9  Constantin Ciopraga,  op. cit., pag.96. 
10  Lucian Blaga,  Gândire magică şi religie, în cap.Certitudine şi supraconştiinţă, Ed. Albatros, Bucureşti, 

1996, pp.373-375. 
11  Rudolf Otto, Sacrul, Ed. Dacia, Cluj 1996, p.15 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1022 

 

lumea ca o expresie a raţiunii, compusă din trei mari realităţi: divinul, natura şi umanul, 

conchizând că “tot ce este real este şi raţional”. Astfel, raţiunea poate fi liberă (în divin), 

încorporată (în natură) şi regăsită (la om); aceasta este un produs al mitului căderii. 

 

Efectele numinosului în fiinţa creaturii 

Dacă pentru Hegel divinul este expresia raţiunii libere, pentru Rudolf Otto, latura 

aceasta numinoasă a Fiinţei este de esenţă iraţională. De aceea el invocă reacţiile sentimentale 

subiective la prezenţa numinosului, spre a-l defini cu atributele sale fundamentale. înainte de 

toate, acea “anume trăire” este potenţată de un “mysterium tremendum”, taina înfricoşătoare 

care determină instalarea în suflet a unei “pioase reculegeri”. După părerea lui Rudolf Otto, 

această stare trăită intens nu are un caracter durativ, ci instantaneu şi conduce inevitabil la 

extaz, “lăsând apoi din nou sufletul pradă profanului”.12 Atributul tremendum poate 

determina şi învestirea divinului cu accente demonice, traduse în arhifolosita sintagmă 

creştină “frica de Dumnezeu”, pe care teologul o vedea ca un reflex al fantomaticului, capabil 

a-i genera o “degradare apocrifă“13. Se impune distincţia între teamă şi groază; primul 

sentiment este unul natural şi exclude misterul, în vreme ce al doilea este un produs al intuirii 

acestuia, dovedindu-se astfel mai complex şi mai aproape de rădăcinile miticului, magicului şi 

religiosului. Groaza, spaima generează imaginea misterului numinos, ca produs al 

componentei malefice a Fiinţei. În magie, omul practica jertfa şi invocarea ca mijloace 

apotropaice folosite în scopul anulării acţiunii nefaste a maleficului; acestea sunt înlocuite în 

marile religii de rugăciune. Pătrunzând în miticul originar, descoperim la români – şi nu 

numai – o cosmogonie originală, care uneşte Fârtatul cu Nefârtatul, în actul Genezei, 

concepută ca un proces antagonic ce implică deopotrivă beneficul şi maleficul. Forţele 

contrare îşi conjugă vocaţia şi creează lumea dintâi. 

 Tributar aceleiaşi concepţii, Sfântul Augustin construieşte imaginea celor două Cetăţi, 

într-o viziune istorică şi creştină. Imaginea lumii are o structură polifonică în concepţia 

autorului, în care două elemente adverse – Civitas Dei şi Civitas terrena – “se suprapun, se 

încrucişează şi se confruntă“. Dacă prima cetate este modelul lumii celeste, cu toate atributele 

spaţio–temporale ale sacrului, a doua este “cetatea omenească, prea omenească,  în care omul, 

uitându-şi vocaţia eternităţii, se închide în finitudinea sa”14, creând un model ontologic al 

profanului, pe care va încerca să-l sacralizeze. Sfântul Augustin defineşte relaţia dintre cele 

două cetăţi şi implicaţiile facturii umane a Fiinţei: “facerunt itaque civitates duas amores duo” 

(“două iubiri fac două cetăţi, una a iubirii de Dumnezeu, dusă până la uitarea de sine, celaltă, 

a iubirii de sine, dusă până la uitarea lui Dumnezeu”15). Omul poate migra în modelul celest al 

lumii, transgresând hotarele profanului, până la dobândirea spirituală a divinului prin 

înfiorare mistică. Se produce o conversiune prin reciprocitate, care creează cadrul concepţiei 

iudeo–creştine. O mărturisire a sentimentului ne oferă poeta mistică hispanică Teresa de 

Ávila16:  Dios mío, el perderte temo.(ˇCuán trise es, dios mío…!).  

                                                
12 Ibidem.  
13 Ibidem, p.21.  
14 Cf. Henri Marrou,  Teologia istoriei, Ed. Institutului European, Iaşi, 1995, p.44. 
15 apud Henri Marrou, , op. cit., p.43 
16 Teresa de Ávila, Poesías/Poezii, ediţie bilingvă, traducere, prefaţă şi note de Viorica S. Constantinescu, Ed. 

Institutului European, Iaşi, 1996. Mi-e teamă mereu, Domnul meu, / c-aş putea să Te pierd. (Ce tristă-i, Domnul 

meu…!) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1023 

 

 În concepţia lui Rudolf Otto, un alt reflex al trăirii numinosului este sentimentul 

superiorităţii absolute pe care exegetul îl numeşte majestas. Această latură a numinosului 

determină o aneantizare, care-i imprimă omului atitudinea de umilinţă şi sentimentul 

distanţării, din care derivă deseori “deprecierea mistică a eu-lui”. Latura transcendentă a 

Fiinţei devine astfel corelativă laturii umane şi determină o evaluare subiectivă a omului de 

către sine, de tipul “Eu nu sunt nimic, Tu eşti totul!”. Teologul consideră trăirea “sentimentul 

de a nu fi decât o creatură“17, care imprimă fiinţei umane, prin determinantul adverbial 

restrictiv decât, conştiinţa limitei acceptate în faţa maiestăţii ce nu cunoaşte limita. Luther 

numeşte această însuşire a divinului omnipotentia dei. În esenţă, atributul tremendum este 

compus din elementele înfricoşare şi majestate; primul defineşte trăirea omului, al doilea, 

starea divinului. Astfel misterul apare ca un concept complex care-şi adaugă atributul 

mirum, cu două manifestări: fascinans şi augustum. însăşi rădăcina sanscrită —muš— a lui 

mysterium conduce spre sensul de acţiune tainică, discretă, capabilă să producă mirarea în 

faţa a ceea ce nu este inteligibil şi obişnuit, numit de Rudolf Otto Ganz anderes. Atitudinea 

mistică percepe obiectul numinos ca nimicul însuşi, imprimându-i un caracter nihilist, 

echivalent cu vidul şi vacuitatea din concepţia misticilor budhişti. Rudolf Otto consideră 

acest nimic sau vid “ideogramă numinoasă“ a lui “cu totul altul” care “transcende categoriile 

noastre”, “este mai presus de orice raţiune” şi alcătueşte “antiteze ireconciliabile şi 

ireductibile”18.  Mysterium dă formă numinosului, în vreme ce tremendum, cu variantele 

sale de manifestare îi asigură conţinutul. Omul religios caută să prindă numinosul fie ca “să 

se umple de el” fie ca “să se identifice cu acesta”. Se poate vorbi despre o “posedare 

numinoasă“ derivată a “puterii miraculoase a numenului”19 care conduce spre rădăcinile 

magice ale religiei. în magie, prin practici specifice, se ţintea obţinerea binelui profan, în 

vreme ce religia cultiva latura sublimă a unor astfel de demersuri, al căror scop era dobândirea 

binelui sacru, prin asceză, percepută de homo religiosus ca “reculegere şi înălţare individuală 

a sufletului spre sacru”20 determinată de solemnitatea numinosului. Accesul la sacru pe cale 

magică are ca rezultat bucuria raţională, în vreme ce perceperea acestuia pe calea religioasă 

a ascezei şi a revelaţiei oferă  beatitudinea prin atingerea a ceea ce misticii numesc 

străfundul sufletului. De la magie la asceză se parcurge o maturizare a trăirii până la 

dobândirea stării sublime a misticului, aceea de a fi în spirit. Mysterium îşi asociază în 

planul acţiunii verbul a mistui; aceeaşi Teresa de Ávila mărturiseşte21:Si el padecer con 

amor/ puede dar tan gran deleite,/ ˇqué gozo nos dará el verte! (Si el padecer con amor…) 

Ea recunoaşte astfel dependenţa şi slăbiciunea umană în raport cu valoarea numinoasă. 

Valenţa sacră a numinosului 

În relaţie cu Theos agnostos, omul trăieşte sentimentul stării de creatură, care 

determină un discurs apofatic, propriu teologiei negative practicate de un Dionisie 

Areopagitul; se nasc astfel epifaniile sacrului înspăimântător (tremendum). Misticul este 

sedus însă de un Dumnezeu bun, milos şi iubitor; discursul născut sub semnul lui fascinans 

                                                
17  Henri Marrou, , op. cit., p.27. 

 18 Rudolf Otto,  op. cit., p.38. 
19 Idem, p.46 
20  Ibidem, p.50. 
21  Cf. Teresa de Ávila, op. cit. Dacă suferinţa din iubire / poart-atâta plăcere în ea,/ ce fericire când Te vom 

vedea! (Dacă suferinţa…). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1024 

 

capătă o structură catafatică ce dimensionează subiectiv sacrul. Din dorinţa omului “de a 

poseda divinul şi a fi totodată posedat de el"22, esenţa trăirilor se compune din împlinirea 

acesteia  în liniştea isihastă izvorâtă tocmai din conştiinţa ambivalenţei sacrului. Perceperea 

lui augustum ca dimensiune a numinosului creează în conştiinţa creaturii sentimentul acut al 

deprecierii eului, devenind o referinţă obiectivă la noţiunea de sacru. Sacrul transcende 

numinosul prin facultatea proprie de a lega semnificatul de un semn şi de a utiliza un limbaj 

care, pornind de la ideogramă, construieşte expresii literare ca reprezentări ale divinului. 

Astfel sacrul nu este doar o experienţă trăită individual, o epifanie a divinului, instantanee şi 

trecătoare sau un teopanism mistic. El se manifestă ambivalent, “totodată pur şi impur, 

benefic şi nefast”23 şi trebuie să producă o conştientizare a vieţii individuale.  Dacă 

numinosului îi este proprie doar dimensiunea iraţională, sacrul este o manifestare deopotrivă a 

raţionalului şi a iraţionalului. Elementele raţionale care îl definesc (iubirea, mila, 

compătimirea, întrajutorarea) schematizează structura laturii iraţionale, ale cărei 

componente ţin de aspectul dionisiac al numenului, reprezentat de acel inexplicabil fascinans. 

în componenţa sacrului, elementul iraţional se comportă ca un reflex al suportului raţional al 

conceptului. Astfel, fermecătorul, ciudatul, încântătorul, delirul, sunt produse de calităţile 

numenului de a iubi, a compătimi, a ajuta omul. Considerând sacrul ca un produs al 

convergeţei raţionalului cu iraţionalul, îi descoperim sorgintea în real şi implicit observăm 

justeţea concluziilor lui Mircea Eliade în urma complexelor sale studii asupra conceptului în 

discuţie. 

 

Sacru şi profan. Semnificaţii şi interferenţe 

Demersurile lui Eliade — spunea Constantin Noica "găsesc mai mult decât simpla 

revelare a sacrului; descopăr sacralitatea aceea care se întinde peste toate zonele profanului"24. 

Judecând natura lucrurilor din această perspectivă, ne îndepărtăm de sensul dogmatic şi 

iraţional al termenului de sacru şi-i dezvăluim sensul real, raţional, deductibil din evoluţia 

istorică a fiinţei umane. Religia atribuia sacrului o dimensiune temporală eternă şi un spaţiu 

teomorf, care-l distanţează ireconcilabil de fiinţa umană. Profanul se dezvoltă în varianta 

istorică a timpului liniar, eroziv în diacronia lui, într-un spaţiu antropomorf. Omul arhaic 

converteşte sacrul în normă, căci pentru comunităţile patriarhale elementele prohibite din 

viaţa socială aveau solemnitatea maiestăţii şi miracolui acelui cu totul altul decât concretul 

imediat. Sfidarea normei echivala cu pângărirea valorilor sacre ale tabú-ului. În societatea 

noastră tradiţională, Sadoveanu a descoperit cel mai adânc sacralitatea gesturilor obişnuite, 

actul de sacralizare a acestor segmente ale profanului care asigurau obştei sentimentul 

stabilităţii şi care urmăreau convertirea timpului liniar în timp liturgic. El observă veneraţia cu 

care ţăranul vorbea despre sărbătoare ca expresie a unui timp ciclic aflat într-o eternă 

reîntoarcere. în acest ritual, prozatorul sesiza spiritul omului care are drept ţel învestirea cu 

sens superior a nivelului ontologic al Fiinţei. Un singur exemplu convige. În Baltagul, 

"soarele e obiect sacru, într-un tărâm sacru, imagine plastică a unui miracol perpetuu" şi de 

                                                
22 Michel Meslin, Ştiinţa religiei, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1993, p.79. 
23 Ibidem, p. 82. 
24 Constantin Noica, Cuvânt împreună despre rostirea românească, Ed. Eminescu, Bucureşti, 1978, p.76. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1025 

 

aceea, Vitoria îşi dojeneşte fiica atunci când aruncă "gunoiul afară în faţă soarelui"25. Gestul 

este perceput ca o pângărire a sacrului. 

 Ca şi Blaga, Eliade nu comentează sacrul ca expresie a unei religii anume, de aceea 

operele lor au stârnit fie o reacţie de respingere din partea teologilor (a se vedea studiul lui 

Dumitru Stăniloaie despre Blaga şi ortodoxism26), fie au propus cadrul general care permite 

înţelegerea oricărui sistem religios. Între sacru şi religiozitate, Mircea Eliade determină relaţia 

firească dintre concept şi forma lui de manifestare. Opera istoricului religiilor este o amplă 

justificare ontologică a lucrurilor care le dezvăluie originea sacră, din acel illo tempore 

unde omul decăzut se regăseşte în raiul arhetipal sondând abisurile. Preocupat de progresul 

infinit, autodesăvârşire şi autosalvare, omul istoric caută în profan segmentele sacre, având, 

prin extindere, tentaţia sacralizării integrale a profanului. În esenţă, aceeaşi conştiinţă a 

tragicului stimulează la acesta gustul dezmărginirii, izvorât din convingerea că istoria este "o 

pacoste" (Nietzsche) şi "o rătăcire" (Heidegger). Henri Marrou observa în Teologia istoriei că 

"ideologia progresului, aplicată civilizaţiei terestre, duce la un optimism nu numai naiv, ci şi 

culpabil prin mulţumire de sine".  

 La omul modern sentimentul că devenirea care-i potenţează destinul este "un proces 

fecund, generator de plus-fiinţă" eşuează în axioma: "tot ceea ce accede la fiinţă prin devenire 

se supune, în chip necesar, degradării şi morţii"27. Potenţat acum de conştiinţa limitei, omul 

modern transcende propriul său timp istoric, care striveşte şi omoară, refugiindu-se într-unul 

estetic, primordial, atestat de mituri, timp ce are puterea eternei reîntoarceri şi a reactivării 

arhetipurilor originare. Eliade vorbeşte astfel despre nostalgia originilor ca stare ce 

determină ieşirea din timp şi evocă perfecţiunea supratemporală, fixată în afara devenirii 

umane. Nostalgia originilor abandonează istoria şi imprimă omului căzut o nelinişte 

metafizică ce va determina experienţa sacrului în opoziţie cu manifestările profanului. 

Studiind diverse religii, autorul constată că la baza majorităţii se află acelaşi sistem coerent de 

hierofanii care definesc, în concepţia sa, evanescenţa lumii profane şi provoacă omul la 

căutarea sacrului în metaistorie, unde se manifestă prin simboluri, singurele capabile să-l 

salveze prin integrarea în real. Morfologia sacruluicapătă, în concepţia lui Mircea Eliade, 

configuraţia unei veritabile soteriologii, aplicată istoriei, pe care autorul o consideră "un 

proces ireversibil de secularizare, de fabricare a profanului, o maşină de expulzat sacrul"28. 

Asistăm la un proces de degradare a sacrului fie prin profanare, fie prin desacralizare. Graniţa 

dintre sacru şi profan este relativă şi mobilă şi depinde de imaginea pe care o are în conştiinţa 

umană. în concepţia lui Eliade, orice sistem religios trebuie să convertească profanul în sacru 

şi prin inserarea acestuia din urmă în conştiinţa umană să-l plaseze pe om în cosmos. 

 

Hermeneutica simbolului sacru. Semnificat şi semnificant în structura textului poetic 

 În  profan,   sacrul   se   manifestă   prin   mijlocirea   simbolurilor  – ca   realităţi 

deschise– sau prin activarea unor realităţi mundane. în actul interpretării, simbolurile sunt  

inepuizabile în conotaţii şi permit doar o schematizare relativă; orice descifrare a sensurilor 

                                                
25 Cf. Constantin Ciopraga, op. cit. 
26 Cf. Dumitru Stăniloaie, Poziţia domnului Blaga faţă de ortodoxism şi creştinism, Ed. Paidea, Bucureşti, 

1993. 
27 Henri Marrou,  op. cit., pp.42-45. 
28 Cf. Michel Meslin, op. cit., p.159. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1026 

 

trebuie să fie rezultatul unei stări speciale a omului, asemănătoare celei de revelaţie. Astfel se 

activează zona transconştientului unde se produce orice experienţă religioasă. Eludând sensul 

dogmatic al religiei, Eliade constată că omul nu poate fi decât religios, înţelegând prin aceasta 

starea de evlavie faţă de misterul nerelevat. Experienţa religioasă trăită de el este una a 

sacrului care permite pătrunderea în dialectica hierofaniei convertită în kratofanie şi 

demonstrează dimensiunea simbolică a raţiunii umane. Percepând realitatea, omul recurge 

involuntar sau conştient la metaforă, ca suport morfo-funcţional al simbolului. În retorica 

clasică, metafora se manifesta prin substituirea de termeni ducând la teoria corespondenţelor. 

Lumea însăşi—după opinia lui Eliade—ar fi produsul unei legi magice a corespondenţei, 

bazată pe "omologia între Cer şi Pământ"29. O forţă magică din sfera siderală îşi impune 

acţiunea în nivelurile realiţăţii, creând corespondenţe simbolice între macocosmos 

(universul) şi microcosmos (corpul uman). Luând ca reper teoriile cosmologice indiene, 

Mircea Eliade constată că omul s-a închipuit ca o hartă mistică cu anumiţi centri şi susţine 

prin aceasta că "obiectele nu au numai o valoare pragmatică, ci au o semnificaţie de origine 

magică"30. Astfel, omul îi apare istoricului religiilor dirijat de legi sacre, pe care strădania de 

a nu le altera le-a transformat în rituale, determinând în societăţile tradiţionale solidarizarea 

cu norma. între elementele definitorii ale etnosului românesc, Ovidiu Papadima distinge 

explicarea vieţii cosmice prin om, acesta centru al armoniei universale, imagine a făpturii 

Creatorului pentru care rânduiala31 este mecanismul organic al cosmosului. Asistăm la 

convertirea profanului în sacru prin mijlocirea metaforei.În concepţia Grupului µ aceasta este 

o figură a conţinutului inclusă în rândul metasememelor, deoarece între termenii metaforei se 

realizează o interacţiune in praesentia, pe baza similitudinilor semantice. Pornind de la 

această viziune modernă, constatăm că simbolismul textului are un comportament paradoxal; 

învăluie secretul, în timp ce-l dezvăluie. Din acest motiv, demersurile hermeneutice dau 

soluţii diverse şi infinite susţinute de unghiul sub incideţa căruia cade obiectul supus analizei, 

şi nici o interpretare nu poate fi exhaustivă confirmând caracterul deschis al simbolului.Orice 

demers analitic se comportă ca un act de iniţiere în infrastructura textului, unde se creează 

analogiile morfologice şi funcţionale dintre sacru şi profan.Textelor religioase le este proprie 

o simbolistică dogmatică, impusă de rigorile conservatoare ale tradiţiei. S-a şi propus o 

sistematizare a simbolurilor care exprimă analogiile proprii sacrului instituţionalizat32. 

Datorită funcţiei cultice a acestora, complementară celei artistice, simbolistica nu se poate 

descătuşa din dogmă. Aceste simboluri le vom întâlni însă nu numai în textele biblice, ci şi în 

poezia ortodoxiştilor, într-o încercare de a revela faţa sacră a transcendentului, adică 

împlinirea artistică a Creatorului ca arhetip al bunătăţii, înţelepciunii şi frumuseţii. 

Abaterea de la normele ce fixează statutul sacrului instituţionalizat conduce inevitabil la 

falsificarea sensurilor; de aceea paradigma acestui tip de simboluri este finită. 

 Nu la fel stau lucrurile în privinţa simbolurilor sacre cultivate de poeţii ce nu servesc 

dogma, căci prin corespondenţele insolite create şi prin sfidarea normei se obţine 

originalitatea ca dimensiune definitorie a personalităţii creatoare. Puterea metaforei 

transformă realitatea în kratofanie conducând referenţii de la similitudine până la identitate 

                                                
29 Mircea Eliade, Alchimie babiloniană, Ed. Moldova Iaşi, 1994, p.36. 
30 Ibidem, p. 40. 
31 Cf. Ovidiu Papadima, O viziune românească a lumii, Ed. Saeculum I. O., Bucureşti, 1995. 
32 Cf. Mihail Diaconescu, Prelegeri de estetica ortodoxiei II. Ipostazele artei, Ed. Porto-Franco, Galaţi, 1996. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1027 

 

semică. Forţa metaforei derivă din "experienţa noastră interioară privitoare la lume" supusă 

potenţării de către "procese emotive", iar caracterul deschis al metaforei este dat de "strategia 

textuală" în care textul metaforic este supus unei interpretări metaforice, dependente de cel 

ce o face. Lectorul sesizează conotaţiile metaforei în raport cu un sistem propriu de referinţă 

ale cărui dimensiuni fundamentale sunt cultura şi sensibilitatea; operând decodificarea 

mesajului, se procedează mai întâi la stabilirea valorii literale şi conotative a metaforei şi 

numai după lămurirea sensurilor, se explorează contextul de referinţă, până acesta atinge sfera 

intertextualităţii. Sondarea intertextului are ca rezultat deschiderea metaforelor prin 

interferenţe care "fac să interacţioneze două sisteme de idei"; se obţine ceea ce Umberto Eco 

numeşte "metafora unor alte metafore"33. Având ca sistem de referinţă simbolistica sacrului 

instituţionalizat, prin studierea intertextualităţii, exegeţii propun o schematizare relativă şi 

deschisă a metaforei în beletristică; discursul poetic este marcat, după cum susţine Roman 

Jakobson, de ambiguitate şi autoreflexivitate. în planul simbolisticii, conotaţiile proliferează, 

părăsind treptat sensul iniţial şi alunecând voit într-o călătorie labirintică ce susţine puterea 

limbajului, ad infinitum. 

 Pentru a preciza valorile semnificantului, Călinescu propune în lucrarea sa Universul 

poeziei învestirea semnificatului cu un Eu care să sugereze Spiritul universal, sufletul 

cosmic. El observă că în societăţile tradiţionale, "pentru omul vechi, apa, focul, aerul erau 

lucruri primordiale, adevărate forţe numenale"34. Produse de interferenţa cu sensurile biblice, 

se nasc şi alte simboluri, distribuite prin corespondenţe, în toate regnurile; "crinul pendulează 

între serafic şi demonic", iar îngerul este "o făptură ce aparţine regnului superior al spiritelor 

celeste"35; conotaţiile acestuia în sfera umanului conduc spre seninătatea serfică a Fiinţei. 

Sacralizarea elementului natural în simboluri se obţine numai când acesta reprezintă altceva, 

iese din el însuşi şi se revelă ca hierofanie. între simbol şi hierofanie, Eliade stabileşte o 

relaţie strânsă, până la identificarea celor două concepte. Rolul simbolului, scrie el în 

Tratatul de istoria religiilor, este de a exprima solidaritatea permanentă a omului cu 

sacralitatea. Spre exemplu, bogata simbolistică a scării are la origine ideea de schimbare în 

ontologia fiinţei. Pornind de la imaginea fundamentală, biblică, rezultat al tradiţiilor 

religioase, scara reprezintă deopotrivă ascensiunea spre o realitate spirituală, al cărei sens este 

îndumnezeirea, dar şi trecerea de la existenţa profană la o stare superioară, ca "ascensiunea 

celestă" specifică miturilor de iniţiere. Studiindu-i simbolismul extrem de bogat, Mircea 

Eliade conchide că "ea întruchipează plastic ruptura de nivel care face posibilă trecerea de la 

un mod de existenţă la altul"36. Ca mijloc de comunicare între Cer, Pământ şi Infern, 

simbolului scării îşi activează latura funcţională, în vreme ce latura morfologică o substituie 

arborelui cosmic, axei lumii, leagând două spaţii virtuale—cel de sus (al sacrului) cu cel de 

jos (al profanului)— şi întotdeauna evocă centrul lumii în care trebuie să se afle, spre a-şi 

manifesta toate valenţele simbolice. Imposibilitatea sau interzicerea accederii la sacru ar 

însemna prăbuşirea scării şi este o îngrădire a omului vizând trăirea vieţii în orizontul 

tragicului. 

                                                
33 Cf. Umberto Eco, Limitele interpretării, Ed. Pontica, Colecţia Biblioteca italiană, Constanţa, 1996, p.172. 
34 G. Călinescu,  Universul poeziei, Ed. Minerva, Bucureşti, 1973, p.119. 
35 Ibidem, p. 146. 
36 Cf. Mircea Eliade, Imagini şi simboluri, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1994, p.59. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1028 

 

În cercetările hermeneutice ale lui René Guénon, Centrul lumii apare în Paradisul 

terestru, care este Ţara Sfântă a fiecărei societăţi tradiţionale. Orice excurs prin acest spaţiu 

are un sens iniţiatic şi vizează descoperirea locului unde se produce inserţia sacrului în profan. 

Ca dovadă, autorul îi descoperă o multitudine de denumiri, toate având în structura semantică 

ideea de Centru sacru: "Pământ neprihănit", "Pământ al Sfinţilor", "Pământ al 

Preafericiţilor", "Pământ al celor Vii", "Pământ al Nemuririi". Aceste nume generice sunt 

universal întâlnite şi se aplică "unui centru spiritual a cărui localizare într-o regiune" (…) care 

constituie "Inima Lumii" se leagă de prezenţa Divinităţii şi implicit de ideea de Nemurire. 

Acest "Paradis terestru" este construit după modelul Paradisului ceresc şi se comportă ca o 

adevărată proiecţie a acestuia în spaţiul profan prin axa Lumii. Diverse segmente ale 

profanului capătă valenţe sacre: cetatea, oraşul, satul, casa, dar şi muntele sau peştera. 

Accesul în acest perimetru impune parcurgerea unui labirint, a unui drum al iniţierii. 

Descoperim astfel, cu ajutorul lui René Guénon, tradiţia primordială şi manifestările ei 

particulare în tradiţiile diferitelor popoare. Exegetul conchide: "Cu alte cuvinte, există o Ţară 

Sfântă prin excelenţă, prototipul şi centrul spiritual căruia i se subordonează toate celelalte, 

lăcaş al tradiţiei primordiale din care au derivat toate tradiţiile specifice prin adaptarea la 

anumite condiţii, cum ar fi acelea oferite de un popor sau o epocă"37. Centrul Lumii ar fi, 

după opinia lui Eliade, acel spaţiu privilegiat în care are loc inserţia sacrului în profan. Se 

evocă astfel originea, mitul cosmogonic care creează modelul microcosmosului şi al 

macrocosmosului reduse metaforic la o imago mundi. Prin conotaţiile sale, Centrul—

preexistent sau construit—angajează omul părtaş la Creaţie, capabil a sacraliza segmente ale 

profanului. Astfel Casa însăşi devine un spaţiu sacru prin considerarea ei drept centru al 

lumii; curtea, satul, împrejurimile, grupate în jurul unui punct în care sacrul se inserează în 

profan, sunt locuri consacrate, unde maleficul este anulat. Prin extinderea conotaţiilor, acest 

spaţiu implică o colaborare cu un timp sacru mijlocind eterna reîntoarcere la origini, şi 

experimentând o iniţiere care confirmă dorinţa omului "de a se găsi în chiar inima realului"38. 

Părăsirea casei ar fi expresia dezrădăcinării şi orice reîntoarcere mărturiseşte imposibilitatea 

omului de a trăi în afara unui spaţiu sacru. Fireşte că plecarea şi revenirea îşi află sorgintea în 

simbolurile teologiei, care evocă nostalgia adamică39 după spaţiul originar, "cel dinainte de 

căderea în păcat"40. Când acestuia—ca centru al lumii—îi corespund casa, satul natal, ţara, 

întoarcerea omului capătă sensul redobândirii condiţiei divine. în afara acestui statut, omul 

este o conştiinţă dilematică, rătăcitoare într-un labirint ce conduce spre nefiinţă. 

 Simbolistica spaţiului capătă consistenţă prin ataşarea timpului-metaforă. Vieţii, ca 

segment temporal propriu fiinţei, îi corespunde la nivel simbolic drumul, pe care Umberto 

Eco îl numeşte "proces constând într-o translare spaţială"41. Din perspectivă teologică, 

drumul înseamnă "o călătorie prin spaţiul interior al inimii (…) o călătorie în afara timpului, 

în veşnicie"42 şi este produsul relaţiei dintre cunoaşterea catafatică şi cunoaşterea apofatică. 

Din perspectivă poetică, parcurgerea unui drum înseamnă iniţierea treptată într-un spaţiu, 

                                                
37  René Guénon, Simboluri ale ştiinţei sacre, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1997, p.91. 
38 Cf. Mircea Eliade, op. cit., p.59. 
39 Cf. Nichifor Crainic, Nostalgia paradisului, Ed. Moldova Iaşi, 1995. 
40 Cf. Mircea Eliade, Tratat de istorie a religiilor, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1992, p.349. 
41 Cf. Umberto Eco,  op. cit. 
42  Mihail  Diaconescu, op. cit., p.307 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1029 

 

aflat sau nu sub incidenţa timpului. Simbolismul drumului conduce la mitul orfic unde 

iniţierea poate culmina cu descensus ad inferos.Bogatul simbolism acvatic are la bază 

valoarea religioasă instaurată de creştinism; efectul soteriologic al apei reactivează  momentul 

Facerii, prin dobândirea puterilor sacre ale Sfântului Duh. Botezul păstreză misterul naşterii 

omului nou din omul vechi; emersiunea şi imersiunea au în plan simbolic sensul morţii şi 

al renaşterii, oferind celui supus actului ritual şansa asemănării cu Dumnezeu. Însuşi 

Pământul devine un altul după Potop, păstrând însă efectul ucigător al apelor căruia i s-a 

sustras doar un singur om, strămoşul mitic al noii lumi create. în cultul naturii, râul, simbol al 

apei, este ceva viu, având calitatea de a curge, tradusă prin mişcare, viaţă. El este un fel de 

drum cu un singur sens, care nu permite reîntoarcerea. De aceea, în jurul râului s-a creat un 

bogat univers simbolic, păstrător al unei structuri duale; tovarăş de drum şi prieten al omului, 

acesta poate să-şi activeze latura malefică, distrugătoare şi dornică de ofrande. în diverse 

culte, râul este hotar între lumea vie şi morţi. Desprinsă din paradigma simbolului apei, 

oglinda (suprafaţa apei) păstrează imaginea şi de aceea are puterea de a reţine sufletul celui 

oglindit. Extinzând conotaţiile simbolice ale oglinzii descoperim, prin analogie, ochiul. Deşi 

valoarea lui simbolică este de obicei legată de sacrul instituţionalizat, prin teoria 

corespondenţelor, ochiul poate deveni o oglindă în care se vede sufletul captiv. Un alt 

simbol—Şarpele din mitul biblic—prin blestemul lui Dumnezeu, este perceput ca o 

întruchipare a Satanei. Gilbert Durand i-a descoperit corespondenţe cu "constelaţia lunară şi 

cu cea feminină", care-i asigură puterea de a deţine secretele vieţii – prin fecunditate – dar şi 

pe cele ale morţii. Prin înfăţişarea de monstru cosmic43, şarpele mitic are deseori şi puteri 

oraculare manifestându-se ca protector al casei. În simbolistica aştrilor cereşti, Mircea Eliade 

descoperă "două tipuri de sacralitate, unul rezervat bărbatului şi celălalt propriu femeii"44, 

aflate într-un raport de opoziţie complementară. Luna este expresia cosmică a principiului 

feminin deoarece prin fazele sale exprimă la nivel simbolic ciclurile vieţii umane şi fertilitatea 

şi conduce spre simbolistica luminii şi a întunericului regăsită în maniheism ca şi în toate 

religiile duale. Conotaţiile simbolismului selenar asociază astrul nopţii cu fiinţa solitară şi 

visătoare, rătăcitoare în labirintul naturii sau claustrată în spaţiul odăii, acordând umanului 

valenţe romantice, prin reverie, se poate atinge altitudinea psihică ce permite sesizarea 

sacrului din profan. Re-crearea orizonturilor arhetipale prin metafora rezultată din reverie 

confirmă puterea fiinţei visătoare şi, după părerea lui Gaston Bachelard, dezvăluie 

personalitatea onirică a obiectelor, percepută prin sistemul corespondenţelor dintre lumea 

subconştientului şi realitate. Ca astru diurn bivalent, Soarele este deopotrivă simbolul 

maleficului (prin asociere cu puterea distrugătoare a focului), dar şi al binecuvântării şi al 

fertilităţii. 

 Cele câteva exemple la care ne-am oprit demonstrează că limbajul simbolic are atât o 

funcţie cultică-religioasă, cât şi una estetică. În sfera poeticului, proliferarea sensurilor 

depăşeşte graniţa tradiţiei şi mărturiseşte o realitate interioară inconştientă, reactivată în 

simboluri, care impun intuiţii şi dau semnificaţii analogice infinite, manifestate în poezia 

                                                
43 Cf. Gilbert Durand, Structurile antropologice ale imaginarului, Ed. Univers, Bucureşti, 1980 
44 Cf. Mircea Eliade, Nostalgia originilor, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1994, p.208 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1030 

 

românească interbelică prin "considerabila diversitate figurativ–stilistică, prin modalităţile de 

imersiune în mister şi abisal, implicit prin capacitatea de a produce mitologii".45  

 

Bibliografie 

 

Blaga, Lucian,  Gândire magică şi religie, Ed. Albatros, Bucureşti, 1996 

Călinescu, G.,  Universul poeziei, Ed. Minerva, Bucureşti, 1973 

Ciopraga,Constantin,  Amfiteatru cu poeţi, Ed. Junimea, Iaşi 

Crainic, Nichifor, Nostalgia paradisului, Ed. Moldova Iaşi, 1995 

de Ávila, Teresa, Poesías/Poezii, ediţie bilingvă, traducere, prefaţă şi note de Viorica S. 

Constantinescu, Ed. Institutului European, Iaşi, 1996 

de Unamuno, Miguel, Despre sentimentul tragic al vieţii, Ed. Institutului European, Iaşi, 

1995 

Diaconescu, Mihail, Prelegeri de estetica ortodoxiei II. Ipostazele artei, Ed. Porto-Franco, 

Galaţi, 1996 

Durand, Gilbert, Structurile antropologice ale imaginarului, Ed. Univers, Bucureşti, 1980 

Eco, Umberto, Limitele interpretării, Ed. Pontica, Colecţia Biblioteca italiană, Constanţa, 

1996 

Eliade, Mircea, Alchimie babiloniană, Ed. Moldova Iaşi, 1994 

Eliade, Mircea, Imagini şi simboluri, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1994 

Eliade, Mircea, Nostalgia originilor, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1994 

Eliade, Mircea, Tratat de istorie a religiilor, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1992 

Guénon, René, Simboluri ale ştiinţei sacre, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1997 

Liiceanu, Gabriel, Tragicul—o fenomenologie a limitei şi depăşirii, Ed. Humanitas, 

Bucureşti 

Marrou, Henri,  Teologia istoriei, Ed. Institutului European, Iaşi, 1995 

Meslin, Michel, Ştiinţa religiei, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1993 

Noica, Constantin, Cuvânt împreună despre rostirea românească, Ed. Eminescu, Bucureşti, 

1978 

Otto, Rudolf, Sacrul, Ed. Dacia, Cluj 1996 

Papadima, Ovidiu, O viziune românească a lumii, Ed. Saeculum I. O., Bucureşti, 1995 

 

 

 

 

                                                
45 Constantin Ciopraga, Amfiteatru cu poeţi, Ed. Junimea, Iaşi, 1995, p.5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:47:23 UTC)
BDD-V573 © 2013 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

