
Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

411 

 

THE DYNAMICS OF IDENTITY IN THE CONTEXT OF GLOBALIZATION 

 

Ancuța Negrea, Assist. Prof., PhD, ”Valahia” University of Târgoviște 

 

 
Abstract: Today, the identity problem has become vital not just for individuals, but also for societies, 

nations, states and cultures. According to some researchers, this identity issue is an internal reaction 

of defense of the societies against the uniformization proposed by globalization. On the other hand, it 

is considered that the identities’ revitalization needs to be interpreted from an ampler perspective, 

that of the rehabilitation process of the spiritual culture and of the rebirth of the religious feeling, in 

answer to the disintegration of the community tissue and to the threats the cultural area is facing – a 

major landmark of continuity and conservation of the spiritual and cultural, ethnic or national 

identity. 

 

Keywords: Identity, European linguistic heritage, European multilingual diversity, Regional or 

minority languages, Macedo-Romanian dialect, preservation of minority languages. 

 

 

 

1. CONCEPTUL DE IDENTITATE. Conceptul de identitate a căpătat noi 

semnificaţii odată cu amplificarea raporturilor Uniunii Europene cu statele componente. În 

acelaşi fel se conturează şi identitatea românilor, element fundamental în cercetarea 

europenizării societăţii româneşti, a proceselor de integrare a României în structurile UE. 

Aderarea la UE presupune regândirea multor aspecte ale naţionalului, iar identitatea 

naţională este una esenţială (C. Schifirneţ, 2009, p. 461–480)1. Identitatea este un concept 

analitic, ambiguu, cu multe sensuri contradictorii. Acelaşi individ ⁄ actor colectiv poate să 

aibă mai multe identităţi. Toate identităţile sunt construite.2.  Este un proces neîntrerupt de 

modelare şi remodelare continuă a identităţii, ca răspuns la forţele sociale pluraliste, la 

curentele culturale şi contextele personale. Identitatea are sensuri multiple, fiindcă în lumea 

de astăzi noi operăm într-o pluralitate de lumi sau realităţi diferite (Peter Dahlgren, apud 

Schifirneţ, 2009)3. 

2. IDENTITATEA NAŢIONALĂ. Identitatea naţională e un fapt de la sine înţeles, 

care lucrează în noi clipă de clipă. Naţiunile sunt o realitate foarte puternică încă şi 

diversitatea lor este ʺsarea pământuluiʺ. (Pleşu, 2005, p170)4. Trebuie evitată o înţelegere 

deficitară a ʺglobalizăriiʺ, o anumită demagogie comunitară care încearcă să anticipeze o 

umanitate vagă, incoloră, stereotipă.  Aşadar, ʺproblema nu este a abandona sau a eluda tema 

naţiunilor, ci a o pune la locul ei, fără emfaza secolului al XIX-lea, fără idolatrie, fără 

obsesia confruntării duşmănoase şi a supremaţiei exclusiviste. Asumarea identităţii naţionale 

trebuie, cu alte cuvinte, să ia chipul unei ofensive a creativităţii şi nu pe acela al unei triviale 

competiţii tribale. Nu-ţi vei onora cum se cuvine identitatea naţională dacă nu vei lucra în 

numele unei valori situate deasupra «localului», a idiomaticului, a etnicităţii primareʺ (Pleşu, 

2005, p170)5. Identitatea naţională este nu doar o construcţie sociologică sau teoretică, ci un 

concept, care exprimă conduite, atitudini şi mentalităţi întâlnite la grupuri mari.  Este o 

realitate multidimensională, alcătuită din limbă, sentimente şi o simbolistică specifică. Una 

din cele mai puternice identităţi, atât la nivel individual cât şi la nivel de grup sau 

comunitate, rămâne identitatea naţională. Datele prin care se identifică membrii unei 

comunităţi naţionale cu naţiunea definesc un ansamblu de similarităţi de interese, credinţe 

sau norme de viaţă, împărtăşite de toate persoanele care aparţin acelui grup. Făcând parte 

dintr-un popor, în mod firesc ne identificăm într-o anumită măsură cu el, având faţă de cel 

de un neam cu noi responsabilitatea pe care o avem către un frate. Neamul a fost voia lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:55 UTC)
BDD-V57 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

412 

 

Dumnezeu. Când prea puţine ne mai leagă, unul dintre ultimele liante reale ale neamurilor 

este naţiunea.( Basarabia literară, 2012)6.  

2.1.NAŢIONALISM. Problematica identităţii personale şi colective este 

fundamentală în orice încercare de înţelegere a dinamicii naţionalismului. Naţionalismul, ca 

ideologie şi mişcare, trebuie să fie asociat cu identitatea naţională. O serie de studii  (având 

ca punct de pornire teoria grupurilor) concep calitatea de membru al unei naţiuni prin 

sentimentul apartenenţei şi nu prin identitate. Recunoaşterea de către alţii a apartenenţei la 

un grup este o condiţie pentru delimitarea graniţelor dintre intern şi extern, noi şi ei, graniţe 

care definesc spaţiul de afirmare a sentimentului naţionalist. ,,Cine suntem?” Este întrebarea 

care se pune în contextul impactului cu globalizarea (vezi cazul Olandei9, Poloniei, Greciei, 

Israelului; o întrebare similară, ,,cine suntem?”, a pus-o Samuel Huntington, într-o lucrare 

privind identitatea naţională a americanilor)(Schifirneţ 2009)7. Se pune problema redefinirii 

identităţilor printr-un proces complex de renegociere a locului culturilor naţionale în cadrul 

identităţii globale. 8. 

3. IDENTITATEA EUROPEANĂ. ʺDiversitatea spirituală şi culturală a Europei este 

marea sa bogăţie care trebuie păstrată…ʺ (Preafericitul Patriarh Daniel, 30.05.2013, 

Bruxelles)9. Identitatea naţională şi identitatea europeană nu sunt în raport de adversitate. 

Identitatea europeană nu înlocuieşte identitatea naţională. Socializarea în cadrul identităţii 

europene are loc nu prin procese transnaţionale sau prin expunerea la instituţiile europene, ci 

la nivelurile naţionale, prin care europenitatea este gradual încrustată în identităţile 

naţionale10. Sentimentul naţional este foarte puternic în toate ţările europene, cu deosebire 

în statele fondatoare ale UE – Franţa şi Germania. De aceea este respinsă orice încercare de 

a diminua capacitatea statului naţional de a acţiona autonom. Esenţială rămâne armonizarea 

noii construcţii europene cu interesele şi aspiraţiile concrete ale fiecărei naţiuni. Şi românii 

se văd pe ei înşişi mai degrabă ca membri ai statului naţional, decât drept cetăţeni europeni 

(este concluzia unei analize asupra identităţii în oraşul Sibiu, în anul 2007, când urbea 

ardeleană a fost capitala europeană a culturii, confirmându-se teza că românii se identifică 

înainte de toate ca români. Doar 4% dintre repondenţi au afirmat că au o identitate 

europeană, faţă de 33,6%, care se identifică cu nivelul naţional, 27,7% cu nivelul regional, 

24,1% cu nivelul identităţilor locale). Românii nu pot încă percepe o identitate europeană, 

stabilită ca urmare a integrării în UE, care ar limita suveranitatea statului naţional11. În 

studiul identităţii europene trebuie să se ţină seama de modul în care indivizii îşi reprezintă 

noua comunitate, cea europeană, la care ei se raportează şi îşi exprimă ataşamentul. Dar 

receptarea valorilor europene la nivel individual ţine, indiscutabil, de funcţionalitatea 

spaţiului public european, care să susţină o dezbatere permanentă şi vie asupra noii 

identităţi12. Identitatea europeană nu se poate constitui spontan, sau ca urmare a unei voinţe 

instituţionale sau de grup. Ea este, ca orice alt tip de identitate, un proces desfăşurat, într-un 

timp mai mult sau puţin îndelungat, de către colectivităţi umane şi sociale concrete.  

4. PERSPECTIVA LINGVISTICĂ A DINAMICII IDENTITARE. Limba naturală 

reprezintă o condiţie sine qua non a oricărei relaţii cu sinele, cu semenii, cu lumea; este 

marcă fundamentală a fiinţei umane, "casă a fiinţei" (Heidegger, Scrisoare despre umanism). 

Asumând sarcina de a apăra drepturile lingvistice, drepturile minorităţilor naţionale şi altele, 

Uniunea Europeană pretinde ţărilor pe care le grupează să se preocupe, între altele, de 

salvgardarea identităţii, limbii şi culturii tradiţionale a grupurilor minoritare. 

4.1. PATRIMONIUL LINGVISTIC AL ROMÂNIEI. România este una din ţările 

europene cu un patrimoniu lingvistic foarte bogat. Din acest patrimoniu face parte, în primul 

rând, limba română, cu o istorie dintre cele mai interesante în ansamblul lingvistic european. 

Limba română este continuatoarea limbii latine vorbite în Dacia de coloniştii romani, care 

au intrat în contact cu populaţia autohtonă. Latina – limba oficială a Imperiului Roman şi, în 

acelaşi timp, una din marile limbi de cultură ale antichităţii – s-a impus în faţa limbii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:55 UTC)
BDD-V57 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

413 

 

autohtone, traco-daca, părăsită de vorbitori, care şi-au însuţit limba latină. În limba română 

s-au păstrat unele elemente din substratul traco-dac, îndeosebi în vocabular, îmbogăţind 

structura ei latină şi romanică prin elemente inedite, preluate de la populaţia locală. De-a 

lungul existenţei sale limba română a intrat în contact cu diverse alte limbi, vorbite de 

popoare care au străbătut teritoriul României, unele stabilindu-se aici. Prin aceasta, 

patrimonil lingvistic al României  

s-a îmbogăţit. În prezent, 20 de limbi minoritare vorbite în ţara noastră sunt protejate 

prin lege. Specialiştii au analizat aspectele actuale definitorii pentru multilingvism şi limbile 

minoritare din România (Saramandu-Nevaci, 2009, p.8)13. Studiile acestora se întemeiază 

pe date cuprinse în lucrări de specialitate, în documente oficiale, sau obţinute de la utilizatori 

ai limbilor minoritare vorbite în prezent în România. Multilingvismul este corelat, în aceste 

studii, cu existenţa minorităţilor naţionale şi a limbilor vorbite de aceste minorităţi14. 

Problematica privind minorităţile naţionale din Europa a făcut obiectul unor lungi dezbateri 

în perioada postbelică, încheiate cu adoptarea de către Consiliul Europei a Convenţiei-cadru 

pentru protecţia minorităţilor naţionale (la 10 noiembrie 1994), Convenţie ratificată de 

România la 11 mai 1995. La 5 noiembrie 1992, Consiliul Europei a adoptat la Strasbourg 

Carta europeană a limbilor regionale sau minoritare, semnată de România la 17 iulie 1995 

şi ratificată prin Legea nr. 282 din 24 octombrie 2007. Aceste două documente oficiale stau 

la baza politicii României privind minorităţile naţionale şi promovarea limbilor minoritare. 

Modul de aplicare de către România a Convenţiei-cadru pentru protecţia minorităţilor 

naţionale a făcut obiectul monitorizării de către Comitetul Consultativ, care a prezentat o 

primă Opinie la 6 aprilie 2001, adoptată de Comitetul de Miniştri la 13 martie 2002, şi o a 

doua Opinie la 24 noiembrie 2005, adoptată de Comitetul de Miniştri prin Rezoluţia din 23 

mai 2007. Aceste Opinii cuprind referiri la modalităţile de promovare a limbilor minoritare 

din România. Rezoluţia Comitetului de Miniştri din 23 mai 2007 sintetizează rezultatele 

pozitive obţinute de România pentru protecţia minorităţilor naţionale şi, implicit, pentru 

promovarea limbilor minoritare. România va acţiona, în continuare, pentru punerea în 

valoare a patrimoniului său lingvistic (Saramandu-Nevaci, 2009, p.8)15.  

4.2. PATRIMONIUL LINGVISTIC AL ROMÂNIEI LA NIVEL DIALECTAL. 

Referiri de ordin istoric au fost necesare pentru a înţelege politica României privind 

conservarea patrimoniului lingvistic la nivel dialectal. Studiile privesc îndeosebi dialectul 

aromân – o ramură a românităţii răsăritene care, împreună cu cel dacoromân, cel 

meglenoromân şi cel istroromân, formează limba română. Aromânii sunt o parte integrantă a 

poporului român, iar limba lor este româna, caracterizare dată de oamenii de ştiinţă români 

şi străini, din Evul Mediu şi până astăzi. Acestea sunt date istorice incontestabile, întrucât 

limba, argumentul de bază, pune în evidenţă acest lucru. Unitatea limbii române vorbite la 

nordul şi la sudul Dunării este atât de concludentă, încât se poate spune nu numai că 

aromâna (ca şi meglenoromâna şi istroromâna) şi dacoromâna sunt asemănătoare, ci că sunt 

chiar identice în trăsăturile lor fundamentale, constituite de-a lungul secolelor (cu unele 

excepţii în vocabular, cel mai sensibil la schimbări, în contactele cu alte limbi). Adevărată 

fosilă vie, aromânii şi-au păstrat identitatea romanică vreme de secole, la adăpostul 

tradiţionalului lor mod de viaţă pastoral, dar n-au ajuns niciodată să devină o naţiune, nici să 

creeze o cultură naţională proprie mai presus de nivelul folclorului.16. Dispersaţi, în urma 

deplasărilor lor ca păstori transhumanţi, cărăuşi sau negustori, în toate regiunile Peninsulei 

Balcanice şi chiar în ţările Europei Centrale, ei au trăit întotdeauna în simbioză cu toate 

popoarele balcanice. Pe măsură ce s-au integrat în viaţa economică, politică şi culturală a 

mediului urban, dominat de alogeni, ei au contribuit din plin la dezvoltarea tuturor naţiunilor 

balcanice. Păstrându-şi cu tenacitate identitatea romanică, idiomul propriu şi obiceiurile, 

practicând, până în secolul XX, cea mai strictă endogamie, ei sunt, totodată, aproape toţi, 

bilingvi, dacă nu poligloţi şi participă activ la două sau mai multe culturi balcanice. Agenţi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:55 UTC)
BDD-V57 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

414 

 

dinamici ai proceselor de aculturaţie, aromânii au fost, aşadar, un important factor creator 

de identitate balcanică. Aromânii din România au venit de bună voie în această ţară, mai 

ales în secolele al XIX-lea şi al XX-lea, tocmai pentru că s-au considerat români, spre a avea 

o patrie a lor, spre a nu se mai simţi nedreptăţiţi în locurile unde, de fapt, s-au născut şi unde 

sunt autohtoni. Prin marile personalităţi pe care le-au dat în România ei au îmbogăţit prin 

operele acestora patrimoniul cultural naţional românesc; absenţa lor din acest patrimoniu ar 

sărăci cultura românească, pe de o parte, iar pe de alta – aceste contribuţii nu şi-ar găsi locul 

în alte culturi. Academia Română i-a considerat întotdeauna pe aromâni ca parte integrantă a 

acestui popor ( Comunicatul Academiei Române din 2005 şi Comunicatul Societăţii de 

Cultură Macedo-Română din 2007)(1bidem, p. 79-80)17, fără deosebire de locul lor de 

origine. Încă de la constituirea Societăţii Literare Române (1866), devenite Societatea 

Academică Română (1867) fiecare provincie românească a avut – potrivit numărului de 

locuitori – 4, respectiv 3 sau 2 membri fondatori, între care şi doi aromâni: Ioan D. 

Caragiani şi Dimitrie Cozacovici. În ţările de la sud de Dunăre, aromânii (ca şi 

meglenoromânii) reprezintă minorităţi naţionale autohtone, alături de popoarele majoritare, 

ce au constituit state naţionale, şi alături de alte minorităţi. Ei sunt acolo singurii vorbitori ai 

unei limbi romanice, printre alte limbi, toate neromanice. Rezolvarea statutului lor politic şi 

cultural-lingvistic depinde de autorităţile din ţările respective şi de voinţa lor proprie, 

exprimată individual şi colectiv. În orice caz, aromânii din România nu pot fi minoritari 

printre români (aşa cum sunt minoritarii reali: maghiarii, ţiganii, sârbii, bulgarii, ucrainenii, 

slovacii, polonezii şi alţii). Specificul aromânilor din ţara noastră (tradiţii culturale, mod de 

viaţă, obiceiuri, port, folclor, proză şi poezie dialectală) poate fi şi este exprimat, cultivat şi 

păstrat fără ca aceşti români să fie consideraţi minoritate naţională, ceea ce nici nu sunt de 

fapt. Cât priveşte participarea lor la viaţa social-politică a ţării, ei se bucură de aceleaşi 

drepturi ca şi toţi românii, unii ajungând – după cum se ştie – deputaţi, senatori şi miniştri. 

În concluzie, toţi aromânii nord- şi sud-dunăreni sunt români (armâni), cu specificul lor 

dialectal, folcloric şi etnografic, în cadrul generosului popor român, unul din cele mai 

numeroase şi mai puternice din S-E Europei. Cei care vor, azi, să se constituie într-o 

minoritate naţională aromână în interiorul României încalcă în mod flagrant datele reale ale 

istoriei şi, totodată, valorile noastre morale şi spirituale comune.18 

5. IDENTITATEA ROMÂNEASCĂ. ,,Specific naţional” (G. Ibrăileanu), 

,,spiritualitate românească” (Mircea Vulcănescu), ,,spirit românesc” (Nae Ionescu), 

,,românismul” (C. Rădulescu-Motru), ,,spaţiu mioritic” (L. Blaga), ,,fenomenul românesc” 

(M. Ralea), ,,ortodoxie” (N. Crainic), ,,suflet românesc” (C. Noica), ,,echilibrul românesc” 

(D. Stăniloae) etc., sunt sintagme şi termeni prin care ganditorii români au definit etnicul 

autohton. Identitatea românească este concepută ca fiind rezultată din specificul naţional. 

Analiza unora dintre ipotezele despre identitatea românească ne arată o tendinţă de reducere 

a identităţii la sufletul românesc 19. Analiza este realizată: în plan religios (unde Ortodoxia 

este elementul de conservare a culturii şi spiritualităţii noastre; purtătoare a cuvântului divin 

către neamul românesc, Biserica Ortodoxă Română a apărat conştiinţa de sine a românilor), 

lingvistic (limba este liantul identităţii noastre etnice, poate singura dimensiune a românităţii 

nepusă la îndoială), cultural (românii au o bogată cultură populară, temei al constituirii 

naţiunii noastre), economic (România este o ţară eminamente agrară şi pastorală, care se 

adaptează cu greu la industrialism şi la munca de tip capitalist), psihologic (românul este 

tolerant, ospitalier, sceptic, zeflemist, fatalist, cu tendinţă spre inactivitate, emite opinii 

relative, este adaptabil), geopolitic (cultura română ar fi o sinteză între Orient şi Occident, 

iar teritoriul românilor a fost poarta creştinităţii, dar şi o insulă de latinitate într-un spaţiu 

dominat de slavi). Definitorie pentru naţiunea română nu este doar tradiţia, ci, în aceeaşi 

măsură, şi modernitatea, fiindcă, orice s-ar spune, schimbarea modernă, în cadrele naţionale, 

este intrinsecă poporului român. Identitatea românească îşi are rădăcina în profilul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:55 UTC)
BDD-V57 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

415 

 

psihologic al românilor. Gregarismul a fost considerat principala trăsătură a poporului 

român, stare impusă de împrejurări şi de tradiţii (gregar – fr. grégaire, lat. gregarius: "care 

trăieşte în grupuri compacte")( Rădulescu-Motru, apud Schifirneţ, 2009)20. Identitatea 

naţională a fost definită şi prin studiul particularităţilor istorice şi spirituale ale poporului 

român, prin defectele şi calităţile sale, propunându-se o explicaţie derivată din evoluţia 

istorică şi din poziţia geopolitică a românilor. Identitatea naţională nu poate fi decât „ecoul a 

patru veacuri de viaţă istorică pasivă”21 sub influenţa orientalismului, cu deosebire a celui 

turc: „atmosfera morală a Orientului ne învălui, ne copleşi şi ne izolă de lumea Occidentului, 

cu care eram deopotrivă de învecinaţi”22, iar efectele sunt asociate „cu tradiţionala noastră 

nepăsare, cu credinţa în fatalitate, în soartă, în noroc, cu desăvârşita lipsă de încredere în noi 

înşine”( Dumitru Drăghicescu apud Schifirneţ, 2009)23. O viziune nouă asupra identităţii 

româneşti sugerează că specificul românesc, deci identitatea, este un proiect (M. Ralea apud 

Schifirneţ, 2009)24. Românismul, adică ceea ce e particular, unic românesc, nu e definitivat. 

Încă se caută pe sine” 25. Evoluţia spre modernitate nu ar veni dinspre localismul autohton, 

ci din europenizare26. O nouă identitate naţională este pe cale de a se constitui, ca urmare a 

apropierii românilor de spiritul european. Caracterul naţional este moştenit şi, deopotrivă, 

dobândit, ceea ce oferă identităţii naţionale o stabilitate27. Calităţile, ca şi defectele asociate 

românilor, sunt determinate de caracterul naţional românesc şi împreună atribuie un sens 

concret identităţii româneşti. Caracterul naţional cunoaşte, la fel ca identitatea românească, o 

evoluţie istorică şi culturală. Identitatea românească reprezintă, în realitate, suma calităţilor 

şi defectelor reale sau imaginare ale românilor. Trăsăturile care alcătuiesc identitatea 

românească aparţin unei entităţi naţionale ai căror membri au aceeaşi descendenţă, limbă, 

cultură, religie, precum şi conştiinţa colectivă a apartenenţei la această entitate. Identitatea 

românească s-a afirmat în evoluţia istorică a românilor. Românii au fost obligaţi să 

reacţioneze permanent la tendinţele de cucerire sau de distrugere a propriului etnic. 

Dezvoltarea societăţii româneşti a cunoscut balansul între apărarea fiinţei naţionale şi 

înscrierea în norme ale evoluţiei specifice fiecărei etape istorice28. Discursul identitar şi 

prima identificare de sine a colectivităţii autohtone le întâlnim în Învăţăturile lui Neagoe 

Basarab către fiul său Theodosie29. Totuşi, putem vorbi de o identitate românească după 

constituirea statului naţional unitar din 1859, moment al clădirii identităţii prin toate 

mijloacele şi de către toate componentele societăţii. Un aspect relevant pentru identitatea 

românească este dat de imaginea românilor asupra lor înşişi30 şi imaginea altor grupuri 

naţionale despre români.  

Se vorbeşte de o criză identitară. "Înainte de a ne pune problema dacă astăzi românii 

trăiesc sau nu o criză identitară, trebuie să ştim ce sens dăm identităţii naţionale, care nu 

este, după cum am constatat mai sus, doar o construcţie sociologică sau teoretică, ci un 

concept, care exprimă conduite, atitudini şi mentalităţi întâlnite la grupuri mari de români. 

Dacă abordăm identitatea naţională cu privire nu doar la tradiţii, obiceiuri şi ritualuri 

străvechi, nu mai putem vorbi astăzi de o identitate precum cea din secolul XIX sau din 

secolul precedent. În analizele despre identitatea românească se vorbeşte prea puţin de 

noua poziţie a ţării, de stat al UE. Astăzi, când vorbim despre identitatea naţională, trebuie 

să ne referim obligatoriu la contextul în care ea se afirmă, desigur şi la realităţile 

postcomuniste, dar mai ales la noua calitate a României, cea de ţară membră a Uniunii 

Europene. Uniunea Europeană presupune în sine o anume omogenitate şi respectul pentru 

norme comune, de la Atlantic la Prut. Identitatea românească va cunoaşte, în timp, 

modificări, în contextul în care românilor li s-a deschis un orizont extraordinar, după 

aderarea ţării la Uniunea Europeană, prin şansa de a putea călători sau de a studia 

oriunde în spaţiul Uniunii. Orice familie care are un membru al său plecat la muncă în 

străinătate are o altă imagine despre România şi Europa şi, cu siguranţă, identitatea lor 

românească suferă influenţa acestei modificări imagologice. Identitatea românească se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:55 UTC)
BDD-V57 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

416 

 

afirmă într-un context nu doar al unei direcţii proeuropene, dar şi al unui euroscepticism, 

cauzat de dificultăţile cu care se confruntă Uniunea Europeană în a da soluţii la criza 

financiară, la chestiunea securităţii şi a energiei şi la alte probleme comune tuturor 

europenilor." (Schifirneţ, 2007)31. Dacă în perioada antebelică vorbim de o identitate 

naţională rezultată dintr-un specific naţional conferit de o Românie predominant rurală, 

astăzi există mai multe identităţi, în funcţie de România la care ne raportăm: cea a 

euronavetiştilor, a societăţii de consum şi România profundă. Ce-i leagă pe cei care fac parte 

din aceste Românii? Putem vorbi de o individualitate prin care oamenii încearcă să-şi 

reafirme identităţile lor în contextul schimbărilor structurale din societatea actuală, care, 

iată, cuprinde nu doar numai categorii sociale sedentare, ci şi un grup al migranţilor 

permanenţi în alte spaţii, grup de o anvergură necunoscută în istoria noastră. Paradigmele 

identitare pe care le folosim trebuie adaptate la acest context în care dialogul cultural a 

devenit un fenomen curent şi o formă de legitimare şi afirmare a identităţilor. Noile mijloace 

de comunicare au construit reţele eficace pentru o interacţiune fără precedent între state, 

societăţi, naţiuni, organizaţii şi indivizi. Şi culturile sunt prinse în această reţea a 

comunicării generalizate. Trebuie să avem în vedere acest triunghi de forţe care acţionează 

sinergic: globalizarea, revoluţia în sfera tehnologiilor informaţiei şi amplificarea comunicării 

interculturale. Teoreticienii ne-au avertizat că am intrat într-o "civilizaţie a imaginii" şi într-

o "modernitate lichidă" (Bauman, 2002)32, într-o epocă în care distincţia între valori, 

concepte, domenii şi nivele ale realităţii sunt relativizate în creuzetul "gândirii slabe", 

specifice lumii postmoderne (Vattimo, 2004)33. Paradigma conjunctivă se înscrie în acest 

tipar de gândire. Noile raporturi între culturi transformă însăşi structura internă a 

identităţilor culturale şi imaginile prin care ne reprezentăm aceste identităţi. Identitatea 

colectivă nu mai e concepută drept un dat, un substrat care nu poate fi restructurat din punct 

de vedere istoric, ci drept o construcţie simbolică, într-o evoluţie continuă prin intermediul 

actelor de creaţie şi comunicare. Culturile se văd obligate să îşi redefinească identitatea în 

termenii actualităţii, în condiţiile dialogului şi confruntării pe piaţa bunurilor simbolice. În 

lumea postmodernă, ontologia primară a lucrurilor este înlocuită sau surclasată de ontologia 

secundă a imaginilor. Construind o piaţă unică a bunurilor şi informaţiilor, globalizarea 

postmodernă a stimulat nu doar comunicarea interculturală, ci şi un curent puternic al 

revitalizării diferenţelor culturale. Prin urmare, o cultură care doreşte să îşi afirme 

identitatea şi valorile specifice trebuie să folosească mecanismele comunicaţionale şi 

simbolice ale lumii actuale. Transculturalismul se bazează în primul rând pe forţele şi 

capacităţile individului de a se vedea, recunoaşte şi înţelege pe sine în alţii. Principalul său 

instrument de susţinere şi dezvoltare naturală este interactivitatea dintre grupuri, grupuri 

care de cele mai multe ori aparţin unor culturi diferite. Odată cu libera migraţie a popoarelor, 

aşa-zisul “şoc cultural” (culture shock) poate fi evitat prin reuşita individului de a se integra 

în procesul transculturalist. Astfel, graniţele pot fi împinse uneori până la extreme, nu 

numai din punct de vedere fizic cât şi, mult mai important, psihologic. Lumea transculturală 

oferă societăţii o diversitate echilibrată, iar omului îi descoperă abilitatea de a deţine 

identităţi multiple care îl pot purta cu uşurinţă în diverse spaţii, fără ca, de fapt, acesta să-şi 

schimbe fizic propriul spaţiu.  Acceptarea naturală a transculturalismului, nelegată de 

politicile de stat, ci de amestecul voluntar între culturi, reprezintă o abordare mai egalitară, 

şi o dispariţie a acestor graniţe promovate de multiculturalism, oferind societăţii 

oportunitatea extinderii universului cultural în condiţiile regăsirii sinelui în alţii. Astfel, atât 

multiculturalismul cât şi (sau poate mai ales ?) transculturalismul ar trebui să conducă la 

crearea unui individ cosmopolit. 

Comunicarea interculturală nu este doar un transfer de idei şi de moduri de gândire 

la nivelul elitelor ştiinţifice şi artistice, ci are o puternică dimensiune socială, practică şi 

funcţională. Este o comunicare multi-stratificată (Demorgon, 2007, p. 65)34. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:55 UTC)
BDD-V57 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

417 

 

Comunicarea interculturală se poartă într-un mediu competitiv şi plural, în sânul 

căruia interacţiunile între culturi produc şi hibridizarea lor inevitabilă. În acest context, 

culturile se văd obligate să îşi redefinească identitatea în termenii actualităţii. Mediu al 

comunicării generalizate, culturile aduc cu ele valori, credinţe, idei, modele, practici 

simbolice, mituri, percepţii, stereotipuri şi reprezentări specifice, acumulate şi solidificate 

istoric. Dialogul intercultural, fără a ţine cont de agenţii sociali implicaţi şi de durata sa, 

angajează imaginile identitare ale participanţilor, şi anume imaginile pe care le au despre ei 

înşişi şi despre ceilalţi. Angajaţi în diverse situaţii existenţiale de comunicare interculturală, 

actorii sociali (indivizi, grupuri, organizatii etc.) se manifestă drept purtători de 

"echipamente" culturale relativ diferite, formate din credinţe, atitudini, interpretări, modele 

de comportament şi strategii de acţiune. În contextul culturii postmoderne, identitatea unei 

culturi naţionale depinde, într-o  manieră decisivă, de imaginea pe care o are în alte spaţii 

culturale şi, pe un plan mai larg, în spaţiul comunicaţional global (Maffesoli, 2008, 

p.213)35.  

Identitatea nouă, supranaţională, poate fi asimilată conceptului de identitate interculturală 

(Kim, 2007)36. Dezvoltarea economică şi socială în graniţele Uniunii Europene, fenomenele 

tot mai accentuate de migraţie (fie în cautarea unui loc de muncă, fie pentru studii etc.) 

favorizează internalizarea (permanentizarea) unui tip de echilibru nou al sistemului numit 

identitate culturală supranaţională, care poate deveni un nou înveliş al sinelui. Aşa cum 

identitatea naţională se suprapune identităţii locale, neexistând decât în situaţii excepţionale 

conflicte între cele două, putem imagina un echilibru perfect, permanentizat, la nivelul 

sistemului supranaţional.  Sintetizând, credem că problema identităţii sinelui în contextul 

cultural european poate fi reconturată  din punct de vedere teoretic din perspectiva 

sistemelor, care ar oferi noi piste de înţelegere şi de interpretare a acestui concept cheie în 

redefinirea valorilor culturale la nivelul Uniunii Europene. Astăzi, problema identităţii  a 

devenit vitală nu doar pentru indivizi, ci şi pentru societăţi, naţiuni, state şi culturi.  După 

unii cercetători, această problemă a identităţii e o reacţie internă de apărare a societăţilor 

împotriva uniformizării propuse de globalizare. Pe de altă parte, se consideră că revitalizarea 

identităţilor trebuie interpretată într-o perspectivă mai amplă, aceea a procesului de 

reabilitare a culturii spirituale şi renaşterii sentimentului religios, ca răspuns la destrămarea 

ţesutului comunitar şi la ameninţările la care e supus spaţiul cultural: ʺreligia… un reper 

major de continuitate şi de conservare a identităţii spirituale şi culturale, etnice sau 

naţionaleʺ. 

Purtătoare a cuvântului divin către neamul românesc, Biserica Ortodoxă Română a 

redeşteptat conştiinţa de sine a românilor din provinciile istorice: conştientizându-şi unitatea 

de limbă şi neam, continuitatea neîntreruptă pe aceste meleaguri, românii şi-au dorit 

consfinţirea acestei unităţi  şi continuităţi între hotarele aceluiaşi stat unitar şi independent. 

Rolul fundamental al Bisericii Ortodoxe de-a lungul timpului în păstrarea identităţii 

naţionale a fost recunoscut de Constituţia României: (Preafericitul Patriarh Daniel, 

30.05.2013, discursul de la Bruxelles, Mediafax, 13.06.3013) 37. 

 

NOTE BIBLIOGRAFICE : 

1. C. Schifirneţ, 2009, Identitatea românească în contextul modernităţii tendenţiale, 

Revista Română de 

    Sociologie,serie nouă, anul XX, nr. 5–6, p. 461–480, Bucureşti 

2. ibidem 

3. Peter Dahlgrem apud Schifirneţ, 2009 

4. Pleşu, 2006, 170 = Andrei Pleşu, Despre îngeri, Editura Humanitas, Bucureşti, 

2006, p. 170. 

5. ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:55 UTC)
BDD-V57 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

418 

 

6.Basarabia literară, 2012 = ʺNeamul şi naţiunea, mântuirea neamuluiʺ, în 

ʺBasarabia literarăʺ, 2012, 30 dec.,  

    apare sub egida Societăţii Scriitorilor Români din Moldova, 

basarabialiterara.com.md 

7. C. Schifirneţ, 2009 

8. ibidem 

9. Preafericitul Patriarh Daniel, 30.05.2013, discursul de la Bruxelles  = citat preluat 

din discursul pe care  

    Preafericitul Părinte Patriarh Daniel l-a ţinut la Bruxelles pe data de 30.05.2013.  

10. C. Schifirneţ, 2009 

11. ibidem 

12. ibidem 

13. Nicolae Saramandu, Manuela Nevaci, 2009, Multilingvism şi limbi minoritare în 

România, Qual-Media,  

      Cluj-Napoca, p. 8. 

14. ibidem 

15. ibidem 

16. N.Ş.Tanaşoca şi Anca Tanaşoca , UNITATE ROMANICĂ ŞI DIVERSITATE 

BALCANICĂ, Comunicare  

      susţinută în cadrul Institutului de Studii Sud-Est Europene al Academiei Române, 

Bucureşti, 1986. 

17. Saramandu – Nevaci, 2009, p. 79-80  

18. Comunicatul Academiei Române din 2005 şi Comunicatul Societăţii de Cultură 

Macedo-Română din 2007 

19. Constantin Schifirneţ, Geneza modernă a ideii naţionale: Psihologie etnică şi 

identitate românească,  

      Bucureşti, EdituraAlbatros, 2001 

20. C. Rădulescu-Motru, Psihologia poporului român, antologie de Constantin 

Schifirneţ, Bucureşti, Editura  

      Albatros, 1999, p. 10.  

21. Constantin Aslam, Palimpsestul identităţii româneşti. Reflecţii asupra 

fundamentelor culturale ale filosofiei,  

       Bucureşti, Editura Crater, 2000, p. 13.  

22. Septimiu Chelcea, Personalitate şi societate în tranziţie. Studii de psihologie 

socială, Bucureşti, Societatea 

      Ştiinţă & Tehnică S.A., 1995 

23. D. Drăghicescu, Din psihologia poporului român – Introducere,studiu introductiv 

de Virgil Constantinescu- 

       Galiceni, ed. îngrijită şi note de Elisabeta Simion, Bucureşti, Editura Albatros, 

1995, p. 348. 

24. M. Ralea, Fenomenul românesc, ediţie de Constantin Schifirneţ, Bucureşti, 

Editura Albatros,1997, p. 90.   

25. Constantin Schifirneţ, Geneza modernă a ideii naţionale: Psihologie etnică şi 

identitate românească,  

      Bucureşti, EdituraAlbatros, 2001 

26. Constantin Schifirneţ, Spaţiu public naţional, spaţiu public european, în 

„Sociologie românească”, 2007,  

       volumul V, nr. 4, p. 39.  

27. ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:55 UTC)
BDD-V57 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

419 

 

28. Dragoş Dragoman, National identity and Europeanization in post-communist 

Romania. The Meaning of  

      Citizenship in Sibiu: European, apud C. Schifirneţ, 2009. 

      Capital of Culture 2007, în „Communist and Post-Communist Studies”,2008, 41, 

p. 74.  

29. C. Schifirneţ, 2009 

30. ibidem 

31. 32. Bauman, 2001 = Bauman, Zygmunt, Modernitatea lichida, Editura Antet, 

2001, C. Schifirneţ, 2009 

33. Vattimo, 2004 = Vattimo, Gianni (1993), Sfârşitul modernităţii, Editura Pontică, 

Constanţa, apud  

       C. Schifirneţ, 2009 

34. Demorgon, 2007, p. 65 apud C. Schifirneţ, 2009 

35. Maffesoli, 2008, p.213 = Maffesoli, Michel, 2008, Iconologies. Nos idol@atries 

postmodernes. Paris, Albin  

      Michel, apud C. Schifirneţ, 2009. 

36. Kim, 2007 = Kim, Min-Sun, Ebesu Hubbard, Amy S. (2007), Intercultural 

Communication in the Global  

      Village: How to Understand 'The Other', Journal of Intercultural Communication 

Research, 36(3), 223-235, 

       apud  C. Schifirneţ, 2009 

37. Preafericitul Patriarh Daniel, 30.05.2013, discursul de la Bruxelles, Mediafax.   

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:55 UTC)
BDD-V57 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

