
SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

690 

 

 

IDENTITY CRISIS AND SURVIVAL SOLUTIONS IN THE “FADED HELL”. THE 

CASE OF THE ORTHODOX PRIESTS 

 

Emanuela ILIE, Associate Professor, PhD, ”Alexandru Ioan Cuza” University of Iaşi 

 

 

Abstract: The study entitled Identity crisis and survival solutions in the “faded hell”. The case 

of the orthodox priests uses the sociological concept of identity to analyze the complicated 

relations between sufferance and survival in the case of the orthodox priests who were 

incarcerated during the Romanian communist regime and were able to transform this painful 

experience into written confessions. A significant part of their diaries or memoirs, published 

after 1990, is centered on the terrible suffering recovery and its metamorphosis into splendor 

or happiness. Nevertheless, the Christian authors (Valeriu Anania, Ioan Bărdaş, Dimitrie 

Bejan and others) don’t forget that the authorities and their ferocious executors tried to 

destroy the prisoners’ material and social identity. Still, even though the incarcerated 

experimented the worst prison conditions (including different forms of physical and 

psychological torture), they were able to survive, thanks especially to their strong belief in 

God, in the power of the prayer and the religious creation. The spiritual identity proved to be 

stronger than any physical suffers. 

 

Keywords: prison, identity crisis, orthodox priests, suffering, survival. 

 

 

În bogata memorialistică a Gulagului românesc, publicată începând cu 1990, există o 

secţiune de un deosebit interes nu atât estetic1, cât etic şi mai ales religios: aceea a 

memoriilor, amintirilor sau paginilor diaristice scrise de preoţii care au trăit experienţa 

cumplită a infernului carceral comunist. Lor li se adaugă, fireşte, o încă şi mai bogată 

literatură secundară, constând în amintirile sau portretele fragmentare publicate în paginile 

revistelor, fie de către apropiaţii mărturisitorilor, fie de către cunoscuţii-martori sau 

supravieţuitori ai aceluiaşi infern. În timp, unele au fost adunate în opuri sintetice de un real 

interes documentar. Din temniţe spre Sinaxare (coord. Danion Vasile, ediţia I, Editura 

Egumeniţa, 2008; ediţia a II-a, Editura Areopag, Bucureşti, 2011), Vasile Manea, Preoţi 

ortodocşi în închisorile comuniste (Editura Patmos, Cluj-Napoca, 2010) şi Mărturisitorii din 

închisorile comuniste. Minuni. Mărturii. Repere (Editura Areopag şi Editura Meditaţii, 

Bucureşti, 2011) sunt asemenea lucrări mai degrabă statistice sau documentare, în care se pot 

descoperi totuşi informaţii preţioase privind aspectele să spunem exterioare ale detenţiei 

slujitorilor Bisericii Ortodoxe Române în perioada regimului comunist.  

Astfel, din cartea lui Vasile Manea se poate afla că numai în perioada ocupaţiei 

sovietice a ţării noastre (1944-1958), conform unui deziderat leninist afirmat cât se poate de 

tranşant („Nu încape nicio îndoială: noi trebuie să combatem religia. Acest lucru constituie 

abecedarul întregului materialism” – V. I. Lenin), au fost arestaţi aproximativ 2000 de preoţi 

ortodocşi din România, iar dintre aceştia, aproape 200 au fost ucişi în închisori. Că 

                                                
1 Excelentele Memorii (Editura Polirom, Iaşi, 2009) ale mitropolitului Valeriu Anania constituie din această 

perspectivă mai degrabă o excepţie decât o normă; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

691 

 

justificările pentru arestări au frizat uneori absurdul. Acuzaţiile considerate dintre cele mai 

grave –  precum adeziunea la Mişcarea Legionară, apartenenţa la Partidul Naţional Ţărănesc 

sau Liberal, refuzul colectivizării, spionajul în favoarea americanilor etc. – au făcut loc, 

adesea, unor motive aproape derizorii: preotul Gheorghe Cârstoiu din Sălătruc a fost prima 

dată arestat în 1949 pentru că a dat o bucată de pâine unor drumeţi flămânzi2, acuzat de 

„uneltire împotriva ordinii sociale” şi anchetat (după metodele ştiute) până în 1951 la 

Râmnicu-Vâlcea, Piteşti şi Craiova. Părintele Arsenie Papacioc, duhovnic la Mănăstirea 

Slatina începând cu 1952, a fost arestat în 1958 pentru că ar fi numit primul satelit rusesc 

trimis în cosmos „un fier ruginit, aruncat în văzduh”,3 apoi condamnat la douăzeci de ani de 

închisoare, dintre care a petrecut în închisorile de la Braşov, Aiud şi Jilava primii şase, până la 

graţierea din 1964 etc. etc. Că, în sfârşit, nu tuturor li s-a întocmit/ permis măcar un proces, 

fie el şi unul formal. Sau că, în unele cazuri, perioada de detenţie a depăşit pedeapsa primită 

în urma condamnării. Emblematic, din această perspectivă, este cazul preotului Dumitru C. 

Popescu, paroh la Slătioara, Maramureş, Cleanov şi Valea lui Câine, Dolj, închis între 1948-

1955, fără să fie judecat. Abia prin sentinţa 30/ 1955 a Tribunalului Militar Bucureşti, a fost 

condamnat la doi ani de închisoare şi eliberat, căci s-a constatat că deja îşi executase 

pedeapsa4! 

În paginile următoare, ne-am propus însă exclusiv prezentarea felului în care 

experienţa carcerală a preoţilor scriitori (chiar şi a celor deveniţi scriitori după 1990, când în 

sfârşit şi-au putut publica textele autobiografice scrise în perioada anterioară) se oglindeşte în 

propria lor literatură confesivă. Vom lua în calcul, prin urmare, nu volumele colective, 

sintetice, mai sus citate5, ci cărţile preoţilor ortodocşi, încă şi mai precis, doar pe cele 

circumscrise aşa-numitei categorii a „genurilor biograficului”. Or, după cum cu justeţe 

observă Eugen Simion în cartea intitulată chiar Genurile biograficului, sintagma include şi 

textele foştilor deţinuţi politici din sistemul totalitar comunist, care „sunt cărţi-document şi 

acoperă toate formele genului biografic, de la memorii la [astfel de] cărţi vorbite în care 

autorul nu-şi mai asumă responsabilitatea scriiturii”6. Preoţii Ioan Bărdaş (Calvarul Aiudului. 

Din suferinţele unui preot ortodox, text îngrijit şi notă biografică de Georgeta Pop, cu un 

cuvânt înainte de Ana Blandiana, Editura Anastasia, 1999), Dimitrie Bejan (Bucuriile 

suferinţei. Viaţa unui preot martir, Ediţia a II-a, Editura Mănăstirea Sihăstria, 2010), Î.P.S. 

Bartolomeu Anania/ Valeriu Anania (Memorii, Editura Polirom, Iaşi, 2009) au scris astfel de 

confesiuni cu valoare testimonială şi paideică în care au oferit atât o imagine asupra propriei 

individualităţi, cât şi o reflecţie dramatică asupra lumii care a încercat să o mutileze pe 

aceasta7.  

                                                
2 Vasile Manea, Preoţi ortodocşi în închisorile comuniste, Editura Patmos, Cluj-Napoca, 2010, p. 84; 
3 Idem, p. 238; 
4 Idem, p. 258; 
5 Nu vom avea în vedere, din acelaşi motiv, nici lucrările ştiinţifice de cea mai bună calitate dedicate raporturilor 

dintre Biserica Ortodoxă Română şi regimul comunist. A se vedea, spre exemplu, Cristina Păiuşan şi Radu 

Ciuceanu, Biserica Ortodoxă Română sub regimul comunist, Institutul Naţional pentru Studiul Totalitarismului, 

vol. I, 2001; 
6 Eugen Simion, Genurile biograficului, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 2002, p. 139; 
7 Memorabilă este, din această perspectivă, notaţia din Memoriile semnate de Valeriu Anania: „o mărturie nu 

numai a unei lumi, ci şi a unui suflet. E vorba de sufletul meu” (Valeriu Anania, op. cit., p. 8); 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

692 

 

Selecţia noastră are în vedere atât reprezentativitatea formulei scripturale pentru care 

optează autorii (cărţile lui Valeriu Anania şi Ioan Bărdaş încadrându-se în categoria 

memoriilor, în timp ce opul semnat de Dimitrie Bejan se împarte între scriitura diaristică şi 

formula cărţii vorbite, dialogate), cât şi substanţa problematicii atinse în ele. Realizând un 

amplu inventar al formelor de suferinţă, dar şi al mijloacelor de rezistenţă în mediul carceral, 

aceste cărţi reuşesc să convingă de faptul că teribilele încercări la care autorii lor au fost 

supuşi de torţionari nu le-au strivit individualitatea şi identitatea spirituală ci că, dimpotrivă, 

le-au împlinit. 

Demersul nostru are, în mod evident, şi o tentă interdisciplinară, justificată mai întâi 

de caracterul aparte al acestor mărturii situate (ca problematică, dar şi ca structură ori 

stilistică) într-o zonă de interferenţă, între literatură, teologie, istorie, sociologie, antropologie, 

filosofie etc. Punctul de plecare al analizei noastre va fi însă un concept sociologic esenţial, şi 

anume acela de identitate. În opinia majorităţii cercetătorilor în domeniu, identitatea fiinţei 

înseamnă înscrierea ei într-un ansamblu de „categorii de referenţi identitari”, dintre care cele 

mai importante ar fi următoarele: identitatea materială (caracteristicile fizice, morfologice 

etc., posesiunile), identitatea proprie (originile şi trecutul, situaţia actuală – nume, îndatoriri, 

sistemul de valori şi conduitele specifice, competenţele şi rezultatele deja obţinute), 

identitatea socială (imaginile identităţii date de alţii, apartenenţa la grupuri socio-

profesionale, religioase etc., simboluri şi semne exterioare trimiţând la un loc în ierarhia 

socială8). Unii teoreticieni şi istorici literari interesaţi de fabula identitară au preluat această 

diviziune, operând doar o mică modificare. Manfred Pütz, autorul unei remarcabile sinteze 

despre Fabula identităţii. Romanul american din anii şaizeci, îşi imaginează spre exemplu 

identitatea ca o triadă compusă din: identitate materială (fizică, corporală), identitate socială 

(cf. poziţia, statutul, rolul) şi identitatea spirituală (cf. unicitatea morală, emoţională sau 

intelectuală)9. Din raţiuni multiple – dintre care cea mai importantă priveşte faptul că ne 

interesăm de textele confesive ale unei categorii aşa zicând socio-profesionale – vom prelua, 

în cele ce urmează, această ultimă taxonomie. 

În debutul excelentului op despre Modernitatea vieneză şi crizele identităţii, Jacques 

Le Rider observă pe bună dreptate că, pe fondul exacerbării sentimentelor „de solitudine, de 

fragilitate ale eului subiectiv, de instabilitate a identificărilor interioare şi a identităţilor de 

suprafaţă”, unii autori de jurnale intime vieneze, scrise prin anii 1900, „explorează căile de 

restaurare a identităţii prin mijloacele oferite de ceea ce am putea numi radicalizarea 

individualismului. Figurile misticului (de exemplu la Hofmannstahl), ale geniului (aşa cum îl 

vede Otto Weininger) şi ale lui Narcis (reinterpretată de Lou Andreas-Salomé) se degajă ca 

trei tipuri principale de afirmare a autosuficienţei individului izolat de orice comunitate 

omenească, a « eului » concentrat asupra lui însuşi, într-un soi de «  înfruntare directă », 

nemediată, cu realitatea lumii. Afirmarea identităţii eului trece în acest caz prin reformularea 

unei filosofii a Identităţii spiritului şi a fiinţei, a unităţii subiect/ obiect.”10  Desigur, şi autorii 

de care ne ocupăm în studiul de faţă trăiesc sentimente de solitudine, de fragilitate ale eului 

                                                
8 Alex Muchielli, L’identité, PUF, Paris, 1986; 
9 Manfred Pütz, Fabula identităţii. Romanul american din anii şaizeci, traducere şi prefaţă de Irina Burlui, 

Editura Institutul European, Iaşi, 1995, p. 32;  
10Jacques Le Rider, Modernitatea vieneză şi crizele identităţii, Postfaţă de Adriana Babeţi, Traducere de Magda 

Jeanrenaud, Editura Univesităţii „Al. I. Cuza”, Iaşi, 2003, pp. 7-8; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

693 

 

subiectiv, de instabilitate a identificărilor interioare şi a identităţilor de suprafaţă (cu totul 

fireşti, într-un context cu mult mai sumbru decât acela cunoscut modernilor vienezi). Dar 

niciunul dintre preoţii care au supravieţuit infernului comunist şi au reuşit să îşi transpună 

suferinţele în discurs (para)literar nu şi-a restaurat identitatea prin radicalizarea 

individualismului ci, după cum vom vedea, prin fortificarea spiritualităţii creştine. 

Încă de la o primă lectură a textelor acestor supravieţuitori, este evident totuşi faptul că 

fiecare dintre ei suferă – la fel ca orice alt deţinut care a traversat experienţe similare – un 

proces vizibil de estompare sau de alterare a identităţii, în special a identităţii materiale şi a 

celei sociale. Cauzele imediate sunt cele inerente infernului concentraţionar: suferinţa fizică 

extremă, determinată de variatele forme de tortură fizică, apoi de cei trei teribili f (frica, 

foamea, frigul), într-un cuvânt, iminenţa morţii, care transformă cel puţin iniţial experienţa 

încarcerării în intrare într-un iad decolorat, precum cel descris de N. Steinhardt în debutul 

Jurnalului fericirii:  „Celula 34 e un fel de tunel întunecat şi lung, cu numeroase şi puternice 

elemente de coşmar. E o hrubă, e un canal, e un maţ subpământean, rece şi profund ostil, e o 

mină stearpă, e un crater de vulcan stins, e o destul de izbutită imagine de iad decolorat.”11 

Or, fără excepţie, mărturiile scrise şi implicit „adevărurile individuale” ale 

supravieţuitorilor abundă în amănunte şocante privitoare la infernul detenţional. Din unele 

aflăm, spre exemplu, că cele mai multe forme de suferinţă fiziologică au fost experimentate 

combinat. Foamea teribilă, foamea „unică şi fără de sfârşit”12 specifică prizonierului trebuia, 

în situaţii speciale, îmbinată cu setea. Pedeapsa pentru tentativa de evadare din lagărul 

internaţional de prizonieri Oranki, îşi aminteşte preotul militar Dimitrie Bejan, era o lună de 

zile de carceră – aşadar izolare şi dublă suferinţă fiziologică: „Dădeau o dată pe zi mâncare, 

un ceai cu sare în el”13. Aducându-şi la rândul său aminte de raţia zilnică de mâncare primită 

la Aiud („hrana consta timp de două zile într-un turtoi pe zi şi o gamelă cu apă caldă, iar în a 

treia mâncare obişnuită”), Ioan Bărdaş conchide: „Numai în puşcăriile comuniste se putea 

vedea un om viu-schelet, care nu mai avea fese şi trebuia ajutat de alţii să meargă”14. O 

mărturie similară oferă şi Dimitrie Bejan: „A fost un iad. Câte trei în pat. Oameni – schelete, 

nespălaţi, mirosind greu a hoituri murdare – îmbrăcaţi în petice scârboase şi care se repezeau 

ca hienele pe blidul de fiertură”15. „Raţia obişnuită de puşcăriaş” la Negru Vodă consta, după 

cum va menţiona în Memorii Valeriu Anania, într-o bucăţică de pâine şi o ciorbă de cartofi 

împuţiţi, pe când „mâncarea de la Jilava era una dintre cele mai sărace din câte se pot 

imagina: o zeamă caldă, cu câteva fărâme de cartofi stricaţi, în care însă se mai fierbea şi fân 

proaspăt cosit. Ajunseseră puşcăriaşii în aşa hal de înfometare încât se rugau de gărzile de 

deasupra să le arunce câte un smoc de iarbă; preferau s’o mănânce verde”16. Dar abia la 

Piteşti, unde „hrana era înfiorător de săracă (...) aceeaşi gamelă cu zeamă caldă în care pluteau 

                                                
11 N. Steinhardt, Jurnalul fericirii, Argument de P. S. Justin Hodea Sigheteanul, ediţie îngrijită, studiu 

introductiv, repere biobibliografice şi indice de Virgil Bulat. Note de Virgil Bulat şi Virgil Ciomoş. Cu „Un 
dosar al memoriei arestate” de George Ardeleanu, Mănăstirea Rohia şi Editura Polirom, Iaşi, 2008, p. 82; 
12 Florin Constantin Pavlovici, Tortura pe înţelesul tuturor, Memorii, Ediţia a II-a, Editura Fundaţiei Academia 

Civică, 2011, p. 143  
13 Dimitrie Bejan, Bucuriile suferinţei. Viaţa unui preot martir, Carte tipărită cu binecuvântarea Î.P.S. Teofan, 

Mitropolitul Moldovei şi Bucovinei, Ediţia a II-a, Editura Mănăstirea Sihăstria, 2010, p. 50; 
14 Pr. Ioan Bărdaş, Calvarul Aiudului. Din suferinţele unui preot ortodox, text îngrijit şi notă biografică de 

Georgeta Pop, cu un cuvânt înainte de Ana Blandiana, Editura Anastasia, 1999, p. 56; 
15 Dimitrie Bejan, op. cit., p. 87 ; 
16Valeriu Anania, op. cit., p. 64; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

694 

 

trei firişoare de varză împuţită între două steluţe de ulei”, deţinutul Anania – după cum va 

recunoaşte cu o sinceritate dezarmantă mai târziu – „am simţit foamea chinuitoare, obsedantă, 

foamea fizică şi foamea psihologică; noaptea mă visam înfulecând, mă trezeam cu fălcile 

încleştate, ziua nu plănuiam decât ca, dacă voi mai fi vreodată liber, să investesc totul în 

bucătărie şi artă culinară”17. 

În alte situaţii, nu atât cantitatea insuficientă de hrană, cât modalitatea administrării ei 

era socotită, adesea, o formă eficientă de tortură fiziologică şi psihologică. Părintele 

arhimandrit Roman Braga, la data arestării (1948) preot în Scoreni, rememorează spre 

exemplu un episod cutremurător din cursul întemniţării la Piteşti: „Când vedeam mâncarea 

intram sub pat, cu corpul tot, şi afară ne rămânea doar capul, iar în faţă ni se aşeza gamela. 

Noi stam cu mâinile la spate şi trebuia să mâncăm numai cu gura, fără să atingem cu mâna. În 

acest timp, cei reeducaţi se plimbau şi grohăiau ca porcii. La urmă, unul dintre reeducaţi lua 

cârpa cu care se spăla tineta (hârdăul de necesităţi) şi ne ştergea la gură”18. Numeroase 

rememorări similare scot în evidenţă mizeria de nedescris în care erau forţaţi să trăiască 

deţinuţii privaţi de condiţiile de igienă minimă. Astfel, în celulele îngrozitor de reci iarna şi 

asfixiante vara, zecile de deţinuţi trebuiau să suporte atât mirosul pestilenţial al celor câteva 

hârdaie lăsate pentru urină şi fecale, cât şi pe acela specific diferitelor tare epidemice căpătate 

în aceste condiţii mizerabile. În toate încăperile prin care trece la Jilava, deţinutul Valeriu 

Anania remarcă aceeaşi mizerie înfiorătoare: „Într’o cameră de tranzit de lângă poartă, cei 

veniţi înaintea noastră dormeau pe jos şi respirau adânc o grozavă duhoare de murdărie 

omenească... Hardăul se umpluse cu fecale, urina se revărsase peste margini şi făcea şiroaie  

pe ciment, în parte sorbită de zdrenţele osândiţilor ... M’am pomenit singur într’o celulă foarte 

murdară. Se vedea că nimeni nu mai fusese demult acolo; urina fermentase în hârdău şi 

împinsese pe de margini fecalele uscate. Un şobolan a fugit de sub un pat şi a pierit într’o 

gaură”19.  

Ca urmare a lipsei de igienă, majoritatea deţinuţilor aveau diaree şi dizenterie, la care 

se adăugau plăgile muşcate de şobolani sau rezultate de pe urma torturilor, plus diferite alte 

maladii pentru care, de regulă, nu primeau medicaţia corespunzătoare. Se ştie, astăzi, că 

torţionarii îi constrângeau pe unii dintre deţinuţii bolnavi ca, în schimbul dozelor minime, 

necesare supravieţuirii, să ofere informaţiile pe care nu le cedaseră nici măcar în timpul 

torturii. Mărturia câtorva dintre supravieţuitori a înregistrat cazul absolut uluitor al unora 

dintre bolnavii în stare extrem de gravă, aflaţi la Târgu-Ocna, într-un fel de închisoare-

sanatoriu pentru deţinuţii tuberculoşi care se stingeau, lent, în chinuri îngrozitoare. Ei au 

refuzat streptomicina oferită de Securitate ca preţ al trădării, susţinând cu fermitate soluţia 

credinţei desăvârşite şi a morţii în numele lui Dumnezeu: „Vreo două-trei persoane au refuzat, 

spunând: « Nu, preferăm să murim pentru Hristos, nu vrem să trădăm aproapele! ». Şi aşa, 

chiar dispreţuitor, ofiţerul de poliţie a spus: « Du-te şi mori pentru Hristos! ».20 Suferinţa lor 

putea să pară un fel de eroism aparte, chiar şi în viziunea unora dintre cei care i-au îngrijit. 

                                                
17 Idem, p. 312 ; 
18 Vasile Manea, op. cit.,  pp. 68-69; 
19 Valeriu Anania, op. cit., p. 315; 
20 Cf. Mărturiei Părintelui Moise de la Oaşa, intitulate Despre eroismul de durată al noilor mărturisitori şi 

incluse în Din temniţe spre sinaxare, Volum coordonat de Danion Vasile, Ediţia a doua,  revăzută, Carte apărută 

cu binecuvântarea Înalt Preasfinţitului Arhiepiscop Justinian Chira al Episcopiei Maramureşului şi Sătmarului, 

Editura Areopag, 2011, p. 62; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

695 

 

Vorbind cu părintele Moise de la Oaşa despre condiţiile precare din Târgu-Ocna, un fost 

deţinut politic, medicul Aristide Lecca, va opera o astfel de distincţie lămuritoare: „Părinte, să 

ştii că una este eroismul de moment şi alta este eroismul de durată. Una este să mori pe front, 

într-un avânt, ucis de glonţ, şi alta este luni de zile, să te stingi încet, bolnav de tuberculoză, 

cu puroi, cu escare, în nişte chinuri cumplite, şi să mori foarte senin”21 (subl. ns., E.I.). 

Sigur, în memoriile preoţilor scriitori, detaliile sordide sunt descrise lapidar şi demn, 

nu sunt detaliate naturalist şi nici potenţate larmoaiant, ca în scrierile similare ale mirenilor. În 

Bucuriile suferinţei. Viaţa unui preot martir, Pr. Dimitrie Bejan pomeneşte, bunăoară, ca în 

treacăt: „Ne băteau cu ciomege pe toţi la rând, ca barbarii (…) Ne-au bătut peste tot… Parcă 

dădea în altul. Parcă bâta se oprea la o distanţă oarecare de mine. Iar Maromete, şeful 

puşcăriei [din Jilava, n. ns., E.I.], striga: « Ivănică, dă-i! Omoară-l, că ăsta-i catolic! » Şi eu 

strigam: « Nu-s catolic, sunt ortodox! » . « Ba, catolic eşti, că nu zici nimic! ». Dar eu ce să 

fac, dacă nu mă durea?”22. Aceeaşi atitudine resentimentară, anticreştină, o va întâmpina la 

Aiud, acolo unde directorul – care îşi îndemna frecvent subalternii: „Bate-ţi-i, măi! Nu vedeţi 

că sunt creştini?” – îşi alege ca ţintă predilectă a urii degenerate preoţii ortodocşi23. Ioan 

Bărdaş relatează cu aceeaşi decenţă despre condiţiile greu suportabile din Aiud (bătăile 

cumplite, frigul teribil ori spectacolul grotesc al muribunzilor ce se repezeau să prindă ceva 

din cojile şi cotoarele putrede de fructe aruncate de gardieni). Dar punctul cel mai sensibil al 

confesiunii sale ni se pare cel al rememorării înmormântării unui preot ortodox. Când dricul 

(„droşca braşoveană, trasă de un cal, cu doi gardieni pe capră, ducând sicriul”) care transportă 

trupul neînsufleţit al Părintelui Ilarion Felea ajunge la poarta închisorii, deţinuţii „cei de jos” 

asistă la o scenă terifiantă: „venea ofiţerul de serviciu cu o bară ascuţită de fier şi o înfigea în 

inima mortului, să se convingă « stăpânirea » de moartea omului. Ce scenă sinistră şi lugubră, 

demnă de evul mediu şi ea se petrecea în evul modern, în era comunistă!”24, izbucneşte 

memorialistul Bărdaş spre finalul confesiunii. În care putem vedea, într-adevăr, o culme în 

materie de umilire a identităţii materiale şi sociale a deţinuţilor, exercitată post-thanatic. 

În Memoriile semnate cu numele de scriitor, Valeriu Anania, Î.P.S. Bartolomeu 

Anania reproduce la rândul său cu o mare demnitate suferinţele carcerale. Îşi aminteşte, astfel, 

că la Malmaison a luptat „greu, înverşunat”, nu atât cu oamenii şi cu propria senzaţie de 

neputinţă, cât cu insectele carnivore: noaptea cu puricii de cal, ieşiţi la atac „cu miile şi miile, 

din pământul amestecat cu baligă… extrem de agresivi şi cu muşcături grozave, în numai 

două zile îmi umpluseră de sânge gleznele, încheietura mâinilor şi gâtul”; ziua, cu muştele, 

„mari, numeroase şi tot atât de agresive”25. Că ulterior, la Jilava, a fost mai întâi oripilat la 

vederea găurilor cu funcţie de closete (pe care „şedea, chircit, câte un ins în spatele căruia 

aşteptau, în rând, alţi douăzeci-treizeci care se întreceau în a-l huidui pe cel ce icnea din toate 

puterile să isprăvească mai repede. Nu se poate pune pe hârtie limbajul ce putea fi auzit 

într’un asemenea ceas de tortură, vorbele întrecându-se cu haznaua în a împuţi văzduhul”), 

abia apoi de transformarea oamenilor în bestii capabile să ucidă pentru o bucată de pâine 

                                                
21 Ibidem; 
22 Dimitrie Bejan, op. cit., p. 94; 
23 Idem, pp. 88-89; 
24 Ioan Bărdaş, op. cit., p 75; v. şi Preot Ioan Bărdaş, O înmormântare la Aiud, text inclus în Din temniţe spre 

sinaxare, ed. cit., pp. 146-148; 
25 Valeriu Anania, op. cit., pp. 30-31; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

696 

 

râncedă. Dar şi-a justificat, după ani, repulsia printr-o reacţie fiziologică specifică, care i-a 

transformat anii de detenţie într-un veritabil calvar fizic: „nu această atmosferă pestilenţială 

mă împiedica să-mi deşert intestinele, ci nenorocitul meu simţ de pudoare care-mi inhiba 

sfincterele, de care am suferit toată viaţa şi care mi-a făcut din acest banal act fiziologic una 

dintre cele mai grele torturi ale anilor mei de închisoare”26. În alte pagini din Memorii, nu sunt 

uitate nici maladiile de care prelatul a suferit în mediul carceral: căci guturaiurile alergice, 

„mare calamitate în închisoare, unde pentru o asemenea boală nu se dădeau medicamente”27, 

şi tuberculoza osoasă i-au chinuit practic trupul suplimentar faţă de torturile fizice la care era 

supus aproape zilnic. 

Pentru minţile bolnave care au regizat infernul pe pământ în varianta ei carcerală, 

foamea şi setea, frigul şi chiar maladiile încarceraţilor erau departe de a reprezenta cele mai 

grele pedepse aplicate sau suportate de aceştia. Rolul esenţial în procesul de distrugere a 

identităţii materiale, sociale şi spirituale a deţinuţilor îl aveau torturile fizice, uneori diabolice: 

„dacă diavolii, îngeri căzuţi, puteau născoci chinuri cumplite, numai ordinului şmecheresc al 

oamenilor i-au putut trece prin minte torturi atât de ţâcnite şi de întortocheate”28, îşi va 

sintetiza N. Steinhardt amintirile îngrozitoare despre demonia inventivă a torţionarilor de la 

Piteşti. Într-adevăr, niciuna dintre metodele savante sau rudimentare de tortură (de la hrănirea 

cu fecale a prizonierilor problematici şi bătăile cumplite cu diverse obiecte până la tăierea 

organelor sexuale şi îndesarea lor în gura deţinuţilor în agonie), nu a căpătat notorietatea 

sumbră a temutei reeducări de la Piteşti, care avea de fapt miza efasării totale a identităţii 

umane. Gândită ca un proces monstruos, în patru etape: demascarea externă, demascarea 

internă, demascarea morală publică (în cursul căreia victima îşi blasfemia valorile supreme, 

familia şi pe Dumnezeu, ba chiar trebuia să le profaneze prin intermediul unor ritualuri 

demonice: fiii de preoţi şi studenţii teologi trebuiau să oficieze chiar liturghii negre, având 

adesea, ca elemente de recuzită obligatorie, cruci confecţionate din instrumentele de tortură, 

dar şi recipiente cu urină sau materii fecale); în sfârşit, transformarea reeducatului în călău/ 

torţionar.  

După cum am mai precizat, cărţile de confesiuni scrise de clericii ortodocşi nu 

epatează, precum mărturiile scriitorilor obişnuiţi, printr-o expunere denudată a suferinţelor 

atroce29 suportate de autorii lor în închisorile comuniste. Dar cititorii sunt avertizaţi că, 

adesea, şi în cazul lor durerea atingea limita insuportabilului, ceea ce le determina reacţii 

comune cu ale deţinuţilor de rând: „O ploaie de lovituri, de amândouă părţile, ritmic, ca pe 

nicovala potcovăriei, s’a năpustit pe tălpile mele. Atunci am început să urlu, şi-mi era ruşine 

de mine, şi nu voiam să urlu, şi urlam îngrozitor, îmi dădeam bine seama – şi muşcam aerul şi 

simţeam nevoia să-mi înfig dinţii în ceva şi am nimerit, zvârcolindu-mă, piciorul celui ce 

ţinea de capătul funiei şi l-am muşcat de pantalon şi i-am auzit înjurătura, apoi am leşinat din 

                                                
26 Idem, pp. 63-64; 
27Idem, p. 267; 
28 N. Steinhardt, op. cit., p. 181; 
29 „Nu întâmplător moartea creştinilor sub comunism a fost o sinteză a modalităţilor de moarte violentă inventate 

de omenire de la începuturile ei, aici reluându-se, la o scară până atunci nemaiîntâlnită, toate formele de 

sacrificiu uman pe care le-a cunoscut istoria” (Monica Papazu, Tăcere şi cuvânt: Biserica Ortodoxă 

mărturisitoare şi martiră. Trei sferturi de veac de prigoană în Rusia, în Cristian Bădiliţă, Emanuel Conţac 

(editori), Şi cerul s-a umplut de sfinţi... Martiriul în Antichitatea creştină şi în secolul XX. Actele colocviului 

internaţional, Sighet, 2-5 iunie 2011, Curtea Veche Publishing, Bucureşti, 2012, p. 359; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

697 

 

nou”30. Pentru că şi încarceraţii care fuseseră nevoiţi (cel mai adesea, chiar în numele 

credinţei) să îşi schimbe veştmintele de slujitori ai Domnului în straiele vărgate ale celor cu 

identitatea socio-profesională zdrobită, erau chinuiţi de aceleaşi nevoi fiziologice dintre cele 

mai mărunte şi de aceleaşi presiuni psihice dintre cele mai greu de suportat31. Cântărindu-şi, 

altfel spus, suferinţele după aceleaşi unităţi de măsură cu cele ale încarceraţilor de rând. Chiar 

şi Valeriu Anania a recunoscut, în impresionantele sale Memorii, faptul că uneori, în cursul 

chinurilor fizice la care a fost supus în temniţele comuniste, îşi conştientiza şi striga 

slăbiciunea: „Mă crezi, iubite cititor, că m-am clătinat?”. Interogaţie care nu poate avea, din 

partea unui cititor obligatoriu simpatetic, decât un singur răspuns...  

Parcurgând, nu fără greutate, paginile despre calvarul carceral prin care a trecut atât 

înaltul prelat, cât şi ceilalţi slujitori ai Bisericii Ortodoxe Române, ne-am putut, la rându-ne, 

întreba în mai multe rânduri: cum au reuşit puţinii lui supravieţuitori să reziste, ieşind din 

infernul terestru încă întregi, încă vii spiritual? Aceasta, deşi acest tip aparte de autor de 

literatură confesivă care este preotul ortodox revine el însuşi constant la mijloacele spirituale, 

de esenţă profund creştină, ce i-au facilitat dobândirea disciplinei şi a libertăţii interioare. 

Singurele care, din punctul său de vedere, îi asigură celui încarcerat supravieţuirea. Făcându-l 

să exclame, precum preotul Dimitrie Bejan: „A fost crucea bucuriei! Asta vreau să scriu. (...) 

Cine primeşte suferinţa ca din mâna lui Dumnezeu, crucea vieţii se transformă în bucurie. 

Bucuria mântuirii!”32 (subl. aut.) 

 Astfel, după memorialistul Valeriu Anania, credinţa mijlocită, la rândul ei, de 

rugăciunea practicată (după spusele sale) fără oprelişti în închisoare, şi creaţia sunt singurele 

mijloace eficiente din acest punct de vedere. El îşi aminteşte cum, în întunericul din celulă, 

disciplina mentală îi era asigurată în special de rugăciunea ardentă şi de exerciţiul creator 

propriu-zis, îmbinat cu cel al memorării exacte, al înmagazinării versurilor inscripţionate în 

straturile adânci ale memoriei de durată. Aflăm, spre exemplu, că numai la Aiud a reuşit să 

scrie versuri şi două piese de teatru, Steaua Zimbrului şi Meşterul Manole, însumând peste 

zece mii de versuri, a căror înmagazinare în memorie îi era ameninţată de subnutriţie şi de 

boală. „Munca aceasta – şi mai ales conştiinţa creaţiei – mi-au menţinut, de-a lungul acelor 

ani, un echilibru moral de care nu mulţi se bucurau. Acest univers interior al meu m’a făcut să 

îndur numai cu jumătate de suferinţă toate privaţiunile şi promiscuitatea vieţii de puşcărie: 

foamea, frigul, oboseala, murdăria, praful, spaima, percheziţiile, umilinţele de tot felul, 

turnătoriile, nervii camarazilor de celulă. Nu am cuvinte să-i dau mulţumită lui Dumnezeu 

pentru acel dar”33, ne va recunoaşte memorialistul salvarea deţinutului de către scriitorul 

Valeriu Anania.  

Despre rugăciunea interioară ca mijloc esenţial de conservare a identităţii spirituale în 

condiţiile carcerale găsim mărturii în toate confesiunile preoţilor scriitori. „Toţi – şi în special 

cei arestaţi şi calificaţi drept  « legionari » de către anchetatorii comunişti – călugării, teologii 

sau credincioşii Bisericii noastre – au văzut în rugăciune arma de a lupta împotriva ideologiei 

                                                
30 Valeriu Anania, op. cit., p. 271; 
31 Viitorul mitropolit Valeriu Anania, spre exemplu, se va lupta inclusiv cu tentaţia automutilării prin orbire, prin 

care intenţionează a se autopedepsi, pentru greşeala de a fi cedat la drogul adevărului, scopolamina, şi de a fi 

denunţat pe unii dintre cunoscuţi.  
32 Dimitrie Bejan,  op. cit., p. 43; 
33 Valeriu Anania, op. cit., pp. 322-323; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

698 

 

comuniste, care a confiscat mai întâi viaţa – adică libertatea oamenilor – dar şi bunurile 

materiale; Biserica rămânând astfel singura redută într-un regim concentraţionar, care mai 

putea apăra pe oameni de « dezumanizarea » programată a societăţii, efectuată de către 

comunişti”34.  Întrebat fiind dacă a practicat rugăciunea inimii în închisoare, preotul Dimitrie 

Bejan răspunde simplu („Da, cu mila Domnului. În puşcărie am dobândit-o. Acum o fac mai 

ales noaptea, când sunt singur cu Dumnezeu”), apoi o descrie la fel de succint, cu vagi 

inflexiuni poetice: „Rugăciunea noastră în puşcărie, ca şi viaţa de mai târziu, curgea limpede 

ca apa unui izvor, în care-i spui lui Dumnezeu, direct, tot ce te doare. Simţeai totdeauna că 

Dumnezeu aude şi te ajută să suporţi greutatea”35.  Într-o altă pagină din Bucuriile credinţei. 

Viaţa unui preot martir, părintele revine pentru a confirma că, într-adevăr, „Aceasta era 

salvarea noastră: rugăciunea şi nădejdea în Dumnezeu, că nu era voie să ne rugăm în public”. 

Între numeroasele referiri la rugăciune ale preotului Ioan Bărdaş, selectăm un exemplu de 

rugăciune colectivă a deţinuţilor aflaţi în drum spre Midia: „Un şvab de lângă Arad, Demerle, 

a zis hotărât: -Să ne rugăm, părinte! Toţi am căzut în genunchi. Eram singurul preot din vagon 

şi am rostit o rugăciune cu glas tare. Tăcerea a rămas între noi şi parcă era un fum de tămâie 

binemirositor ce ducea rugăciunea noastră spre înaltul cerului”.  

De acelaşi ceremonial intens spiritualizat, chiar mistic, pe care am putea să îl numim 

ritualul sublimării suferinţei prin credinţă ţin, fără nicio îndoială, şi formele exterioare, 

subsecvente liturgicului. In mediul carceral, desigur, mijloacele liturgice canonice au trebuit 

înlocuite de instrumente, obiecte şi veştminte improvizate, percepute însă de încarceraţi drept 

la fel de pline de har şi în consecinţă la fel de eficiente precum cele din biserici sau mănăstiri. 

Cazul cel mai cunoscut, din această perspectivă, este botezul carceral al lui N. Steinhardt, 

desfăşurat în Celula 18 de la Jilava. Naşterea „din apă viermănoasă şi din duh rapid”36, 

sinonimă, practic, cu o transfigurare identitară totală şi copleşitoare, va constitui substanţa 

celei mai emoţionante pagini din Jurnalul fericirii. Niciun alt eveniment similar ca finalitate 

petrecut în mediul carceral românesc nu are notorietatea celui care a asigurat schimbarea 

decisivă în ordinea vieţii viitorului monah Nicolae Delarohia. Dar astfel de întâmplări 

miraculoase ale fiinţei încarcerate trebuie să se fi repetat într-un spaţiu resimţit drept 

antecameră a morţii. În fapt, memorialiştii proveniţi din rândul clerului vor recunoaşte fără 

nicio rezervă importanţa unor astfel de acte simililiturgice: „Făceam toţi rugăciuni comune, 

agheasmă mică şi spovedanie. De altfel, cu o spovedanie completă, cu formula ei spusă 

corect, cu punerea mâinilor pe capul penitentului, credeam că Raiul ne este deschis. Eu cred şi 

acum acelaşi lucru. Căci Sfânta Împărtăşanie este coroana harului pe care-l poate primi 

creştinul, dacă merită s-o primească. Acolo în puşcărie n-a fost posibil. Iată, eu aveam 

Împărtăşanie. O ţineam ascunsă în gulerul cămăşii şi, când mă pregăteam, mă împărtăşeam. 

Iar dacă cineva dintre deţinuţi era bolnav sau pe moarte, îl spovedeam şi-l împărtăşeam pe 

ascuns şi aşa pleca la Hristos”37.  

La fel de semnificative, în ordinea simbolicului, sunt formele de co-participare la cele 

mai mari dintre sărbătorile religioase. După mărturia părintelui Dimitrie Bejan, o astfel de co-

participare extrem de intensă era intermediată de sunetele clopotelor care se puteau auzi din 

                                                
34 Pr. Prof. Univ. Dr. Vasile Nechita, Biserica mărturisitoare în zeghe, Editura Vasiliana ’98, Iaşi, 2008, p.  42; 
35 Dimitrie Bejan, op. cit., p. 187; 
36N. Steinhardt, op. cit., p. 169; 
37 Dimitrie Bejan, op. cit., p. 88; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

699 

 

depărtare: „Eram la o distanţă de doar 500 de metri şi clopotele băteau direct în puşcărie. 

Toate slujbele le anunţa. Şi Paştele îl făceam frumos. Imaginaţi-vă cum făceam noi Paştele! 

Când cânta toată puşcăria « Hristos a înviat ! », miliţienii ne suduiau, stăteau cu parii pe noi, 

dar noi tot cântam! Acolo am trăit cel mai intens bucuria Învierii! Acolo şi la Oranki!”38. La 

fel, două dintre cele mai luminoase pagini din Memoriile scrise de Valeriu Anania sunt cele 

care descriu Crăciunul anului 1943 de la închisoarea Negru-Vodă. În mod straniu, însuşi 

comandantul închisorii îl obligă să ţină slujba şi o predică specifică. Rezultatul nu este greu de 

presupus: „A fost  în anul acela, un Crăciun de neuitat, în ţarcul cel mare al închisorii de pe 

Negru-Vodă, pe zăpada bătătorită de tălpile puşcăriaşilor. Chiar şi condamnaţii la moarte 

fuseseră scoşi din lanţuri şi puşi la rând, în careu, să asculte slujba, în timp ce santinelele se 

ordonaseră împrejurul gardului de sârmă ghimpată, întărită de patru ostaşi culcaţi, cu 

mitraliere în poziţie de tragere (...) Sunt sigur că o anume bucurie interioară, un anume 

sentiment al libertăţii spiritului, care înfrunta gărzile şi mitralierele dimprejur, ne copleşise pe 

toţi. Era linişte mare pe feţele supte ale acelor osândiţi, încovoiaţi sub destine, iar corul a avut 

inspiraţia de a cânta răspunsurile încet, dulce, frumos, nuanţat, lipite pe împrejurare. Era ger, 

iar nouă ni se făcuse cald şi bine”. Prin contrast, Crăciunul obişnuit în închisorile comuniste 

prin care va mai trece viitorul mitropolit va fi cu atât mai greu suportabil: „mai târziu am 

petrecut alte şase Crăciunuri la celulă, într’o tăcere grea, copleşitoare, întreruptă doar de 

intervenţia gamelei cu arpacaş”39. 

O altă formă de rezistenţă în mediul carceral este cea culturală. Colocviile sau 

conferinţele pe diverse teme literare, filosofice, istorice, politice ş.a.m.d., desfăşurate fie în 

şoaptă, în celulele supraaglomerate, transformate astfel în „nişte saloane în care se discută şi 

în care domneşte politeţea” (Al. Paleologu) sau chiar în „aulă universitară” (Florin Constantin 

Pavlovici), fie prin intermediul alfabetului Morse, bătut în pereţii dintre ele, sunt înregistrate 

drept mijloace taumaturgice, dacă nu cumva drept soluţie esenţială de supravieţuire, în 

majoritatea textelor confesive publicate începând cu anii ’90. Chiar şi cărţile de memorii 

concepute drept rechizitorii împotriva torţionarilor conţin numeroase fragmente dedicate 

acestui miraculos mod de supravieţuire carcerală: „Craca însemna foame, dar şi activitate 

culturală. Ori de câte ori înceta munca fizică, începeau conferinţele şi învăţarea limbilor 

străine. Atât în Balta Brăilei, cât şi în Deltă, la Periprava, au existat conferenţiari străluciţi. 

Mai toate domeniile vieţii intelectuale îşi aveau reprezentanţi de elită, de parcă ştiinţa, arta, 

literatura sau filosofia şi-ar fi dat anume întâlnire în lagărele de muncă forţată”40, recunoaşte 

cu luciditate dureroasă Florin Constantin Pavlovici.   

Despre acest transfer miraculos de experienţe culturale relatează, spre exemplu, 

Valeriu Anania: „Ceasurile noastre de seară, dintre numărătoare şi stingere, le umpleam cu 

povestiri, prefăcându-ni-le în adevărate şezători culturale. Fiecare spunea, pe rând, ce ştia din 

specialitatea sau experienţa lui. În cele vreo trei luni cât am stat în Jilava am ascultat 

povestindu-se zeci de cărţi, filme, teorii filosofice, un curs universitar despre structura luminii 

şi patru-cinci conferinţe despre operele de artă din Florenţa. Când mi-a venit rândul, am 

povestit Mioriţa, ceva din Du-te, vreme, vino, vreme!, apoi, în cursul zilei următoare, a venit 

vorba de mănăstirile româneşti şi am fost îndemnat să povestesc ceva despre ele. Am început 

                                                
38 Idem, p. 88; 
39 Valeriu Anania, op. cit., p. 61; 
40 Florin Constantin Pavlovici, op. cit., p. 186 ; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

700 

 

cu ruinele Vodiţei, am continuat cu istoria şi legendele Tismanei”41. Ideea de schimb 

profitabil de cunoştinţe preponderent religioase între deţinuţii de diverse confesiuni, la un 

moment dat prizonieri în aceeaşi celulă, apare şi în confesiunea dialogată din Bucuriile 

suferinţei: „Şi în puşcărie, la un moment dat, acolo la Aiud ne pusese pe profesiuni. Adică era 

o secţie unde erau numai preoţi... Toţi erau creştini. Toţi. Era frumos când ne-au pus pe 

categorii. Eram zece în celulă. Fiecare într-o zi trebuia să-i întreţină pe ceilalţi. Nu ne scotea 

nici la lucru, nimic, nici la aer, nimic, şi atunci făceam conferinţe”. Şi concluzia, de o 

frumuseţe tulburătoare, care vine să întărească ideea că, numai graţie comuniunii între 

credincioşi şi a credinţei totale în Dumnezeu, chiar şi suferinţa atroce se poate sublima în 

bucurie epifanică: „La noi în celulă e raiul lui Dumnezeu”42...  

După cum am văzut, multiplele forme de tortură (fizică şi în special morală) pe care 

le-au suportat nu numai preoţii încarceraţi de comunişti au fost proiectate şi puse în practică 

de către autorităţile regimului şi torţionarii demonizaţi ai acestora, drept mijloace eficiente de 

efasare lentă şi sigură a identităţii încarceraţilor. În fapt, ştergerea identităţii materiale şi a 

celei sociale au fost considerate doar treptele premergătoare adevăratei eradicări identitare, 

cea constituită de anularea identităţii spirituale. Şi totuşi, exceptând situaţiile celor morţi în 

urma torturilor, ale sinucigaşilor sau ale „reeducaţilor” care nu au putut suporta suferinţa, 

trădându-şi atât semenii, cât şi vocaţia, pe porţile închisorilor comuniste au putut ieşi, uluitor, 

şi oameni întregi, căci împliniţi spiritual, încreştinaţi sau întăriţi în credinţă. Astfel, preotul 

Dimitrie Bejan îşi va aşeza, încă de la început, rememorarea sub semnul uluitor al unei fericiri 

stranii, determinate de relaţia foarte strânsă cu Dumnezeu cel viu. Titlul uneia dintre cărţile 

sale, Bucuriile credinţei. Viaţa unui preot martir,, vorbeşte de la sine despre felul în care, la 

fel ca în cazul N. Steinhardt, anii de suferinţă grea au fost metamorfozaţi în ani de fericire, de 

co-participare la miracolul divin. Iată şi una dintre explicaţiile acestei transformări, pe care o 

regăsim în interiorul opului: „M-am simţit foarte bine în prizonierat. Eu am plutit! Nici măcar 

n-am strănutat, n-am fost răcit, n-am contactat nicio boală. Nimic. Am trecut şi prin închisori 

şi prin păduchi, prin frig, prin geruri, dar am fost perfect sănătos, cu mintea limpede. Parcă 

pluteam; parcă nu eram eu! A fost mila lui Dumnezeu cu mine (...) Dumnezeu m-a salvat. Am 

simţit, fraţilor, am simţit pe umăr o mână care mă apăsa!”43 

Greu de spus dacă nu cumva o astfel de mărturie nu validează opinia Ruxandrei 

Cesereanu, după care „Exagerarea binecuvântării închisorii (chiar ca ipostază a unei probe de 

încercare a credinţei) este un risc al mărturiilor feţelor bisericeşti”44 Cert este doar faptul că 

aceste simple, dar cât se poate de vii, de ardente fragmente de confesiune cu o miză 

ontologică dintre cele mai înalte, dovedesc cu asupra de măsură că, pentru nu puţini dintre 

preoţii ortodocşi care au trecut prin infernul închisorilor comuniste, suferinţa carcerală a avut 

cu totul alt efect decât cel scontat de autorităţi. În locul distrugerii identitare, prelaţii torturaţi 

cu sălbăticie – şi, la fel ca ei, numeroşi credincioşi mireni – au resimţit o întărire miraculoasă 

a identităţii lor spirituale, tocmai prin întărirea relaţiei cu alteritatea radicală, Dumnezeu cel 

viu. Într-o formă lapidară, Valeriu Anania exprimă această certitudine într-o pagină superbă 

                                                
41 Valeriu Anania, op. cit., p. 310; 
42 Dimitrie Bejan, op.  cit., p. 89; 
43 Idem, p. 96; 
44 Ruxandra Cesereanu, Gulagul în conştiinţa românească. Memorialistica şi literatura închisorilor şi lagărelor 

comuniste. Eseu de mentalitate, Ediţia a II-a revăzută şi adăugită, Polirom, 2005, p. 124; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

701 

 

din Memorii: „Trântitura aceasta a vizetei te umileşte de moarte şi te aruncă într’o singurătate 

fără margini. Vai, ce ne-am face fără Dumnezeu?”45.  

Fără nicio îndoială, crizele identitare trăite de preoţii scriitori în „iadul decolorat” 

reprezentat de mediul carceral au ca efect de profunzime nu „reformularea unei filosofii a 

Identităţii spiritului şi a fiinţei” (Jacques Le Rider), ci reformularea, în cei mai simpli termeni, 

a unei veritabile filosofii a identităţii Spiritului şi a fiinţei. 

 

Bibliografie 

 

Anania, Valeriu, Memorii, Editura Polirom, Iaşi, 2009. 

Bădiliţă, Cristian, Conţac, Emanuel (editori), Şi cerul s-a umplut de sfinţi... Martiriul în 

Antichitatea creştină şi în secolul XX. Actele colocviului internaţional, Sighet, 2-5 iunie 2011, 

Curtea Veche Publishing, Bucureşti, 2012. 

Bărdaş, Pr. Ioan, Calvarul Aiudului. Din suferinţele unui preot ortodox, text îngrijit şi notă 

biografică de Georgeta Pop, cu un cuvânt înainte de Ana Blandiana, Editura Anastasia, 1999. 

Bejan, Pr. Dimitrie, Bucuriile suferinţei. Viaţa unui preot martir, Ediţia a II-a, Editura 

Mănăstirea Sihăstria, 2010. 

Cesereanu, Ruxandra, Gulagul în conştiinţa românească. Memorialistica şi literatura 

închisorilor şi lagărelor comuniste. Eseu de mentalitate, Ediţia a II-a revăzută şi adăugită, 

Editura Polirom, 2005. 

Din temniţe spre Sinaxare, coord. Danion Vasile, ediţia I, Editura Egumeniţa, 2008; ediţia a 

II-a, Editura Areopag, Bucureşti, 2011. 

Le Rider, Jacques, Modernitatea vieneză şi crizele identităţii, Postfaţă de Adriana Babeţi, 

Traducere de Magda Jeanrenaud, Editura Univesităţii „Al. I. Cuza”, Iaşi, 2003. 

Manea, Vasile, Preoţi ortodocşi în închisorile comuniste, Editura Patmos, Cluj-Napoca, 2010.  

Mărturisitorii din închisorile comuniste. Minuni. Mărturii. Repere, Editura Areopag şi 

Editura Meditaţii, Bucureşti, 2011. 

Muchielli, Alex, L’identité, PUF, Paris, 1986. 

Nechita, Pr. Prof. univ. ur. Vasile, Biserica mărturisitoare în zeghe, Editura Vasiliana ‘98, 

Iaşi, 2008. 

Pavlovici, Florin Constantin, Tortura pe înţelesul tuturor, Memorii, Ediţia a II-a, Editura 

Fundaţiei Academia Civică, 2011. 

Pütz, Manfred, Fabula identităţii. Romanul american din anii şaizeci, traducere şi prefaţă de 

Irina Burlui, Editura Institutul European, Iaşi, 1995. 

Simion, Eugen, Genurile biograficului, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 2002. 

Steinhardt, N., Jurnalul fericirii, Argument de P. S. Justin Hodea Sigheteanul, ediţie îngrijită, 

studiu introductiv, repere biobibliografice şi indice de Virgil Bulat. Note de Virgil Bulat şi 

Virgil Ciomoş. Cu „Un dosar al memoriei arestate” de George Ardeleanu, Mănăstirea Rohia 

şi Editura Polirom, Iaşi, 2008. 

 

 

 

                                                
45 Valeriu Anania, op. cit., p. 315; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:45:17 UTC)
BDD-V532 © 2013 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

