
SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

22 

 

 

THE EMITTER-RECEIVER RELATIONSHIP IN THE BIBLICAL DISCOURSE 

 

Felicia Raluca TOMA, Associate Professor, PhD, ”Valahia” University of Târgovişte 

 

 

Abstract: The parables of Solomon stand as a didactic text, which displays visible 

argumentative strategies and a persuasively coherent discourse. 

 

Keywords: biblical proverb, didactic text, argumentative techniques, discourse 
 

 

Pildele lui Solomon reprezintă un text didactic mai mult decât oricare altul din Biblie, 

cu strategii argumentative vizibile1, căci fac parte din arsenalul obişnuit al „învăţăturilor” de 

tip popular. Singura excepţie este reprezentată, prin inserţia referentului divin în ordinea laică, 

obişnuită, a învăţăturilor despre lume şi viaţă. Dacă, însă, în enunţurile reprezentate de diverse 

versete care au caracter de proverb în înţelesul actual şi uzual al termenului, precum este cazul 

lui 10, 19, înlocuirea tacită a unui termen laic cu unul din dogma creştină (greşeală cu păcat) 

constituie o mostră de persuasiune, în preambulul întregii cărţi, nu este vorba despre nici un 

fel de subtilitate, căci trecerea de la un plan la altul se face în mod direct, declarat, sub forma 

unei definiţii formulate după toate canoanele logicii aristotelice: A este X – genul proxim, 

caracterizat prin Y – diferenţa specifică. În felul acesta, fondul vechi de învăţătură orală, 

populară, cu caracter general uman, este adjudecată de către „învăţături” care propovăduiesc 

cuvântul Învăţătorului Suprem, Iisus Hristos. Încadrarea în noua ordine este reluată şi 

amplificată, detaliată, astfel încât discursul persuasiv îşi află coerenţa prin înlănţuirea 

diferitelor secvenţe presărate de-a lungul celor 31 de capitole. La precizarea definitorie din P 

1, 7 (Frica de Dumnezeu este începutul înţelepciunii…) se adaugă explicaţia reluată şi mult 

amplificată, detaliată din 2, 2-8: 

 

„Plecându-ţi urechea la înţelepciune şi înclinând inima spre buna chibzuială, 

… 

Atunci vei pricepe temerea de Domnul şi vei dobândi cunoştinţele de Dumnezeu 

Căci Domnul dă înţelepciune; din gura lui izvorăşte ştiinţa şi prevederea; El 

păstrează mântuirea pentru oamenii cei drepţi; El este scut pentru cei ce umblă în 

calea desăvârşirii; 

El păzeşte căile dreptăţii şi pe cărarea celor cuvioşi… stă de veghe”. 

 

În stilul redundant cu care suntem obişnuiţi din ambele tipuri de texte – populare laice, 

pe de o parte, şi biblice, pe de altă parte – cu aşteptatele imagini metaforice, secvenţa cotată 

reprezintă textul tipic pentru operaţia de construcţie a dogmei din materialul brut al 

învăţăturilor impersonale, general umane. După conectarea referentului (numit mai sus – Fiul 

meu 2, 1 – şi reluat prin pronumele personale şi prin desinenţele verbale corespunzătoare), se 

trece la explicitarea ideii de „înţelepciune”, în general, în 2, 2 (şi în 2, 3-4, pe care nu le-am 

                                                
1  În termeni pragmatici, asemenea enunţuri se caracterizează prin distanţare mare între subiectul enunţător şi 

enunţul produs, căci subiectul îşi propune să devină emiţător universal, obiectiv, generalizat. Cf. C. Dragomir, 

2006, p. 242. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:15 UTC)
BDD-V458 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

23 

 

mai citat aici). Procedeul este acela al utilizării unei serii sinonimice în contextualizare, prin 

apelul la comparaţii, totul fiind încadrat în imagistica specifică locului şi timpului respectiv. 

În aceste trei versete, înţelepciunea este reluată prin (cvasi) sinonimele : buna-chibzuinţă, 

prevederea, buna-cugetare, iar imaginile bazate pe comparativ-standard sunt acelea din sfera 

dinamică: 

„Vei căuta [înţelepciunea] întocmai ca pe argint şi o vei săpa ca şi pe o comoară” 

(2, 4). 

 

Urmează atribuirea ideii de înţelepciune, cu o continuare a seriei sinonimice a acesteia 

ştiinţă, bună judecată, desăvârşire şi cu un spor de rigoare argumentativă. Două perspective – 

cea temporală şi cea spaţială – conferă forţă persuasivă acestei plasări în centru a persoanei 

divine ab quo. Ele se materializează din conectorii care stabilesc specificul sintactic al 

frazelor-suport din întregul context argumentativ. Prima secvenţă – aceea care viza aducerea 

fiului sub ascultarea Domnului - este una eminamente condiţională: 

 

….de vei primi 

Dacă vei chema… 

Dacă o vei căuta… 

 

Următoarea secvenţă îmbină perspectiva temporală cu cea spaţială. Temporalitatea 

domină nivelul larg sintactic, căci introduce fraze întregi „printr-un subtil joc între când şi 

atunci, care conduc, logic, spre un enunţ conclusiv. În 2, 9-12, cele două serii de conectori se 

succedă, în versiunea B, într-un adevărat chiasm: 

 

ABBA: 

Atunci tu vei înţelege... 

Când înţelepciunea se va sui... 

Când buna chibzuială va veghea... 

Atunci tu vei fi izbăvit... 

 

Răspunsul conclusiv, dedus deja din înlănţuirea acestor tipuri de frază, este formulat 

prin insistenţa retorică şi cu explicaţii redundante, dar obişnuite în stilul oratoric la orice nivel 

şi variantă a limbii, introduse prin conectorul cel mai potrivit cu esenţa mesajului, în 2, 21-22: 

Căci cei drepţi vor locui pământul... 

Perspectiva spaţială este realizată prin termeni, expresii, structuri care asigură 

coeziunea lexico-morfologică şi sintactică în interiorul enunţurilor largi temporale (cu nuanţe 

condiţionale şi cu finalitate subliminală conclusivă). Practic, este vorba despre utilizarea unui 

alt şir de imagini care definesc ideea de înţelepciune, înţeleasă ca frică/iubire de Dumnezeu: 

 

- calea desăvârşirii 

- căile dreptăţii 

- cărarea celor cuvioşi 

- calea cea dreaptă 

- potecile binelui ş.a.m.d. 

 

În versetele următoare (2, 12-22) aceste imagini, construite – toate – pe metafora 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:15 UTC)
BDD-V458 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

24 

 

drumului continuă să fie folosite, în contexte mai mult sau mai puţin similare celor din centrul 

secvenţei argumentative analizate aici. Există, mai întâi, ca de obicei, imaginea negativă a 

căilor binelui: 

 

Calea celui rău 

Cei ce părăsesc căile cele drepte 

Drumuri întunecoase 

Poteci întortocheate 

Cărări strâmbe. 

 

Apoi, între cele două tipuri de căi se află raportul cu divinitatea: cei ce se apropie de El 

ştiu calea dreaptă, cei ce se îndepărtează, rătăcesc. Căci El este izvorul: 

...din gura Lui izvorăsc ştiinţa şi prevederea (2, 6). 

 

Acest enunţ constituie focusul întregului capitol şi el ne sună cunoscut, căci înseamnă 

începutul şi sfârşitul, alfa şi omega, al întregii dogme creştine. Dacă este adevărat, ceea ce 

spun exegeţii cei vechi (învăţătorii, doctorii etc.) şi cei moderni, în Vechiul Testmanet şi Noul 

Testament corespund („îşi răspund”) peste timp, peste spaţii şi, mai ales, peste dogme, atunci 

găsim aici corespondentul începutului Evangheliei după Ioan care tratează aceeaşi temă a 

începutului începuturilor, adică a identificării Cuvântului, Raţiunii, Existenţei cu ideea de 

Dumnezeu. 

La început a fost Cuvântul şi cuvântul era la Dumnezeu şi Cuvântul Dumnezeu era 

(Ioan 1, 1). 

 

Astfel de aplicaţii ale tehnicii contextulizării în scopul canalizării fondului de 

înţelepciune populară spre dogma creştină întâlnim mereu de-a lungul întregii cărţi a Pildelor. 

În unele, trimiterile la divinitate sunt mai clare şi reiau, în general, imagistica obişnuită a căii 

drepte. Este cazul capitolului al 3-lea, care pare o prelungire a celui de-al 2-lea, în acest sens: 

Pe toate căile tale gândeşte la Dânsul şi El îţi va netezi toate cărările tale (3, 6)*. 

În altele, referinţa este mai vagă, căci nu se ştie dacă tatăl dătător de bune învăţături 

este cel biologic, pământesc, ori cel ceresc. Dezvoltarea enunţului din 4.1 în 3, 3-4 pare a 

confirma mai degrabă prima ipoteză: 

 

Ascultaţi, fiilor, învăţătura tatălui... (4, 1). 

Căci şi eu am fost fecior la tatăl meu, singur, şi cu duioşie iubit de mama mea şi el mă 

învăţa şi zicea... (4, 3-4). 

 

În acest caz, originea învăţăturii pare una pământească, iar identitatea tatălui pare 

plasată în ordine umană: 

 

Iată începutul înţelepciunii: agoniseşte înţelepciunea şi cu preţul a tot ce ai, capătă 

priceperea (4, 7). 

 

În tot acest capitol, imaginea divinităţii care păzeşte drumul drept al fiilor ei de pe 

                                                
*Avem din nou o figură stilistică din clasa chiasmului, bazată pe topica de tip AB/BA: căi, Dânsul, El, cărări. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:15 UTC)
BDD-V458 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

25 

 

pământ apare o singură dată, în final: 

 

Căci cărările drepte le păzeşte Domnul, iar cele strâmbe sunt căi rele. 

El va face drepte căile tale şi mergerea ta o va face să fie în pace (4, 28-29). 

 

Procesul referinţelor duble – Tatăl pămânesc/Tatăl ceresc – re repetă aproape aidoma 

în cap. al. 5-lea: 

Fiul meu, ia aminte la înţelepciunea mea... (5, 1). 

vs. 

Căci cărările omului sunt înaintea Domnului şi El ia seama la toate căile lui  (5, 21). 

 

În următoarele două capitole, 6 şi 7, ca şi în 133, 26, 27, referinţele divine lipsesc, 

practic. Capitolele din prima treime a cărţii sunt dominate de acelaşi incipit: Fiul meu/Fiilor 

etc., fără corespondentul divin din final. Totuşi, în cele mai multe capitole, există această 

echilibrare a termenilor de referinţă, cu obişnuita ambiguitate creată de trecerea de la vorbirea 

directă la cea indirectă. În următoarele două treimi ale cărţii, incipitul în vocativ dispare, iar 

trimiterea la instanţa divină poate fi mai bogată sau mai puţin bogată, discursul fiind axat mai 

degrabă pe conţinutul pildelor, decât pe actanţii lor. 

Putem concluziona din această trecere în revistă a relaţiei dintre Emiţător şi Destinatar 

că ambii fac parte din sfera canalului, în principiu. 

Concluzia noastră se bazează pe atestările din incipitul capitolelor 1, 25, 30 şi 31. În 

primele dintre acestea se spune, textual, că învăţăturile aparţin lui „Solomon, fiul lui David” 

(P. 1, 1). Se înţelege de aici fie că David este Emiţătorul şi Solomon este Receptorul, fie că 

Solomon reia pildele tatălui său şi le adresează fiului său, după cum rezultă din 4, 3 („Căci şi 

eu am fost fecior la tatăl meu...”). Din 25, 1 înţelegem că Solomon a regrupat ceea ce au cules 

din popor supuşii şi înaintaşii săi: 

„Şi acestea sunt pildele lui Solomon, pe care le-au adunat oamenii lui Iezechia, regele 

Iuda” 

În sfârşit, capitolele 30-31 reprezintă clar relaţia Părinte-emiţător-copil-receptor, cel 

din urmă devenind, la rândul său, Emiţător pentru generaţiile următoare. În cap. 30 este vorba 

despre relaţia Tată-Fiu („Cuvintele lui Agur, fiul lui Iache din Massa, 30, 1”), iar în cap. 31 – 

despre relaţia Mamă-Fiu („Cuvintele lui Samuel, regele din Massa”, cu care mama sa îl 

învăţa, 31, 1). 

În toate cazurile, Fiul îşi multiplică Destinatarul, căci în calitatea sa de rege, el se 

adresează atât fiului său biologic direct, cât şi supuşilor lui, care trebuie să-l socotească 

Părinte pământesc, a cărui înţelepciune se constituie din relaţia privilegiată cu Divinitatea. 

Procedeele lexico-semantice şi sintactico-stilistice sunt dublate de strategii argumentative 

uzuale: repetiţii, simetrii, metaforizări, figuri ale gândirii etc. 

Înţelegem din cele analizate până acum că proverbul biblic este o învăţătură care 

vizează comportamentul uman, dar care facilitează relaţia omului cu divinitatea. Aceasta din 

urmă se identifică cu conţinutul mesajului, căci ideea de Bine, pe care o presupune 

Înţelepciunea, coincide cu ideea de Dumnezeire. Altfel spus, proverbul este o învăţătură 

omenească, atinsă de aripa divină, dacă nu chiar impregnată total de harul divin. 

Cât priveşte relaţia fundamentală a omului – proverb, aceasta ar putea fi reprezentată 

astfel: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:15 UTC)
BDD-V458 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

26 

 

 

Emiţător 

Tatăl pământesc – Conţinut –  Receptor 

 Uman şi divin  Fiul pământesc 

 

În măsura în care Conţinutul se poate identifica total cu harul divin şi Emiţătorul poate 

fi identificat cu Tatăl ceresc. În principiu, însă, conţinutul este transmis de către părintele 

pământesc (tată sau mamă), către fiul său pământesc sau către fiii săi spirituali, poporul 

condus (în calitate de rege), cu scopul de a netezi calea spre protecţia asigurată de către Tatăl 

Ceresc. Cele mai multe capitole nu susţin o asemenea schemă a enunţului biblic, în Cartea 

pildelor lui Solomon. 

 

Bibliografie 

 

Biblia 1688 (Biblia de la Bucureşti) ( BB1), vol. 1-6, Volume coordonate de Alexandru 

Andriescu, Vasile Arvinte, Ioan Caproşu, Elsa Lüder, Paul Miron, Mircea Roşian, Marieta 

Ujică. Universitatea „Al. I. Cuza” Iaşi/Albert Ludwigs Universität – Freiburg, Editura 

Universităţii, Iaşi, 1988-1989. 

BOWMAN, Franck-Paul, 1980, Discours sur l’éloquence sacre, Genéve: Droz. 

COPI, Irving M.; COHEN, Carl, 200311, Introduction to Logic, London: Pearson Education. 

CRISTEA, Teodora, STOEAN, Carmen S., 2004, Eléments de pragmatique linguistique, 

Bucureşti: Editura A.S.E. 

EGGS, Ekkehard, 1994, Grammaire du discours argumentatif. Le topique, le générique, le 

figuré, Paris: Kimé. 

HABERMAS, J., 1992, De l’éthique de la discussion, Paris: P.U.F. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:15 UTC)
BDD-V458 © 2013 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

