
Sacru și profan în onomastica 
personajelor lui Mircea Eliade

Gheorghe Glodeanu
Centrul Universitar Nord Baia Mare, UTCN, România

Sacred and profane in the names of Mircea Eliade’s characters

Abstract: Anthroponyms and toponyms play an essential role in Mircea Eliade’s 
prose, contributing to the achievement of the fantastic effect. The names of places 
and characters are never chosen at random, as the text is always doubled by a much 
deeper subtext.
Keywords: sacred, profane, camouflage, fantastic, myth, rite, imaginary, mask, 
mystery, symbol, anthroponyms, toponyms, sacred geography.

Onomastica și toponimia joacă un rol esențial în proza lui Mircea Eliade, contri-
buind din plin la realizarea efectului fantastic. Numele locurilor și ale personajelor nu 
sunt alese niciodată la întâmplare, textul fiind dublat întotdeauna de un subtext mult 
mai profund. Autorul Nopții de Sânziene este creatorul unui univers imaginar propriu, 
bazat pe irecognoscibilitatea miracolului, pe camuflarea sacrului în profan. Scriitorul con-
tinuă fantasticul de tip metafizic impus la noi de către Mihai Eminescu, prin creații pre-
cum Sărmanul Dionis sau Avatarii faraonului Tla. Este vorba de o direcție pretențioasă, 
cultivată de către foarte puțini scriitori români. Spre deosebire de marele său predece-
sor, Eliade rămâne deschis și la numeroase alte surse de inspirație, precum credințele 
populare autohtone, universul mitologiei, problemele spectacolului sau filozofia indi-
ană. Nu trebuie uitat faptul că și Mihai Eminescu are deja un text de valoare intitulat 
Moartea lui Ioan Vestimie, în care se zugrăvește ceea ce se întâmplă cu sufletul mortului 
în cele trei zile ce preced înmormântarea. Spre deosebire de predecesorii săi, Mircea 
Eliade nu este numai autorul unei proze fantastice de certă calitate, dar și creatorul 
unei teorii personale despre fantastic. Foarte puțini sunt scriitorii din literatura română 
care, pe lângă niște opere valoroase, au reușit performanța de a elabora și o personală 
poetică a fantasticului. I-am putea aminti pe V. Beneș, Al. Philippide, Oscar Lemnaru 
și Vintilă Horea, dar observațiile acestora sunt departe de profunzimea și originalitatea 
ideilor vehiculate de către Mircea Eliade. În viziunea istoricului religiilor, lumea este un 
camuflaj, o rețea de simboluri ce pot fi decodificate doar de către personajele inițiate. 
De altfel, în funcție de relația lor cu marile taine ale lumii, protagoniștii narațiunilor 
lui Mircea Eliade pot fi împărțiți în personaje inițiate, care au acces la tainele ultime 
(chiar dacă nu le dezvăluie) și în ignoranți, personaje mediocre puse față în față cu 

969DOI: 10.30816/ICONN4/2017

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:31 UTC)
BDD-V4475 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1196  •  Gheorghe Glodeanu

niște situații ce le depășesc capacitatea de înțelegere. Lucrurile nu sunt, însă, nicio-
dată atât de simple, deoarece, adept al unei narațiuni labirintice, asemănătoare cu cea 
din prozele lui Jorge Luis Borges, personajele inițiate ale scriitorului suferă adesea de 
o misterioasă amnezie, ce marchează ruperea de origini, imposibilitatea comunicării 
cu sacrul. Nu întâmplător, personajelor li se fac mereu diferite semne, rolul lor fiind 
acela de a declanșa procesul anamnetic. În esență, în proza lui Mircea Eliade, manifes-
tarea fantasticului echivalează cu iruperea sacrului în profan în modalitățile cele mai 
insolite. Aceasta deoarece lumea în care trăiește omul modern este o lume profund 
desacralizată, în care a fost deja proclamată „moartea lui Dumnezeu”. Desacralizarea a 
fost provocată de evoluția științelor exacte, în măsură să-l scoată pe om din orizontul 
misterului. Desacralizarea nu este totală, drept consecință sacrul se poate manifesta în 
cele mai neobișnuite locuri. Un exemplu elocvent este toposul degradat al țigăncilor, 
care ilustrează perfect teoria camuflării sacrului în profan. Mircea Eliade se dovedește 
un creator de mistere, un demiurg ludic în sfera imaginarului. Asemenea unui bun 
autor de romane polițiste, prozatorului îi place suspansul și știe să își deruteze cititorul 
propunându-i numeroase piste false. Din acest punct de vedere, narațiunea intitulată 
Nouăsprezece trandafiri se dovedește elocventă, transformându-se într‑o ecuație cu 
numeroase necunoscute, ce amintește de întrebările Sfinxului mitologic. Iar cei care nu 
găsesc răspunsul potrivit se pierd în labirintul semnificațiilor. În sfera fantasticului, scri-
itorul nu dezvăluie niciodată realităţile ultime, preferând să recurgă la o abilă tehnică a 
sugestiei. Cum textul are întotdeauna un subtext, cititorul este obligat să se transforme 
într‑un hermeneut pus să descifreze un mesaj ocult. Pornind de la decriptarea unor 
semne tainice, relatările propun întotdeauna mai multe soluții posibile, în măsură să îi 
deruteze pe cititori. 

Personajele lui Mircea Eliade trăiesc într‑o geografie simbolică, într‑un topos cu 
puternice rezonanțe mitice. Pornind de la coordonatele Bucureștiului interbelic, scri-
itorul creează un spațiu imaginar propriu, în care sacrul este bine camuflat în profa-
nul cenușiu și cotidian. Pentru cel obligat să trăiască în exil, orașul copilăriei se trans-
formă într‑un teritoriu fabulos, într‑un topos cu puternice rezonanțe mitice, de care 
se simte legat în mod anteic. Orașul paradiziac al copilăriei lui Mircea Eliade nu este 
– în ciuda evidențelor de factură etimologică – „orașul lui Bucur”, numele lui venind 
mai degrabă de la „Helis”, adică „Cetatea Bucuriei”, urbea ridicată pe aceste meleaguri 
de către regele Dromihete. Nu întâmplător, narațiunea intitulată Pe strada Mântuleasa 
ne introduce în plin mister. Toponimia nu este întâmplătoare, ea sugerând posibilita-
tea salvării, a identificării sacrului camuflat în profan. Un personaj caracteristic pen-
tru acest spațiu privilegiat este bătrânul învățător Zaharia Fărâmă, cel care cunoaște 
ca nimeni altul mitologia locului. Critica literară a atras atenția asupra semnificațiilor 
numelui Fărâmă. Este vorba aici nu numai de o parabolă a omului fragil, care reușește 
să se salveze din ghearele anchetatorilor săi prin intermediul povestirii, ci și de o 
tehnică narativă în care lucrurile sunt spuse în mod fragmentar, „pe fărâme”, tocmai 
pentru a deruta. Narațiunea ilustrează foarte bine dihotomia dintre două lumi, cea a 
mitului și a credințelor populare în care trăiesc bătrânul învățător și copiii de pe strada 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:31 UTC)
BDD-V4475 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1197

Mântuleasa și lumea pragmatică, desacralizată, a anchetatorilor. În ciuda faptului că 
i se cere să povestească niște lucruri concrete, bătrânul înțelept se refugiază în sfera 
mitului și vorbește despre niște întâmplări fabuloase. Pentru a fi bine înțeles, el are 
nevoie mereu de niște narațiuni ajutătoare, ceea ce face ca relatarea să dobândească 
o structură labirintică. Semnificativ se dovedește și prenumele personajului. Cuvântul 
Zaharia are origine ebraică, provenind din Zakaryah sau Zakarjah. Verbul zakar tri-
mite la problemele memoriei și ale anamnezei, probleme esențiale în proza lui Mircea 
Eliade. Nu întâmplător, Zaharia Fărâmă este omul înzestrat cu o memorie fabuloasă, 
care, prin povestirile sale, încearcă să resacralizeze lumea, să o remitizeze. Verbul zakar 
semnifică „a-și aminti”, în timp ce particula jah trimite la Jahve, numele divinității. 
Foarte important este faptul că narațiunea este declanșată de o confuzie onomastică 
legată de unul din foștii elevi ai învățătorului. În locul lui Vasile Borza, institutorul 
de odinioară îl întâlnește pe Mihail Borza, personaj care trăiește sub regimul măștii, 
asumându-și o falsă identitate. Prenumele Vasile provine din grecescul basileus „rege”. 
Demersul inițiatului are drept consecință firească demascarea impostorului, a falsu-
lui rege, care se dovedește a fi un fost agent al Siguranței. Nu sunt întâmplătoare nici 
numele foștilor elevi ai școlii de pe strada Mântuleasa. Din rândul acestora se remarcă 
îndeosebi Lixandru, versiune prescurtată a celebrului antroponim Alexandru, care tri-
mite la cuceririle extraordinare ale lui Alexandru cel Mare. În limba greacă, Alexandros 
înseamnă protector al oamenilor. Antroponimul este alcătuit din doi termeni: alexo 
„a apăra” și andros „bărbat, om”. Un personaj fabulos este gigantica Oana, cea care se 
trage dintr-un neam de uriași, trimițând la lumea miturilor. Oana din narațiunile labi-
rintice ale lui Fărâmă este un personaj ce trimite la miturile antice. Numele ei se consti-
tuie o variantă a antroponimului Ioana. Provenind din ebraicul Yochanan, cuvântul are 
semnificația „Dumnezeu este milos”. Versiune feminină a macrantropului din povesti-
rea Un om mare, personajul se roagă la lună, veritabilă întruchipare a fertilității. Tot de 
lumea fabuloasă a uriașilor ține și Doftorul, a cărui identitate adevărată se ascunde în 
spatele unui supranume. 

În antiteză cu exponenții universului mitic, Mircea Eliade ne oferă și câteva per-
sonaje ce țin de lumea profană. Este vorba de anchetatorii care nu sunt interesați de 
mituri, ci de aflarea unei informații pragmatice: locul unde a fost ascuns tezaurul polo-
nez. Criticii au remarcat faptul că teribila Anca Vogel își are originea în sinistra Ana 
Pauker, întruchipare a puterii absolute și a abuzurilor din anii totalitarismului. Acesteia 
i se adaugă nume precum Albini, Economu, Borza. Alteori, numele este substituit cu 
cifrele reflectând importanța individului într‑o ierarhie a puterii totalitare: nr.1, nr.2 
etc. În interiorul sistemului totalitar, poziția socială sau politică pe care o ocupi conferă 
greutate numelui.

Și narațiunea intitulată În curte la Dionis ne lasă să pătrundem pe teritoriul unui 
București cu puternice rezonanțe mitice. Orașul este imaginat ca o imensă grădină – 
imagine paradiziacă prin excelență – dominată de Zeul Dionysos, ceea ce trimite la o 
veritabilă grădină a desfătărilor. Deja titlul narațiunii are puternice rezonanțe mitice. 
În plin război rece, scriitorul vorbește despre puterea artei de a salva lumea. De aici și 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:31 UTC)
BDD-V4475 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1198  •  Gheorghe Glodeanu

reîntoarcerea periodică la mitul lui Orfeu și al Euridicei, al căror mesaj are o impor-
tantă funcție soteriologică. În narațiunea intitulată În curte la Dionis se petrece un lucru 
mai puțin obișnuit. Pe de o parte, personajele trăiesc sub regimul măștii, adevărata lor 
identitate rămânând camuflată. Orfeu este Adrian, iar Euridice se numește Leana. Pe 
de altă parte – după cum lucrurile au fost surprinse de către exegeți – asistăm la un mit 
răsturnat, tot așa cum narațiunea Domnișoara Christina ne propune un Luceafăr întors. 
De aici o insolită inversiunea a rolurilor. Cum Adrian–Orfeu suferă un accident, el este 
cuprins de o misterioasă amnezie, ceea ce îl face să își uite adevărata menire, mesajul 
pe care trebuie să îl transmită oamenilor prin intermediul artei. Numele nu este ales la 
întâmplare, deoarece Sfântul Adrian a fost considerat patronul mesagerilor. De data 
aceasta avem de-a face, însă, cu tema salvatorului salvat. Nu Orfeu este cel care încearcă 
să o salveze pe Euridice din Infern, ci invers. Confruntată cu misterioasa amnezie a lui 
Adrian, Leana (versiune prescurtată a Ilenei, antroponim ce apare frecvent în basmele 
noastre populare) este cea care își asumă rolul mesagerului. În acest sens, cântecele prin 
intermediul cărora reușește să își vrăjească auditoriul devin niște vehicule ale mesaju-
lui mitic. Dar ele alcătuiesc și niște semne a căror menire este declanșarea procesului 
anamnetic. Leana mai este supranumită și Văduva, deoarece și-a pierdut perechea, pe 
care caută să o regăsească cu disperare. 

Semnificativă se dovedește și toponimia din curtea zeului Dionysos. De geografia 
mitică a Bucureștiului țin cârciumile cu nume simbolice, în care poate fi văzută acest 
Orfeu feminin care este Leana. Cea mai importantă este Floarea-soarelui, numele grădi-
nii găsindu-se în consonanță cu numele străzii pe care se situează, strada Popa Soare. Nu 
întâmplător, evenimentele se derulează pe două planuri paralele care, la un moment dat 
se intersectează prin regăsirea simbolică a protagoniștilor. Fiecare plan are în centru câte 
un personaj simbolic, a cărui existență se derulează sub regimul măștii și care devine un 
purtător al misterului. Adrian și-a pierdut memoria, nu își cunoaște adevărata identitate, 
dar știe că are o întâlnire importantă la ora 4,30. În loc să o regăsească pe Leana, mesage-
rul sacrului se întâlnește cu Orlando, exponentul lumii profane. Asemenea anchetatori-
lor din nuvela Pe strada Mântuleasa, personajul este un exponent al puterii. În acest sens, 
supranumele Il Comandante reflectă din plin acest lucru. Spirit pragmatic și rațional, 
Orlando reprezintă o variantă demitizată a celebrului Roland. Confuziile sunt provocate 
de coincidența contrariilor, adică de întâlnirea temporară a sacrului cu profanul. Atât 
întâlnirea importantă la care vrea să ajungă Orfeul amnezic, cât și reuniunea organizației 
patronate de către raționalul Orlando sunt programate la aceeași oră. În ciuda nume-
roaselor încurcături, cele două fire narative se dovedesc convergente, Orfeul amnezic 
fiind salvat de către perechea lui, Euridice. Tot în final este prezentat și mesajul camu-
flat al cântecului În curte la Dionis, care conferă și titlul relatării. Este vorba de o creație 
elaborată sub semnul lui Orfeu, care anticipează „beatitudinea fără nume” din curtea 
zeului Dionysos. Mesajul transmis de către celebrul cântăreț este acela că poezia este nu 
numai o soteriologie, ci și o tehnică politică. Doar ea este în măsură să schimbe omul 
societăților desacralizate, să îl mântuie. Schimbarea nu trebuie să înceapă de la elite, ci 
de la oamenii simpli, care își petrec noaptea prin grădinile de vară și restaurante.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:31 UTC)
BDD-V4475 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1199

Într-o geografie mitologică a Bucureștiului trăiește și Gavrilescu, profesorul de 
pian. Acesta reprezintă o variantă degradată a lui Orfeu, deoarece are un destin modifi-
cat. La fel ca și în cazul lui Ștefan Viziru, protagonistul romanului Noaptea de Sânziene, 
drama personajului se datorează faptului că s-a căsătorit cu cineva care nu i-a fost 
menit. De altfel, personajul însuși recunoaște că a fost pedepsit pentru păcatele sale, 
decăzând de la condiția de artist la cea de modest profesor de pian, care se întreține 
dând lecții particulare. Locvacitatea personajului se explică prin nevoia de a-și justifica 
degradarea, destinul modificat. Numele lui Gavrilescu reprezintă o variantă degradată a 
arhanghelului Gabriel (Gavril), purtătorul mesajului divin. De aici rolul sufixului -escu 
de la sfârșitul numelui. În anii formării sale, o iubește pe nemțoaica Hildegard, femeia 
visurilor sale, dar, la fel ca în opera lui Caragiale, căldura mare dereglează reacțiile 
firești ale personajului. Nu este întâmplătoare nici trimiterea la experiența trăită de 
către colonelul Lawrence, lovit în moalele capului de soarele pătrunzător al deșertului. 
Experiența acestuia anticipează povestea vieții modificate arbitrar a lui Gavrilescu. 
Numele Hildegard este de origine germană, fiind alcătuit din hild „luptă” și gard „încer-
cuire”. Sub imperiul soarelui dogoritor de vară, Gavrilescu o cunoaște pe Elsa, întâlnire 
ce îi va modifica în mod radical destinul. Numele Elsa constituie o variantă prescurtată 
a Elisabetei și, în aparență, purtătoarea numelui biblic pare a fi purtătoarea mesajului 
divin. În realitate, Elsa se va dovedi doar o variantă domestică, degradată a consoartei, 
a idealului feminin. 

Insolitul narațiunii constă în faptul că schimbările radicale din destinul profeso-
rului de pian sunt provocate de două accidente: căldura mare și uitarea partiturilor. La 
fel ca în tinerețe, căldura excesivă este cea care dereglează reacțiile firești ale personaju-
lui. Toponimia joacă și ea un rol important în circumscrierea unui spațiu cu puternice 
rezonanțe mitice. Pentru a amplifica dimensiunile simbolice ale relatării, Mircea Eliade 
trimite frecvent și la numerologie. Gavrilescu își uită partiturile pe Strada Preoteselor la 
numărul 18 (compus din 6 X 3), număr la care locuiește doamna Voitinovici și nepoata 
ei, Otilia Pandele. Importante se dovedesc și vehiculele mitice prezente în narațiune: 
tramvaiul și birja. Ele îl transportă pe Gavrilescu în topografia Bucureștiului mitic din-
spre sacru înspre profan și dinspre lumea celor vii înspre lumea celor morți. Nu întâm-
plător, părăsind strada Preoteselor, Gavrilescu urcă în tramvaiul care îl duce la Vama 
Poștei, topos cu rezonanțe mitice, ce marchează trecerea de la profan înspre sacru, către 
lumea de dincolo. Aici, la numărul 101, se găsește domiciliul lui Gavrilescu și al Elsei. 

Deși este considerat un teritoriu rău famat de către trecători, grădina răco-
roasă, plină de nuci și de tei a țigăncilor, constituie o tentație puternică în geografia 
Bucureștiului cuprins de zăpușeală. În ciuda aparențelor degradante, ea reprezintă 
întruchiparea unui spațiu paradiziac, o manifestare a sacrului camuflat în profan. Am 
putea spune că grădina țigăncilor constituie o nouă grădină a desfătărilor, o nouă 
întruchipare a curții lui Dionis. Fapt important, pătrunderea în grădina țigăncilor 
produce declanșarea procesului anamnetic, prin intermediul căruia personajul își 
redobândește adevărata identitate. Dintr-o dată, Gavrilescu își aduce aminte de marile 
drame ce i-au marcat existența: iubirea pentru Hildegard și vocația de artist, ratată din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:31 UTC)
BDD-V4475 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1200  •  Gheorghe Glodeanu

cauza opțiunilor sale greșite. În spațiul sacru de la țigănci, Gavrilescu o va reîntâlni pe 
Hildegard, destinul lor – ratat în plan profan – împlinindu-se în moarte. 

În mod paradoxal, nuvela are și o serie de personaje care nu poartă nume, dar în 
spatele cărora se pot ghici cu ușurință o serie de identități mitice. Este vorba de grupul 
celor trei fete (țiganca, grecoaica și evreica) dintre care Gavrilescu trebuie să ghicească 
țiganca. Ele au fost considerate de către criticii literari niște întruchipări ale miticelor 
Parce. Baba care îl primește pe profesorul de pian la intrarea în grădina țigăncilor pare 
a fi o versiune a Cerberului, dar un cerber domesticit. În sfârșit, vizitiul care îi poartă 
pe Gavrilescu și pe Hildegard înspre lumea de dincolo este o întruchipare a miticului 
luntraș Charon, iar birja lui este un vehicul mitic. Finalul acesta seamănă foarte mult cu 
cel al romanului Noaptea de Sânziene, demonstrând faptul că adevărata iubire nu se 
împlinește pe pământ, adevărata iubire se împlinește doar în cer. Mircea Eliade reușește 
să creeze în mijlocului Bucureștiului profan un spațiu imaginar propriu, cu numeroase 
rezonanțe simbolice. 

Alături de numeroase alte procedee, onomastica și toponimia joacă un rol impor-
tant în proza fantastică a lui Mircea Eliade, contribuind din plin la circumscrierea unor 
spații imaginare, a unor universuri paralele, a sacrului camuflat în profan. 

Bibliografie selectivă
Borș, M.. 2015. Mitologii nominale în proza lui Mircea Eliade. Iași: Editura Institutul European.
Călinescu, M.. 2002. Despre Ioan P.Culianu şi Mircea Eliade. Amintiri, lecturi, reflecţii. Iași: Editura 

Polirom.
Culianu, I. P. 1995. Mircea Eliade, ediţie revăzută şi augmentată. București: Editura Nemira.
Eliade, M.  1990. Încercarea labirintului. Convorbiri cu Claude-Henri Rocquet. Cluj-Napoca: 

Editura Dacia.
Eliade, M. 1997 (1991). Memorii (1907–1960), vol. I-II. Bucureşti: Editura Humanitas.
Eliade, M.  1993. Jurnal, volumul I (1941–1969), vol. II (1970–1985). București: Editura 

Humanitas. 
Eliade, M. 1994. Integrala prozei fantastice, vol. I-III. Iași: Editura Moldova.
Eliade, M. 1992. Sacrul şi profanul. București: Editura Humanitas.
Eliade, M. 1994. Imagini şi simboluri. Eseu despre simbolismul magico-religios. București: Editura 

Humanitas.
Eliade, M. 1995. De la Zalmoxis la Genghis-Han. Studii comparative despre religiile Daciei şi Europei 

Orientale. București: Editura Humanitas.
Evseev, I.  1997. Dicţionar de magie, demonologie şi mitologie românească. Timișoara: Editura 

Amarcord.
Glodeanu, G.  2009. Coordonate ale imaginarului în opera lui Mircea Eliade. Iași: Editura Tipo 

Moldova.
Iordan, I.  1983. Dicționar al numelor de familie românești. București: Editura Științifică și 

Enciclopedică.
Pătruț, I. 1980. Onomastica românească. București: Editura Științifică și Enciclopedică.
Petrache, T. 1998. Dicționar enciclopedic al numelor de botez. București: Editura Anastasia.
Ruşti, D. 1998. Dicţionar de simboluri din opera lui Mircea Eliade. București: Editura Coresi.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:31 UTC)
BDD-V4475 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

