Avataruri contemporane ale magiei populare

loana REPCIUC

Dupa o lunga perioada in care magia a fost studiatd descriptiv §i accentuat
critic, apreciindu-se exotismul si pitorescul sau acuzandu-se primitivismul, ilogicul
si irationalitatea, stadiul de fosila vie din zestrea umanitatii arhaice, incepand cu
secolul trecut, fenomenul magic devine un adevarat obiect de studiu. Proteismul
incantatiilor, structura lor poetica, coerenta performarii ritualului au atras cercetatori
din diverse zone si domenii de activitate, care au recunoscut componenta cognitiva
si cea esteticd a magiei populare. Sociologul Claude Riviére a reusit sa identifice in
istoria acestei cercetari trei tipuri de teorii: intelectualiste (J. G. Frazer), ale afectului
(Freud) ale socio-culturalului (E. Durkheim, Marcel Mauss si Henri Hubert, CI.
Lévi-Strauss) (Riviére 2000: 121, 123-124).

Mai degraba decat sa identific urmele mai mult sau mai putin vizibile ale
fenomenului magic traditional, asa cum acestea s-au pastrat in lumea satului, voi
incerca o configurare din perspectiva critica a principalelor directii aparute in ultima
perioadd In cercetarea fenomenului pus in discutie. O sferd eterogena de interese
divergente au condus la distorsionarea imaginii spiritului magic arhaic, dar, dincolo
de o ambiguitate transpusa din hermeneutica obiectului in obiectul insusi, doresc sa
apreciez diversitatea abordarilor, cu toate inadvertentele sau excentricitatea unora
dintre acestea. In ceea ce priveste inerentele alterari ale identititii unui fenomen atat
de complex cum este magia traditionald, se pare ca aceastd credintd arhaica intrd
astdzi sub incidenta a ceea ce Nietzsche numea, In Omenesc, prea-omenesc,
,caracterul ambiguu al lumii noastre moderne, in care aceleasi simptome ar putea
insemna si decadentd si fortd. lar semnele ce marcheaza forta, maturitatea implinita,
ar putea insemna, in virtutea aprecierii traditionale a sentimentului, sa fie Intelese
gresit ca sldbiciune” (Nietzsche 1996: 118-119). Intr-adevir, magia populara este
inteleasa antinomic, cand ca fenomen care trimite la specificitate si la originaritate,
cand ca reminiscenta a ,,pre-logicului”, a ,,gandirii slabe”, ca spectru al unor credinte
retrograde. In plus, lecturi partiale si selective ale manifestarii etnoculturale,
orientarea cercetatorilor spre ,,0 intuitie antropologica de tip jungian si o culturd
comparativa de tip frazerian” conduc de multe ori la ,,gdsirea in exaltarea misterelor
primitive a pretextului pentru un cult regresiv si irationalist al originarului”
(Bourdieu 2000: 12).

Intelegerea modului specific contemporaneititii in care fenomenul magic este
studiat si asimilat in cadrul unor cercetari socio-culturale mai largi trebuie raportat la
ceea ce filozofii culturii numesc ,,criza rationalitatii contemporane” (Cornea 2006:
158 si urm.). Critica intensa a exceselor scientiste ale societdtii actuale a generat 1n
cele din urma un adevarat asalt al irationalului, vizibil in resurgenta tipului de
cunoagtere mitico-simbolica, a ezoterismului i ocultismului, a studiului mitologiilor

623

BDD-V409 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:47 UTC)



Ioana REPCIUC

populare si a imaginarului folcloric. Un filozof american, specializat in revolta
impotriva rationalitatii anarhice, Paul Feyerabend explicd aceastd revenire a
imaginarului prin necesitatea unei contraponderi a existentei afectiv-simbolice Intr-o
lume a rationalului prin excelentd: ,,Avem nevoie sa construim o lume imaginara (a
dream-world) ca sa descoperim trasaturile lumii reale in care locuim” (Feyerabend
1975: 21-23). Acelasi lucru apare in demersul stiintific al lui Carl Gustav Jung, axat
pe redescoperirea si definirea a ceea ce el numea ,latura miticd a omului”, atat de
nedreptititd in timpurile moderne (Jung 1996: 303). In afara continuarii acestei linii
deja traditionale, a teoriilor afectului, teoriile intelectualiste, axate pe rationalitatea
si cauzalitatea fenomenelor magice, ale caror baze au fost puse de catre Tylor,
Frazer si Malinowski, sunt incd fecunde. Un exemplu in acest sens este lucrarea
editatd la Cambridge, a unui etnolog din Sri Lanka, Stanley J. Tambiah, care
incearca sa gaseasca specificul rationalitatii traditionale, alegind aceeasi directie a
cercetarii raportului intre magie, stiinta si religie (Tambiah 1990). Intens cercetata de
specialisti, magia primelor civilizatii este si astdzi consideratd un organon al
rationalitdtii primordiale, un inventar al primelor apropieri de cauzalitatea universala
de care dispunea omul vechi, dar si o forma autenticd de religiozitate, inainte de
separarea magie-religie (Ciho 2007).

O teorie relevanta a locului magiei 1n existenta umana este cea a ,,filozofului
dezincantarii”, Max Weber. Sociologul german considerd si el ca ,profetiile
rationale” ale stiintei si filosofiei moderne, dar si rationalizarea religiilor sunt la
originea pierderii spiritului magic, fara insa a crede intr-o totald disparitie a acestei
determinante esentiale a fiintei umane. Important pentru cercetarea magiei in
contemporaneitate este cd Weber ajunge sa gaseasca in excesele etice si rationale ale
marilor religii, indreptate precumpénitor spre satisfacerea nevoilor vietii cotidiene,
netranscedentale, o explicatie a ,,atractiei maselor populare pentru formele magico-
orgiastice si emotionale de religiozitate, care oferd surogate ale magiei propriu-zise”
(subl. mea) (Weber 1971: 507; Herveu-Léger, Willaime 2001: 69-92). Pentru Edgar
Morin, un alt sociolog deschis spre o antropologie generala si diacronicd, elaborarea
mitului si magiei de catre homo sapiens vine din nevoia unei organizari ideologice si
practice a legaturii imaginare cu lumea, acestea fiind intim legate de toate celelalte
procese si practici umane (biologice sau tehnice), de nevoia de irational, oniric,
fantasmatic, erotic, izbucniri psiho-afective, intr-un cuvant o nevoie de ,,dezordine”
si in acelasi timp indreptatd impotriva entropiei existentei cotidiene, ,,un compromis
intern, in interiorul spiritului uman, cu propriile fantasme, propria dezordine,
propriile contradictii” (Morin 1999: 152-153). Si Morin neagd acuzatiile de
primitivitate aduse fenomenului magic:

Din contrd, putem vorbi de existenta unei structuri arhaice, adicd de o matrice
proprie tuturor societatilor care s-au perpetuat si multiplicat, diversificandu-se si
modificandu-se, fara a se transforma insa in mod fundamental (Morin 1999: 164).

Omul imaginar si imaginativ pe care Morin crede cd l-a generat credinta
magicd a primilor oameni se leagd direct de insertia elementului magic in literatura
cultd, descoperitd relativ tarziu de critica occidentald si mai mult in cazul inspiratiei
din folclorul unor popoare socotite exotice §i primitive. Se pare cd cele mai
importante studii provin din mediul hispanic, unde ,,realismul magic” al unor autori

624

BDD-V409 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:47 UTC)



Avataruri contemporane ale magiei populare

sud-americani (culminand cu opera lui Gabriel Garcia Marguez si epigonii sdi) a fost
pus in legaturd cu imaginarul arhaic al acestor popoare. Rolul magicului in
constituirea substratului profund al literaturii culte a fost evidentiat la noi de
profesorul Petru Caraman, care, in plus, subliniaza §i insertia semnelor magiei
arhaice intr-un cadru mai complex, eterogen, apartinand culturii populare in general,
alaturi de magia consacratd a ,riturilor verbale si a riturilor manuale” (cum sunt
numite de Mauss si Hubert): ,,Elementul magic apare frecvent si ca produs de sine-
statator, dar 1l aflam si figurdnd ca motiv conex, cu speciald functie, iIn complexul
unui ritual sau ceremonial, caruia ii este subordonat” (Caraman 1994: 192). Mai
mult, savantul iesean subliniaza ca metamorfoza structurilor magice traditionale in
cadrul procesului de creatie artisticd specific unei culturi scrise are rol de sublimare
a substratului tulbure al superstitiilor (Caraman 1994: 87).

Tot ca motiv conex, elementul magic apare in literatura autorilor clasici si
realisti. Un exemplu este pasiunea ascunsd a lui Balzac, facutd simtitd mai ales in
naratiunea cu accente fantastice si ezoterice din romanul sau, Pielea de sagri, pentru
ceea ce numea ,magisme”’, ca o conceptiec organicd despre naturd si despre
supranatural (apud Wellek 1970: 182), generatd cu sigurantd de lectura marilor
opere ocultiste la modd in societatea francezd a timpului, care a influentat
considerabil literatura fantastica (Huysmans, Villiers de I’Isle-Adam, Mérimée s.a.).

Conform analizei lui Mircea Eliade, dupa ,,moda ocultistd” a secolului al
XIX-lea, neo-ocultismul a reizbucnit in anii 70, atat in spiritul maselor, cat si in
imaginatia artistilor. Acum sunt repusi la mare cinste marii ,;maestri” ai secolului
trecut, precum si marile simboluri ezoterice, gnosticismul, alchimia si aga-numita
,magie inaltd”. Intr-o istorie pozitivd a mentalitatilor, curentele ezoterice, desi au
folosit cu precadere surse indepartate in spatiu si in timp, strdine culturilor
folclorice, totusi, afirma optimist marele savant roméan:

...cercetarile contemporane au dezvaluit semnificatia religioasd profunda si functia
culturald a unui mare numar de practici, credinte si teorii oculte, evidentiate la mai
multe civilizatii europene si extraeuropene deopotriva, si la toate nivelurile culturii,
de la ritualurile folclorice — precum magia si vrajitoria — la tehnici secrete si
speculatiile ezoterice cele mai savante i mai elaborate... (Eliade 1997: 78).

Cu toate acestea, exuberanta ezotericad a condus uneori la creionarea unor
»mituri si fictiuni etnologice”, cum este cea a celebrului Carlos Castaneda, etnolog
cazut in plasa unei adevarate ,,fenomenologii a vrajitoriei” (Bonte, Izard 2001: 248)
din spatiul american. In ceea ce priveste ipostaza performativa a magiei, as vrea doar
sa semnalez cad impactul social s§i cultural al modei ocultiste pe care Eliade o
identifica acum cativa zeci de ani este incd vizibil si resimtit inclusiv intr-o politica
editoriald aproape general-europeana, gata s sprijine ritualuri ad hoc de initiere a
neofitilor in misterele magiei'. La noi, editurile se incadreazi in voga occidentali si
curentul fantasticului slab (Jow fantasy), dedicdnd colectii bogate ,limitelor
cunoasterii”, experientelor transcendentale ,,de buzunar”. Un ghid de magie publicat

' Vezi editia 2008 a Histoire de la magie a lui Eliphas Lévi, cu prima editie in 1860, in stilul
romantios si pasionat al secolului al XIX-lea si multe alte productii de gen.

625

BDD-V409 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:47 UTC)



Ioana REPCIUC

anul trecut la editura Polirom® se adreseazi, asa cum aflim din fisa socio-
psihologicd a cartii respective, celor care aspird sd-1 urmeze pe Harry Potter.
Semnalam faptul ca teoreticienii occidentali opereaza importante discrimindri intre
fenomenul de tip ,,Harry Potter” si magia narativa a lumilor fantastice create de un
autor cultivat cum este J. R. R. Tolkien, care afirma explicit ca aspira sa reconstituie
creativ o mitologie spatiului cultural céruia 1i apartine.

Reusitele urmarii modelului magic sunt: in plan hermeneutic, identificarea
unor semnificatii magice arhaice in substratul literaturii culte, demers specific
criticii mitic-arhetipale, inspiratd din reusitele antropologiei culturale si, in planul
creatiei literare, resurectia cultd a basmului, apartinand fantasticului nalt (high
fantasy), cu rezonante arhetipale si provenit din aceeasi dorinta de imaginar si
fascinatie resimtita de omul contemporan. O serie intreagd de aperceptii leaga
nevoia de poveste de specificul cauzalititii de tip magic, asa cum observd un
hermeneut al basmului cult contemporan:

Admiratia, teama, stupoarea actioneazd Intr-un registru non-cognitiv.
Miraculosul nu este conceput, nici gandit, el este descoperit, este obiectul unei
revelatii, obiect al credintei si al crezului, §i prin aceasta el are legatura cu gandirea
religioasa §i magica (Montandon 2004: 29).

O alta orientare importantd a cercetdrii europene, ce aprofundeaza si
specificul discursului magic este cea a filologiei clasice, care abordeaza literatura
antica din aceasta perspectiva, a reminiscentelor unor ritualuri magice; este cazul
Colocviului International de la Montpellier, din 2000, organizat de ,,Seminarul de
studiu al mentalitatilor antice”, manifestare stiintificd dedicata in exclusivitate
studierii magiei asa cum se reflectd aceasta in literatura, si finalizatd prin publicarea
a patru volume de studii. De altfel, cercetarea literaturii vechi pentru discernerea
vechilor structuri magice e consacrat si in alte puternice culturi europene orale, unde
epopeile nationale, ca Edda sau Kalavela, reprezintd materialul principal de analiza.
De asemenea, remarcam o tendintd constantd a studierii textelor orientale vechi
(sumeriene, hittite, vedice), studiu relevant pentru decelarea unor structuri poetice ce
pot fi regdsite in nivelul formal al incantatiilor ce supravietuiesc incd in cultura
folclorica a popoarelor europene.

Dincolo de disputa implicita care s-a creat in sociologia §i antropologia
culturald in Incercarea de a se stabili raporturi pertinente intre magie si religie, magie
si stiintd, magie si medicind, ne afldm astazi Intr-o perioada In care etnologii si
sociologii reusesc sd imbine descriptivismul necesar cu diferitele tipuri de
contextualizare (psiho-sociald, filozofica, lingvisticA §i semantica, retorica,
etnografica s.a.). Cercetari de teren intensive, specializate, lipsite de reflectii
impresioniste — care au afectat in trecut tinuta stiintificd a unor cercetatori de seama
ai fenomenului — sunt cele ale lui J. Evans-Pritchard, Jeanne Favret-Saada,
Dominique Camus, Owen Davies. La acest stadiu al cercetarii a contribuit
reevaluarea metodelor stiintelor despre om, care devin sceptice si auto-interogative,

2 Oberon Zell-Ravenheart, Manual de initiere in vrdjitorie. Traducere de Mihaela Vanatoru si
Lucia Dos, lasi, Editura Polirom, 2007: ,,Vrajitoria se invatd dupd manual si oricine poate deveni
vrajitor, chiar si tu. [...] O carte inspirata de Invataminte stravechi si adevaruri sacre, la care pana acum
doar ai visat.”

626

BDD-V409 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:47 UTC)



Avataruri contemporane ale magiei populare

dar mai ales tezele unor sociologi si filozofi, care au impus o conceptie integratoare
despre fenomenul credintelor si practicilor magice, vazut ca parte esentiald a
substratului afectiv si rational al fiintei umane. Deontologia ii convinge pe
cercetatorii contemporani sa culeaga texte magice din spatii eterogene, att din cele
aflate inca in perimetrul culturii traditionale, cat si avataruri ale magiei populare
pastrate Tn memoria colectiva a societétilor intens industrializate. La nivel practic,
dacd evaludm doar productia editoriala pe care o mentionam mai finainte,
contemporanii sunt atragi in general de performarea unei ,,mici magii individuale”
(Janeau 1984: 122), casnice, cotidiene, sustinand intr-o ipostazd modernizata
profetiile despre cultul personal, asocial, avansate de Emile Durkheim, care
inlocuieste ritualurile magice colective, beneficiind de sustinerea ideologica a
intregii comunitati, acea magie teoretizata de CIl. Lévi-Strauss.

In cercetarea magiei contemporane din Europa occidentald, remarcim
aportul lui Dominique Camus, autorul mai multor cérti despre practicile vrajitoresti
rezistente in socictatea noastra (cea mai recentd aparutd in 2001), dar si Jeanne
Favret-Saada, care studiaza vrdjitoria din Normandia. Se pare ca etnologii francezi si
britanici studiaza astdzi intens extinderea vrdjitoriei contemporane in orase si in
randul barbatilor, schimbari provocate din ratiuni economice si de fortd vitala,
depésindu-se consacratul spatiu rural si agent feminin, din societatea traditionala.
Totusi, aceastd filierd 1i conduce in fata unor obiecte de studiu situate la granita
dintre penibil si patologic. Un inventar consistent de practici §i credinte pseudo-
magice invadeaza spiritul omului european si american, de la migcarea New Age la
neo-samanism §i neo-satanism, care chiar prin denumirea lor sugereazd o
efervescenta lipsitd de consistentd a acestor idei si practici.

Studierea magiei arhaice s-a orientat inca de la inceputul secolului trecut spre
delimitarea unei sociologii a structurilor magice, cercetatorii europeni, din tarile de
cultura scrisa timpurie, din zona occidentald, teritoriu de manifestare a magiei de tip
sabatic §i a persecutiei acestor structuri de cétre autoritdtile confesionale, fiind
antrenati In analiza lor mai ales de motivatii de ordin social, de studiu al
mentalitatilor, de evolutie a sistemelor simbolice, din care fac parte si cele magice.
De obicei, aceste doua tipuri de analiza (a textului si ritului magic si a contextului de
manifestare) se Imbind, cum este cazul ,,scolii de la Annales”, de studiile recente ale
lui Jean-Claude Schmitt, Carlo Ginzburg, Jean Delumeau, J.-P. Boudet, Claude
Lecouteux, Robert Muchembled asupra magiei difuze — constantd a practicilor
culturale medievale, la care putem adauga lucrarile lui Ioan Petru Culianu, despre
magia din Renastere. In spatiul britanic (Owen Davies) si in cel german (Monica
Schulz) remarcam aceleasi preocupdri, venite dinspre studiile medievistice, directii
deja traditionale.

In spatiul american, intdlnim abordari dintre cele mai diverse: studiul stiintific
al terminologiei medicale din invocatiile magice (UCLA Archive of American Folk
Medicine), redescoperirea originilor teatrului sacru, al ritualului magic din culturile
exotice, in cadrul curentului Performance Studies i continuarea cercetarilor
intensive ale antropologilor americani in comunitati primitive din Africa, Oceania,
Australia. In afard de manifestarea timidd a unei teorii despre medicina magica
vazutd ca o ,,alternativa la medicina alternativa” (Hand 1985: 240-251), un exemplu
interesant al rolului dominant pe care etnoiatria il poate avea inclusiv in societatea

627

BDD-V409 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:47 UTC)



Ioana REPCIUC

contemporand este oferit de China, tard in care o hotarare politicd a determinat
refuzul constient al metodelor si instrumentelor medicinei europene (corelata in
gandirea conducatorilor statului chinez cu ,,sovinismul” stiintei occidentale si a
influentei exagerate venite dinspre puternicile popoare europene) in avantajul unei
resurectii constiente a medicinei traditionale chinezesti’. Aceaste cautari si separari
de directii, europene sau asiatice, au fost puse de cercetitori pe seama impunerii
nevoilor psiho-afective ale ,,omului terapeutic”, pe care il raportam la teoriile
afectului, din sistematizarea lui Riviére. Vinovata de recurenta acestui psihic fragil
este pierderea credintei atat in gratia divind, cdt si in puterea magicianului
profesionist (Gay 2002: 279-294). Fragilitatea individualitdtii postmoderne si
cautarile inconsistente ale echilibrului acestei individualitdti, lipsa de securitate a
fiintei umane de astdzi au fost evidentiate de André Julliard, un observator al
,.vrajitoriei zilelor noastre”:

Recurgerea la magie [...] propune mai ales raspunsuri la starea de rau a
societatii actuale, avand deci o functie securizanta. [...] Astfel se pot intelege
practicile si ritualurile legate de magie ca tot attea spatii individuale ale libertatii de
interpretare §i reintrepretare a prescriptiilor dogmatice ale Bisericii sau a
conformismului elitist si Ingust al stiintei... (Julliard 1997: 280).

In urma acestei analize succinte a ,,contextului european”, as dori sa ma refer
la comportamentul societatii contemporane roméanesti fatd de fenomenul magiei
populare: un comportament refractar si superficial, ce conduce la distorsionarea pe
plan socio-cultural a imaginii agentilor magici traditionali, atitudine strdind mediului
romanesc §i venitd dinspre magia occidentald, mai ales urband, cu o lunga istorie a
ofensivelor religioase si sociale, care au consacrat un tipar patologic, dar
spectaculos, al pseudo-vrdjitorului din toate timpurile. Din dorinta de a construi
subiecte ,tari”, mass-media roméneasca a ajuns sd hiperbolizeze realitatea
etnofolclorica, sa falsifice astfel identitatea incd vie a tdranilor, sd ,,remodeleze
prototipurile”, asa cum vorbeste o autoare, Mihaela Serbanescu, despre exagerarile
demersului jurnalistic interesat de originalitatea practicilor traditionale si de a
exporta aceasta identitate rastdlmacitd: ,,Ne incanta sa ne vedem traditia pomenita de
altii, dar ne iritd cand e deformatd si rastalmacitd” (Serbanescu 1998: 123). Alaturi
de ,,vampirismul romanesc”, subiect ,,identitar” demult consacrat, apare cautarea in
mediul rural a reminiscentelor magiei traditionale. Un caz de acest gen este criticat
de Camelia Burghele, care identifica in cercetarile de teren din Silaj un asa-numit de
catre jurnalisti ,,sat al vrajitoarelor”, dar, din pricina acestei etichete pusa in urma
unei spectaculoase anchete a televiziunii roméane din Cluj, si un ,sat suparat pe
magie”, cum il numeste autoarea. Astfel, pentru cd magia neagra are mai mult
impact asupra unui public postmodern obisnuit cu productiile horror si cu
personajele negative, terifiante, reportajul respectiv a prezentat satul din Silaj ,,ca
exagerat de izolat si rupt de lume, un fel de reminiscentd a unui ev mediu
vrajitoresc, s-a instituit o atmosfera de mister si au fost intervievate unele femei in
varsta, peste al caror chip s-a putut rapid calchia o fizionomie de vrajitoare...”
(Burghele 2005: 296). Acest gen de publicitate negativd genereaza imediat o

3 Apud Paul Cornea, op. cit., p. 165. Vezi si Michel Strickmann, Bernard Faure, James E. Benn,
Chinese Magical Medicine, in ,,Jurnal of Assian Studies”, vol. 63, nr. 4, 2004, p. 1113—1114.

628

BDD-V409 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:47 UTC)



Avataruri contemporane ale magiei populare

atitudine retractild a comunitatii rurale si a descéntatoarelor satului, care se feresc sa
performeze in fata ochilor strdini, profanatori. Totusi, cercetatorii constatd o
prelungire a practicarii magiei populare de la sat la oras, supravietuirea riturilor si
retetelor magice in ciuda migratiei populatiei rurale. Despre aceasta magie ,,urbana”
vorbeste si o cercetitoare clujeana, Anamaria Lisovschi Petrean, care vede
practicarea descantecului la oras, dar cu tehnici venite din matca rurala, ,,0 anumita
incredere in miracol, ca forma de revenire la raddacini” (Lisovschi Petrean 2004:
192). Din pacate manifestarile etnoiatrice reminiscente in mediul urban sunt forme
decézute, care nu mai beneficiaza de determinantele psiho-sociale ale fiintei arhaice,
de credinta nemediatd in puterea cuvantului si de spatiul-timp ritualic. Singura
certitudine ramane, intr-adevar, nevoia de originar si de continuitate, pe un fond
psihologic remarcat §i intens discutat de catre specialisti, la care se adauga, intr-un
sens invers fatd de opiniile psihologilor si psihanalistilor, stigmatizarea din motive
jurnalistice a performerilor ritualurilor magice.

Denaturarea imaginii descantatorilor este observata si de catre doamna Silvia
Ciubotaru, specialistd in folclorul medical din Moldova, cind aceasta studia
integrarea sociald si conformatia spirituald a agentilor magici traditionali pe care ii
intalnise in cercetarile de teren. Silvia Ciubotaru subliniaza faptul ca ,,nu exista nicio
asemanare intre tdmaduitoarele de valoare exceptionala si acea imagine prototip,
impusa de prejudecdtile savantilor marginiti ori de unele opere literare — o fiinta
maleficd, vicleana, Inapoiatd, respingatoare si stupida”, ci acestea sunt inteligente,
afective, sensibile, daruite cu o intuitie deosebitd. Imaginea denaturatd a
practicantilor de ritualuri magice a fost conturatd de mass-media dezinformata: ,,Se
constatd o tendintd de dezavuare si ironizare a ruralilor aflati la rascruce, siliti sa se
readapteze noilor situatii” (Ciubotaru 2004: 175-184). Etnologia roménesca, avand
in sprijinul sau o bogatd traditie de cercetare a practicilor magice, a terenului §i nu a
savatarurilor”, are toate motivele sda ramana departe de zgomotul si furia
fenomenului occidental.

Ar fi interesant sd semnalam zestrea de semnificatii desuete si devieri
semantice pe care astazi o genereaza termenul ,,magie”, foarte cunoscut si aparent
specializat, ca si studiile de voitd tinutd stiintificdi puse sub egida manifestarii
spiritului magic ancestral. Contemporanii ne oferd astazi o magie culinard, o magie
politicd, o magie publicitard, o magie cinematografica s.a. De fapt, multi analisti ai
acestor tipuri de ,,magie” recunosc cd relatia magicd nu se mai stabileste 1n
contemporaneitate intre supranatural $i uman, ci avem de-a face cu o magie
eminamente interumana (Ritzer 1999), o simpla tehnica de manipulare si o serie de
strategii psiho-retorice.

In continuitatea sustinerii de citre profesorul Petru Caraman a necesititii de a
se profesa un ,.traditionalism eclectic” (Caraman 1994: 87), arhivand superstitiile §i nu
exacerbandu-le mimetic, un filozof contemporan, Jean-Jacques Wunenburger, sublinia
faptul ca lumea Europei de astdzi are nevoie de un imaginar activ i comun, insa acest
imaginar cultural european nu trebuie produs ex nihilo, ci trebuie sd exploatim
densitatea mitica a popoarelor europene, sa traim astizi cu miturile noastre demitizate,
sa nu le mai tratdim ca pe niste obiecte ale unei credinte naive, ci ca pe niste vectori ai
unei profunde si vitale culturi intelectuale (Wunenburger 2006: 14).

629

BDD-V409 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:47 UTC)



Ioana REPCIUC

Bibliografie

Bonte, Izard 2001: Pierre Bonte, Michel Izard (coord.), Dictionar de etnologie si
antropologie. Traducere coordonatd de Smaranda Vultur si Radu Rautu, Iasi, Editura
Polirom.

Bourdieu 2000: Pierre Bourdieu, Simful practic. Traducerea de Rodica Caragea. Postfata de
Mihai Dinu Gheorghiu. Editie ingrijita de Dan Lungu, lasi, Editura Institutul
European.

Burghele 2005: Camelia Burghele, /n numele magiei terapeutice, Cluj-Napoca, Editura
Limes.

Caraman 1994: Petru Caraman, De la instinctul de autoorientare la spiritul critic axat pe
traditia autohtond. Reflectii asupra conceptului despre specificul etnic in literaturd,
ca emanatie a sursei folclorice. Editie ingrijita si prefatd de Ovidiu Birlea, Bucuresti,
Editura Academiei.

Cih6 2007 : Miron Ciho, Studii de magie egipteand, Bucuresti, Editura Universitatii din
Bucuresti.

Ciubotaru 2004: Silvia Ciubotaru, Agenti terapeutici in folclorul medical din Moldova, in
,2Anuarul Muzeului Etnografic al Moldovei”, lasi, IV, 2004, p. 175-184.

Cornea 2006: Paul Cornea, Interpretare si rationalitate, lasi, Editura Polirom.

Eliade 1997: Mircea Eliade, studiul Ocultul si lumea modernd, in Ocultism, vrdjitorie §i
mode culturale. Eseuri de religie comparata. Traducere de Elena Borta, Bucuresti,
Editura Humanitas.

Feyerabend 1975: Paul Feyerabend, Against Method. Outline of an Anarchistic Theory of
Knowledge, Humanities Press.

Gay 2002: Peter Gay, Oameni in plasa terapeuticii, in volumul Ute Frevert, Heinz-Gerhardt
Haupt (coord.), Omul secolului XX. Traducere de Maria-Magdalena Anghelescu, Iasi
Editura Polirom, 2002, p. 279-294.

Hand 1985: Wayland D. Hand, Magical Medicine: An Alternative for “Alternative
Medicine”, in “Western Folklore”, vol. 44, nr. 3, 1985, p. 240—251.

Herveu-Léger, Willaime 2001: Danielle Herveu-Léger, Jean-Paul Willaime, Sociologies et
religions. Approches classiques, Paris, P.U.F.

Janeau 1984 : Claude Janeau, Magie et vie quotidienne, in Magie, sorcellerie,
parapsychologie, Bruxelles.

Julliard 1997: André Julliard, Urgia sortilor. Vrdjitoria zilelor noastre in Franta, in Robert
Muchembled, (coord.), Magia si vrajitoria in Europa din Evul Mediu pdna astdzi.
Traducere de Maria si Cezar Ivanescu, Bucuresti, Editura Humanitas.

Jung 1996: Carl Gustav Jung, Amintiri, vise, reflectii. Consemnate si editate de Aniela Jaffé.
Traducere de Daniela Stefanescu, Bucuresti, Editura Humanitas.

Lisovschi Petrean 2004: Anamaria Lisovschi Petrean, Etnoiatria, magia si descdntecul
terapeutic, Cluj, Editura Napoca Star.

Morin 1999: Edgar Morin, Paradigma pierduta: natura umand. Traducere de Iulian
Popescu, lasi, Editura Universitatii ,,Al. I. Cuza”.

Montandon 2004: Alain Montandon, Basmul cult sau taramul copilariei. Traducere si
prefatd de Mugurag Constantinescu, Bucuresti, Editura Univers.

Nietzsche 1996: Fr. Nietzsche, Calatorul si umbra sa: omenesc, prea omenesc. Traducere de
Otilia-loana Petre, Bucuresti, Editura Antet.

Riviére 2000: Claude Riviére, Socio-antropologia religiilor. Traducere de Mihaela Zoicas,
Iasi, Editura Polirom.

Ritzer 1999: G. Ritzer, Enchanting a Disenchanted World, Thousand Oaks, CA: Pine Forge Press.

630

BDD-V409 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:47 UTC)



Avataruri contemporane ale magiei populare

Strickmann, Faure, Benn 2004: Michel Strickmann, Bernard Faure, James E. Benn, Chinese
Magical Medicine, in ,,Jurnal of Assian Studies”, vol. 63, nr. 4, 2004, p. 1113—1114.

Serbanescu 1998: Mihaela Serbanescu, Mass-media si remodelarea prototipurilor, in
»Revista de Etnografie si Folclor”, Tomul 43, nr. 1-2, 1998, p. 123.

Tambiah 1990: Stanley Jeyaraja Tambiah, Magic, Science, Religion and the Scope of
Rationality, Cambridge, Cambridge University Press.

Zell-Ravenheart 2007: Oberon Zell-Ravenheart, Manual de initiere in vrdjitorie. Traducere
de Mihaela Vanatoru si Lucia Dos, Iagi, Editura Polirom.

Weber 1971: Max Weber, Economie et société, t. I°. Traduit par Julien Freund, Pierre
Kamnitzer, sous la diréction de Jacques Chany et Eric Dampierre, Paris, Plon.

Wellek 1970: René Wellek, Conceptele criticii. Traducere de Rodica Tinis. Prefatd de Sorin
Alexandrescu, Bucuresti, Editura Univers.

Les avatars contemporaines de la magie populaire

L’étude propose une analyse du contexte comparé, roumain et occidental, des
manifestations contemporaines de la magie populaire. Les problémes discutés sont : les
nombreuses théories et directions de recherche qui regardent ce phénomeéne dans le monde
scientifique et les déviations souffertes par la tradition magique rurale en conflit avec 1’image
publique et journalistique artificielle qu’on lui a crée. Pour une meilleure approche du fond
spécifique de cette manifestation on devra prendre en compte les théories sociologique et
anthropologiques qui ont analysée la rationalité particuliere de la magie populaire. Il serait
nécessaire aussi de centrer la recherche de la spécificité roumaine du folklore magique sur
les dates ethnologiques offert par le milieu rural, en évitant consciemment I’import
automatique de 1’image occidentale du magicien.

lasi, Romdnia

631

BDD-V409 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:47 UTC)


http://www.tcpdf.org

