
567 
 

 
 
 

Distorsiuni în tipologia folclorică – legenda  
de întemeiere 

 
Adrian CRUPA 

 
Diferenţa majoră între gândirea modernă şi cea tradiţională (pe care studiul de 

faţă o are în vedere) constă în faptul că, spre deosebire de prima, cea de-a doua nu 
operează atât cu instrumentele raţiunii exacte (conceptele), cu „definiţiile” în sens 
ştiinţific, cât, mai degrabă cu intuiţii exprimate în simboluri, de unde şi denumirea 
simultană de „gândire simbolică”. Înţelelegând simbolul ca „inexprimabilul făcut 
comprehensibil, fără a fi făcut exprimabil” (Andrei Pleşu, Despre simbol, conferinţă 
susţinută la Institutul de Istoria Artei, septembrie 1986 apud Manolescu 2002: 19), 
observăm că unul dintre principalele medii de manifestare ale sale îl constituie 
legendarul: cadru epic care narativizează revelaţia, căutând să exprime indicibilul 
prin intermediul simbolului. Ceea ce studiul de faţă îşi propune este definirea şi 
delimitarea unei categorii distincte a legendelor de întemeiere din marea masă a 
legendei populare româneşti, deşi o asemenea categorie nu apare ca distinctă în 
clasificarea operată de ediţia critică a lui Tony Brill. În legendele de întemeiere 
simbolul originii extra-ordinare/mundane va fi, rând pe rând, pământul inform din 
„fundul apelor” primordiale – în cosmogonii, animalul-călăuză (i.e. zimbrul) sau 
rămăşiţa nefinalizată a unui început (zidul părăsit) – în legendele de descălecat ori de 
întemeiere monastică şi arborele sacru, „locul ales” sau orice alt element revelat – în 
legendele ce însoţesc riturile de fundare ale unei aşezări sau ale unei construcţii. 

 
I. Legendele de întemeiere 

 
I.1 Legenda 
 

Definirea termenului de „legendă” a necesitat îndelungi discuţii de 
specialitate. Aceasta se datorează, în parte, faptului că o mare perioadă de timp el a 
fost folosit în diferite contexte pentru a denumi realităţi diverse, fără a i se fi precizat 
prea bine sensul propriu şi limitele sale. Cunoscută din cele mai vechi timpuri, 
culeasă încă din perioada romantică a folcloristicii, considerată de către şcoala 
etnopsihologică drept document de prim ordin în procesul de definire a identităţii 
naţionale, comentată şi folosită ca izvor de inspiraţie pentru literatura cultă, legenda 
a constituit una dintre primele specii folclorice intrate în atenţia specialiştilor şi a 
publicului larg. Relaţionată uneori cu mitul (faţă de care se bucură sau nu – în 
funcţie de diversele teorii – de primat genetic), iar alteori cu celelalte specii ale 
prozei populare, legenda a fost culeasă şi/sau analizată de nume mari ale etnologiei 
şi folcloristicii mondiale, precum fraţii Jakob şi Wilhelm Grimm în Deutsche Sagen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Adrian CRUPA 

568 
 

(1816–1818) şi în Die deutsche Heldensage (1829), ori A. Van Gennep în La 
Formation des Legendes (1910).  

În spaţiul românesc, deşi există un real interes pentru culegerea acestei specii 
folclorice încă din a doua jumătate a secolului al XIX-lea, nu se ajunge la o 
inventariere şi structurare deplină a categoriei legendei populare decât la sfârşitul 
anilor ’60 ai secolului trecut, atunci când, în 1969, Tony Brill înaintează Editurii 
Academiei R.S.R. textul bilingv (română şi franceză) al Tipologiei bibliografice a 
legendei populare româneşti, rămas însă nepublicat până în 2005 (Cf. Sabina Ispas, 
Prefaţă în Brill 2005: 5). Demersul autoarei este completat de apariţia ulterioară a 
unei serii de antologii ale legendei populare româneşti: Legende populare româneşti. 
Legende istorice (1970), Legende geografice româneşti (1974), Legende populare 
româneşti, I (1981). Însă fixarea terminologiei referitoare la domeniul legendei a 
fost un proces îndelungat şi, relativ, anevoios. Spre exemplificare, pe parcursul 
secolului al XIX-lea, termenul de legendă a fost folosit ca dublet semantic pentru 
noţiunea de „basm” în titlul culegerii lui Petre Ispirescu, Legendele sau basmele 
românilor adunate din gura poporului (1882), ori în cel al lucrării lui Lazăr 
Şăineanu, Basmele române în comparaţiune cu legendele antice clasice şi în 
legătură cu basmele popoarelor învecinate şi ale tuturor popoarelor romanice 
(1895). Dacă pentru textul lui Ispirescu problema clarificării terminologice nu se 
pune, în cazul volumului lui Şăineanu precizarea sensului noţiunilor folosite este un 
deziderat (definindu-se termeni precum  basm, poveste, legendă, snoavă), 
nefinalizat, după opinia lui I. C. Chiţimia (Chiţimia 1971: 23), deoarece termenii 
astfel precizaţi nu sunt folosiţi şi în clasificarea „basmelor”, preferându-se formule 
ca „poveşti fantastice, etico-mitice, religioase şi glumeţe”. Aproximativ în aceeaşi 
perioadă (1893), B. P. Hasdeu propunea în al său Etymologicum Magnum 
Romaniae, la articolul referitor la basm, termenul deceu ca unul potrivit conţinutului 
cunoscut ulterior sub titulatura de legendă etiologică: „Deceul este un basm, menit a 
da soluţionarea unei probleme. Prin forma sa interogativă el se apropie de 
ghicitoare; prin fond însă, prin mijloacele pe cari le  întrebuinţează, prin elementul 
cel supranatural, deceul face pe deplin parte din basm. Un deceu, fie cât de scurt, nu 
se va confunda niciodată cu ghicitorile; pe când, din contra, un deceu ceva mai lung 
are până-ntr-atâta aspectul unui basm, încât colectorii îl publică fără nici o sfială 
între basmele propriu-zise; şi nici n-au unde aiurea să-i afle locul în întreaga sistemă 
a literaturii poporane. [...] El se naşte din însoţirea în părţi a visului cu aievea” (B.P. 
Hasdeu, Etymologicum Magnum Romaniae. Dicţionarul limbii istorice şi poporane 
a românilor, III, 1893, col. 2596-2652, s.v. „basm” apud Păun, Angelescu 1983: 
256). Lucrurile nu s-au limpezit pe deplin nici în perioada modernă a folcloristicii 
autohtone, de vreme ce atunci când, în 1966, Ovidiu Bîrlea definea în Prefaţa la 
Antologia prozei populare epice termenul („Legenda e o naraţiune care caută să 
explice obârşia unui fenomen, al unui aspect de detaliu chiar, sau să comenteze şi să 
comemoreze fapte şi figuri de seamă din trecutul maselor populare” Bîrlea 1966: 
31), vorbea încă despre mit ca despre o „subspecie” a legendei (Bîrlea 1966: 29). 

De fapt, din punct de vedere istoric, termenul legendă este o creaţie a Evului 
Mediu. Menţionat pentru întâia oară în secolul al XIII-lea în scrierile unui hagiograf 
catolic, Jacobus de Voragine (Legenda sanctorum, Legenda aurea), „legenda e un 
neutru plural (sg. legendum), semnificând ceva de citit şi care a devenit, în Evul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Distorsiuni în tipologia folclorică – legenda de întemeiere 

569 
 

mediu, un substantiv feminin, legenda evocând o activitate aproape rituală. 
Aplicându-se la o suită de vieţi de sfinţi, legenda capătă aproximativ sensul lat. 
legere. Dar el ia, deopotrivă, sensul unei istorisiri neatestate, iar prin adj. legendar/ă 
conservă foarte puternic acest aspect şi anume ceea ce nu poate fi adevărat în sensul 
de istorie” (Păun, Angelescu 1983: XXX). În paralel cu evoluţia livrescă a 
termenului (legende hagiografice) şi cu o semnificaţie sensibil diferită, legenda s-a 
dezvoltat şi ca o realitate esenţială a culturii tradiţionale. În limba germană există, de 
altfel, două cuvinte pentru cele două tipuri de texte desemnate: legende pentru cele 
religioase şi Sage pentru legendele istorice. Întâlnirea dintre termenul livresc şi 
realitatea desemnată va ţine de o perioadă ulterioară, cea a dezvoltării interesului 
pentru folclor şi, implicit, a disciplinei aferente, şi anume, folcloristica. Într-o primă 
etapă, legenda populară culeasă a fost comentată prin relaţionare cu basmul. Dintr-o 
astfel de perspectivă, Jakob Grimm afirma în Deutsche Sagen (1816) că: „Das 
Märchen ist poetischer, die Sage historischer”, lărgind, în Deutsche Mithologie 
(1844), spectrul comparaţiilor înspre categoria poveştii: „Mai liberă, mai puţin 
încătuşată decât legenda, povestea e lipsită de acea aşezare locală care stânjeneşte 
legenda, dar o face mult mai intimă. Povestea zboară, legenda merge, îţi bate la uşă; 
una poate fi elaborată mai liber, cu lux de imaginaţie, cealaltă are aproape autoritatea 
istoriei” (Cf. Păun, Angelescu 1983: XXXI). Comparaţiile ce au urmat au pus, cum 
era şi normal, în paralel legenda cu mitul. Deşi legătura între cele două categorii ale 
gândirii tradiţionale este una firească, filiaţia dintre ele a constituit un perpetuu 
subiect de controverse. Pornind de la fascinaţia exercitată în epocă de instituţia 
totemului, Arnold van Gennep stabileşte propria sa teorie asupra primatului genetic 
al legendei totemice atât faţă de mit, cât şi faţă de legendă aşa cum erau ele înţelese 
în epocă1: cultul totemului presupune în manifestarea sa un ritual pe parcursul căruia 
se istorisesc şi se retrăiesc faptele atribuite totemului. În timp, istoria respectivă 
(legenda totemică) se desprinde de cultul strict al totemului devenind un fel de 
protolegendă2 din care, într-o etapă ulterioară, se individualizează, în funcţie de 
context şi menire, miturile şi legendele propriu-zise. În virtutea acestor premise, Van 
Gennep încercă să stabilească o linie clară de demarcaţie între legendă – „o 
povestire localizată, individualizată” şi mit – „o legendă în legătură cu lumea 
supranaturală şi care se traduce, în acte, prin rituri” (Van Gennep 1997: 43).  

Se observă consecvenţa cu care, în definiţiile de mai sus, se insistă asupra 
caracterului istoric şi local al legendei, considerându-se acestea ca fiind criterii 
suficiente de diferenţiere faţă de mit. Se uită, însă, că deseori acelaşi motiv poate 
constitui sâmburele atât al unui mit, ca şi al unei legende. De exemplu, aceleaşi 
istorisiri despre facerea lumii (cosmogoniile) în spiritualitatea românească sunt 
considerate când mituri (la Romulus Vulcănescu în Mitologie română), când 
legende (în Tipologia lui Tony Brill). În consecinţă, se impune stabilirea unor criterii 
mai exacte de distingere a legendei de mit: unul, care să aibă în vedere natura şi 
                                                 
      1 „În legendă, locul este indicat cu precizie, personajele sunt indivizi determinaţi, faptele lor au un 
fundament care pare a fi istoric şi posedă însuşiri eroice. [...] Mitul ar fi, în fapt, o legendă localizată în 
regiuni şi timpuri situate în afara atingerii umane, personajele fiind divine” (Van Gennep 1997: 39). 
       2 „Ea (protolegenda, n.n.) se prezintă ca un conglomerat din care trebuie să disociem basmul 
autentic de legenda autentică, sau, după caz, legenda istorică de legenda heraldică, fiecare după 
trăsăturile ei concrete, analizabile” (Ursache 2001: 138). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Adrian CRUPA 

570 
 

evoluţia personajului central (zeu/erou), este semnalat pornind de la o observaţie a 
lui Arnold van Gennep de Petru Ursache în studiul deja citat3; şi altul, axat pe 
atitudinea pe care oamenii o manifestă faţă de textul în cauză (religioasă faţă de mit 
şi de simplă încredinţare în realitatea faptelor istorisite faţă de legendă). În cazul 
spiritualităţii autohtone, nu se poate vorbi totuşi despre o atitudine sacră sau cultică 
în legătură cu textele ce istorisesc facerea lumii, ceea ce ne îndeamnă să credem că 
nu se poate vorbi in actu despre acestea ca despre nişte mituri (deşi o certă 
ascendenţă mitică există fără îndoială), ci mai degrabă ca despre nişte legende 
cosmogonice. Prin urmare, deşi ambele spun lucruri adevărate, care, de regulă, 
fundează ceva4, deşi ambele pot fi (şi sunt) dublate de ritual, unul – mitul – ţine 
(prin eroi şi receptare) de sfera sacralităţii, în vreme ce legenda se mărgineşte la a 
transmite adevăruri esenţiale, fiind receptată ca atare. 

În ceea ce priveşte clasificarea legendelor, există aproximativ la fel de multe 
teorii ca şi în cazul definiţiilor. Fraţii Grimm gândeau legendele (Sage) organizate în 
trei mari categorii: locale, etiologice şi istorice, omiţând din această împărţire pe 
cele religioase (legende) şi neluând în seamă textele încadrabile simultan în toate 
cele trei situaţii. Arnold van Gennep vedea, de asemenea, o structurare tripartită: 
legende despre lumea naturală, legende despre lumea supranaturală şi legendele 
istorice. „International Society for Folk-Narative Research” recomanda în sesiunea 
de la Budapesta din 1963 în virtutea colecţiilor de texte existente împărţirea în 
următoarele patru tipuri: legende etiologice sau eshatologice, istorice sau despre 
istoria civilizaţiei, mitologice sau despre fiinţe naturale şi supranaturale şi religioase. 
Referindu-se strict la spaţiul românesc şi bazându-se pe materialul folcloric 
înregistrat şi pe caracterul local al acestuia5, Tony Brill clasifica (încă înainte ca 
sesiunea de la Budapesta să aibă loc) corpusul legendei populare româneşti în patru 
mari sectoare: legende etiologice, mitologice, religioase şi istorice, subîmpărţite la 
rându-le în domenii, capitole şi subcapitole în funcţie de specificul fiecăruia. Ceea 
ce în continuare se va numi legendă de întemeiere nu apare ca şi categorie distinctă 
în nici unul dintre sistemele amintite, ci este o asociere bazată nu pe asemănări 
tematice, ci pe consubstanţialitate. Astfel, deşi provin din sectoare diverse precum 
cel al legendelor etiologice despre creaţia lumii sau cel al legendelor geografice şi 
toponimice, precum şi din cel al legendelor istorice ori religioase, toate îşi regăsesc 
un fond comun în ideea de întemeiere ce le străbate de la un capăt la celălalt ca un 
fir ce vine dinspre miturile de origine, continuându-se înspre mulţimea riturilor de 
fundare. 

I.2 „Întemeierea” 
 

Dicţionarul explicativ al limbii române afirmă s.v. „temei”: „Lucru sau partea 
cea mai importantă din ceva; temelie, fundament, bază [...]; motiv, pricină, cauză, 
prilej; toi, miez, mijloc (al unei acţiuni, al unui interval de timp)”, completând că, în 

                                                 
      3 „...legenda pune accent pe naşterea, faptele şi moartea eroului. Textele care se abat de la această 
regulă rămân fără relevanţă” (Ursache 2001: 149). 
      4 cf. definiţiile date mitului de Mircea Eliade în Aspecte ale mitului (Eliade 1978:  5-6 sqq.). 
      5 „...numai cataloagele naţionale, în care se poate include întreg materialul tradiţional, permit 
determinarea acestor trăsături esenţiale naţionale, care singure fac cu putinţă o ulterioară studiere 
comparativă a lor cu legendele altor popoare...” (Brill 1966: 260-261). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Distorsiuni în tipologia folclorică – legenda de întemeiere 

571 
 

expresii precum de temei, cu temei, cuvântul îşi adânceşte semnificaţia înspre 
sensuri ca „de bază, solid, serios, însemnat, important, [...] întemeiat, [...] (care este) 
de-a binelea, temeinic”, iar la verbul „a întemeia”: „A înfiinţa, a funda (un stat, o 
instituţie etc.); a zidi, a clădi; a pune temelii durabile, a consolida; a avea ca temei, a 
se sprijini, a se baza (pe ceva)” (DEX 1996: 1082b, 538a). Devine prin urmare 
vizibilă – în legătură cu procesul de întemeiere – insistenţa asupra caracterului său 
esenţial, faptul că stă la baza tuturor lucrurilor, dându-le acestora semnificaţie şi 
trăinicie. Întemeierea ajunge astfel a fi sinonimă cu existenţa, cu fiinţa şi fiinţarea, 
îndeosebi în ceea ce priveşte originea  lucrurilor. 

Când se referă la problematica întemeierii în cultura tradiţională, etnologii şi 
folcloriştii au în vedere îndeosebi „miturile de întemeiere”, „legendele de 
întemeiere” şi „riturile de întemeiere”. Dintre toate acestea, studiul de faţă are în 
vedere legendele de întemeiere care ni se par a fi cel mai bine reprezentate în tradiţia 
românească, fără a ignora strânsele legături existente între mit şi legendă, pe de o 
parte, şi între legendă şi ritual, pe de cealaltă parte. Pentru omul tradiţional – 
frământat de lămurirea rosturilor propriei existenţe şi a lucrurilor ce-i stau în 
preajmă – problematica întemeierii constituie o parte esenţială a gândirii sale. Faptul 
este vizibil în locul important (nu atât sub aspect cantitativ, ca densitate a 
producţiilor folclorice, cât calitativ, ca situare ierarhică a lor) pe care textele 
referitoare la întemeiere îl ocupă în diversele creaţii folclorice, mergând de la 
presupusele mituri de origine sau de la legendele aferente începuturilor diferitelor 
aşezări şi formaţiuni statale, şi până la credinţele şi riturile legate de construcţia unui 
edificiu (fie el casă, biserică ori mănăstire). Nici trecerea timpului, nici 
modernizarea spaţiului rural nu au dus la dispariţia acestei atitudini, ci – în termenii 
lui Mircea Eliade – la camuflarea ei îndărătul actelor şi credinţelor cotidiene. Două 
exemple se dovedesc a fi revelatoare în acest sens. Unul, amintit de Vasile Tudor 
Creţu în volumul Existenţa ca întemeiere (perspective etnologice) datează din 10 
august 1961, cules fiind de la un informator – Roman Gheorghe – de 69 de ani din 
Macovişte, Caraş-Severin. Surprins în momentul în care repara zidul nordic al 
locuinţei care se surpase, aparent fără motiv (casa fiind destul de solidă), cu câteva 
nopţi înainte şi chestionat despre posibilele cauze ale necazului,  ţăranul 
mărturiseşte: „Ehei śine-l şćie!? Puaće dîn priśina ploii, dar nu numa d-aia! Îţi spun 
io de śe: cîn’am săpat dă fundăment, dîn buźac o ieşît un şărpe şî Pătru n-o avut śe 
lucra, l-o omorât cu arşoù. Muma s-o năcăjît atunś ş-o dzîs că dă śe o omorît şărpile 
ăla că iel îi talpa căşî, şî nimic în lumea asta nu ţîńe dacă n-are la talpă viaţă pră 
care să se sprijoańe” (Creţu 1988: 60). Al doilea exemplu, amintit de Anca 
Manolescu în Locul călătorului. Simbolistica spaţiului în Răsăritul creştin, este de 
dată mai recentă, fiind cules în 1993 de către cercetătoarea bucureşteană din comuna 
transilvăneană Parva-Rebra, Năsăud, cu ocazia unei anchete prilejuite de 
reîntemeierea unei aşezări monastice. Pe locul unui vechi schit ortodox distrus în 
secolul al XVIII-lea de armatele imperiale habsburgice, ţăranii din cele două 
comune învecinate, Parva şi Rebra, decid să reîntemeieze o mănăstire dincolo de 
toate avantajele pe care, în contextul situaţiei economice a satului românesc 
postdecembrist, le-ar fi putut obţine în urma valorificării materiale a terenului. 
Nicolae Danciu, primarul din Rebra, declara: „Pînă la 1700 a fost un schit aici, un 
schit călugăresc de rit ortodox. Din ordinul Mariei Tereza şi a celor ce au urmat o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Adrian CRUPA 

572 
 

fost distruse toate acestea. După revoluţie, ne-am gândit să reînfiinţăm tradiţia pe 
acest loc. Deşi au fost presiuni din toate părţile ca să dăm locul altuia. Mi-a promis 
cineva 2000 de mărci ca să facă hotel şi pe urmă câştig în fiecare lună. Eu cu 
părintele paroh Nedelea şi cu părintele protopop am venit aici ca să însemnăm locul 
ăsta pentru mănăstire, ca să reînviem tradiţia lui, care a fost. Trebuie să ne ridicăm 
puţin după vremurile astea care au fost. Hotel poate să facă oriunde, ăsta e loc de 
mănăstire, locul mănăstirii”(Manolescu 2002: 169 sqq.). Exemplul este cu atât mai 
elocvent, cu cât se are în vedere şi relaţia sătenilor cu locul şi cu caracterul „ales” al 
său, precum şi persoana întemeietorului, stareţul fiind un fost sătean călugărit în 
Oltenia, care decide să se reîntoarcă în locurile de baştină (deşi din punctul de 
vedere al izolării de lume nu sunt tocmai ideale), şi nu oricum, ci săpându-şi o grotă 
în pământ (neprielnic, prin structura sa, acestui lucru). 

Exemplele amintite vin să precizeze mai bine locul şi, mai ales, modul în care 
ţăranul român, exponent al gândirii tradiţionale, înţelege sensul procesului de 
întemeiere. Se observă că, pe de o parte, actul întemeierii se încadrează în viziunea 
„gospodărească” asupra universului punând „rânduială” în  cele ce încă nu sunt 
(cosmogonia săvârşită de Dumnezeu), dar şi în cele ce sunt făptuite de către om 
(fundarea familiei, casei, aşezării, ţării), stabilind, prin analogie cu actul divin, ceea 
ce Ovidiu Papadima numea etica tradiţională. Pe de altă parte, creaţia (umană) 
răspunde nevoii de concret care caracterizează gândirea simbolică, oferind ipostaze 
vizibile şi apropiate ale, totuşi, îndepărtatului act creator divin. Prin urmare, 
aducerea la fiinţă a ceva (familie, locuinţă, aşezare ori ţară) se face doar în baza unei 
fiinţe pre-existente care să certifice, de obicei prin jertfă, realitatea noii creaţii. 
Datorită fiinţei eterne a lui Dumnezeu se va ivi lumea cu toate ale ei. Din fiinţa 
sinelui fiecăruia, prin căsătorie şi jertfa pe care o implică, se naşte o nouă realitate 
spirituală – familia – matrice a unei posibile noi vieţi. Prin fiinţa umană spaţiul 
capătă contur şi identitate, sub forma întemeierii locuinţei şi a aşezării, iar ca urmare 
a jerfei de care membrii unui neam (familie extinsă) dau dovadă fiinţează ţara. Se 
deduce din cele de mai sus că, în ceea ce priveşte actul întemeierii, din perspectivă 
tradiţională, orice existenţă/fiinţă îşi trage seva din existenţe/fiinţa precedentă, astfel 
încât se poate vorbi concomitent despre un caracter continuu al întemeierii şi despre 
ambivalenţa noii existenţe, nouă şi totuşi veche prin ceea ce moşteneşte de la fiinţa 
ce o precede. Aspectele acestea se vor reflecta, mai târziu, în felul cum persoana 
întemeietorului va fi înţeleasă ca făcând simultan parte din două ordine ale realităţii 
(lumea de aici şi cea de dincolo, străin şi autohton, unul şi doi totodată). 

 
II. Mit de origine – Legendă de întemeiere – Rit de construcţie 
 

Legendele populare se constituie într-un intermediar între adevăruri, deseori 
esenţiale, şi structurile imaginare menite de cele mai multe ori să satisfacă  perpetua 
nevoie de modele idealizate ale umanităţii. Datorită spaţiului legendar, omul 
tradiţional reuşeşte să-şi părăsească (fie şi la modul simulat) mediul său obişnuit şi 
să existe, în limitele convenţiei, între coordonatele idealului faţă de care se simte 
atras. Însă, a fi/exista/fiinţa la modul idealizat, nu înseamnă altceva decât a te 
întemeia pe sine în baza unor premise exemplare. Dacă acest deziderat major nu 
poate fi atins aşa cum mitul ar fi făcut-o posibil, atunci, cel puţin, proiecţiile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Distorsiuni în tipologia folclorică – legenda de întemeiere 

573 
 

legendare asigură un ascendent mitic, care la rândul lui înnobilează, oferind temeiul 
identităţii. În acest sens, Tony Brill observa că „faptele care se înlănţuiesc în 
naraţiuni sunt de domeniul fanteziei. Amănuntele şi impulsul lor însă dovedesc 
adânca cunoaştere a realităţii, privită cu surpriză, cu înţelegere, cu uimire şi de multe 
ori cu umor nedezminţit, care ţâşneşte din însăşi viaţa şi concepţiile populare” (Brill 
1981: 8). 

Legendei i se recunoaşte în primul rând caracterul etiologic, vorbindu-se 
despre ea în termenii unei adevărate ştiinţe populare. Privite din perspectiva 
descendenţei din mit şi, implicit, din gândirea specifică acestuia – cea mitică – se 
descoperă un alt aspect al legendei, mai puţin promovat, şi anume cel de surprindere, 
ipostaziere şi comunicare a procesului de adecvare a fiinţei umane la spaţiul locuit 
şi la lume în general. Acţiune conştientă şi liber asumată, adecvarea presupune un 
dublu aspect: 

• exterior: vizând relaţia om – natură manifestă în dublu sens, prin 
adecvarea la spaţiu în „întemeierea a ceva” (casă, biserică sau 
mănăstire, aşezare, ţară), concomitent cu adecvarea spaţiului la 
propria identitate („omul sfinţeşte locul”), fapt vizibil în legendele 
toponimice, şi 

• interior: însemnând „întemeierea sinelui” în procesul de adecvare la 
univers şi la alteritatea familială. 

Dincolo de procesul adecvării fiinţei umane la spaţiu (interior şi exterior) se 
impune a fi semnalat şi procesul complementar al adecvării la timp, realizat o dată 
cu intrarea în istorie, prin actul cosmo- şi antropogoniei. Dacă prin actul creaţiei 
(întemeierea lumii), universul şi, implicit, omul încep să fie/să existe (recunoscând 
aici aspectul pasiv al procesului de întemeiere: sunt prin Altul), prin celelalte acte de 
fundare se manifestă aspectul activ al întemeierii (sunt prin sine). Asfel înţeleasă de 
către gândirea tradiţională, creaţia/întemeierea nu este una care o concurează pe cea 
a demiurgului, ci una care vine în continuarea aceleia în spirit quasi-mitic. Actele 
fondatoare ale omului vor fi reflectări particulare ale Marelui Act Fondator al lui 
Dumnezeu prin care toate cele ce sunt au început să fie, rolul legendelor fiind acela 
de a aminti şi a dubla verbal întemeierea factică: „povestitul (ca echivalent/expresie 
rituală a) istoriei sacre înfăptuindu-se, con-sacrează actul derivat omologându-l 
paradigmatic şi identificându-l magic (prin consubstanţiere simbolică şi prin 
sinergism) cu originalul, cu actul ritual primordial. [...] (dobândind astfel, n.n. A.C.) 
un înţeles revelator (şi implicit întemeietor)” (Boldureanu 2003: 94). 

Urmând exemplului divin, prin întemeiere omul culturilor tradiţionale nu va 
urmări altceva decât trecerea de la haos la ordine, la ordinea inspirată de identitatea 
rezultată din procesul de adecvare la univers. Acesta s-a dovedit a fi însă un adevărat 
proces de semnificare a lumii, de semantizare a tuturor existenţelor astfel încât să 
devină posibil un dialog între identitatea obţinută prin întemeierea de sine şi 
alteritatea apărută în urma întemeierii exterioare. Este tocmai ceea ce Vasile Tudor 
Creţu numea, urmând accepţiei date de Andrei Pleşu, ethos: „în greceşte, termenul 
ethos din care s-a născut denumirea târzie a eticii însemna, între altele, locuinţă. 
Componenta spaţială şi arhitecturală pe care acest termen o implică e esenţială, din 
punctul nostru de vedere, pentru înţelegerea adcvată a legii morale. [...] Iar etica e 
amenajarea lumii în vederea locuirii ei, e întemeierea unui spaţiu în care sufletul să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Adrian CRUPA 

574 
 

se poată simţi ca şi cum ar fi acasă” (Pleşu 1988: 25-26). Într-o altă ordine de idei, 
referindu-se la gândirea ce animă legendele populare româneşti, Gh. Vlăduţescu o 
apropie – prin mijlocirea termenului de protofilosofie (mitică) – de noţiunea de filo-
sofie (disociată la rându-i de simpla „sophia”): „Filo-sofia, deşi o asumare a lumii şi 
încă a lumii ca totalitate, nu este suma cunoştinţelor, un fel de breviar al 
înţelepciunii. Ea, spre a zice ca Aristotel, are ca obiect fiinţa ca fiinţă, este o ştiinţă a 
principiului întemeietor în ordinea naturii şi în ordinea umanului. Reflecţie asupra 
lumii şi reconstrucţie a ei (legenda este ea însăşi o modalitate de asumare a 
cosmosului care, prin adecvarea la el, înfăptuieşte o veritabilă reconstrucţie a lumii, 
n.n. A.C.), reflecţie asupra omului şi reconstrucţie a lui, filosofia îndeplineşte un rol 
care absoarbe pe acela de a explica” (Vlăduţescu 1982: 14). 

Legendele de întemeiere reprezintă un caz aparte în categoria mai largă a 
legendei populare. Ceea ce le deosebeşte nu este atât forma şi structura lor, cât 
proximitatea – prin intermediul subiectului tratat şi al funcţiei pe care o îndeplinesc 
– atât faţă de zona arhetipală a mitului (cu preponderenţă în cazul legendelor 
cosmogonice şi antropogonice), cât şi faţă de cea  a rit(ualu)lui, pe care îl 
secondează în plan verbal şi imaginar (în legendele despre fundarea 
casei/construcţiei sau a aşezării). Poate că legendele de întemeiere cel mai aproape 
de legendarul propriu-zis sunt cele referitoare la întemeierea ţării sau a lăcaşului de 
cult. Stabilind legătura între două realităţi diferite (una, de origine, cealaltă, cea 
nouă, obţinută prin întemeiere), ele devin ilustrative şi pentru felul în care, în 
gândirea tradiţională, se structurează relaţia dintre identitate şi alteritate sub aspectul 
raportării persoanei întemeietorului la spaţiul în care are loc procesul de întemeiere, 
dar şi a Întemeietorului celest care se apropie de întemeiatul uman. Această 
nesperată apropiere6, face ca relaţiile transcendente să devină, prin cotidianul lor, 
aproape imanente, fapt ce duce, în spiritualitatea românescă tradiţională, la 
îndepărtarea de universului specific mitului şi apropierea concomitentă de cel al 
legendei. Lucrul acesta se răsfrânge şi asupra manifestării legăturii cu sacrul, care nu 
dispare (odată cu atitudinea mitică), ci se transformă, astfel încât textele ce narează 
începuturile lumii devin „cosmologie doar în mod secundar, şi etică în modul 
principal” (Papadima 1995: 35). Putem afirma, în consecinţă, că, în materie de 
cosmogonii, în cultura tradiţională românească se poate vorbi mai degrabă de 
„legende” decât de „mituri de întemeiere”: „Ca şi miturile de origine, ca şi – mai 
departe şi mai profund – sâmburele mitematic/mitologem al legendei totemice, ca şi 
simbolul în stare genuină – legenda folclorică este, prin originea speciei şi prin scop, 
o povestire despre o entitate primordială ori modelată după paradigma acesteia. 
Realitatea despre care  legenda vorbeşte, pe care o certifică şi astfel o întemeiază – 
este imuabilă şi definitivă” (Boldureanu 2003: 86-87). Atunci când se referă la 
cosmogonia românească şi sud-est europeană, nici chiar Mircea Eliade nu este 

                                                 
      6 „P-ale vremuri vechi, când cerul era aproape de pământ şi când mulţi din cei cu picioroange îl 
puteau atinge cu mâna, după cât se aude din bătrâni, cică p-atunci lumea trăia liniştită şi era mai mare 
dragul bunului Dumnezeu de a-şi privi făpturile”; „Cică de mult pe când lumea nu era coaptă la minte, 
dar era mai bună ca azi, Dumnezeu, ca să fie mai aproape de ea şi s-o ferească de ispitele diavolului, îşi 
aşezase scaunul cu cer cu tot lângă pământ. Ba îşi făcuse ş-o scară, aşa că dimineaţa se da jos pe 
pământ, umbla prin lume şi învăţa pe oameni ce să facă, iar seara se suia în cer, ca să se odihnească” 
(Brill 1981: 120, 123). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Distorsiuni în tipologia folclorică – legenda de întemeiere 

575 
 

consecvent în denumirea acestor naraţiuni cu noţiunea de mit, de vreme ce, în 
studiul Satana şi Bunul Dumnezeu din volumul De la Zalmoxis la Genghis-han, 
vorbeşte la un moment dat despre istoria cosmogonică autohtonă în termeni ca 
„teme mitologice” şi „legende cosmogonice”7. 

Aceeaşi naturaleţe în relaţiile cu dimensiunea sacră a lumii face posibilă 
alăturarea în cadrul compozit al legendelor de întemeiere a cosmogoniilor cu 
legendele ce se ţes împrejurul „simplei” fundări a unei construcţii (dacă se poate 
numi simplu un act ca acesta în contextul gândirii simbolice). Situaţia devine 
evidentă atunci când este adusă în discuţie problema jertfei ritualice. Se afirma mai 
devreme că în procesul întemeierii noua fiinţă/existenţă îşi află sursa în 
fiinţa/existenţa anterioară. În practica fundării diverselor lucruri omul tradiţional a 
observat că, spre a putea dura (a fi temeinică), orice creaţie trebuie să fie însufleţită 
prin jertfa ritualică a altei fiinţe – „nimic în lumea asta nu ţîńe dacă n-are la talpă 
viaţă pră care să se sprijoańe” (Creţu 1988: 60) – fapt ce îl determină pe Mircea 
Eliade să constate, atunci când analizează locul şi funcţia riturilor de întemeiere, 
recurenţa următoarei secvenţe: „ritual de construcţie – legenda victimelor jertfite – 
baladă” (Eliade 1992: 65). În concluzie, legendele de întemeiere se arată a fi în 
acelaşi timp istoria unei faceri (în clară descendenţă mitică), precum şi istoria jertfei 
necesare acelei acţiuni creatoare, constituindu-se deseori în haina verbală a unui 
ritual-jertfă de întemeiere. 

III. Tipuri de (legende de) întemeiere 

III.1 Cosmosul (legendele cosmogonice) 
 

Se impune, pentru început, precizarea că prin categoria legendelor de 
întemeiere cosmogonice se înţelege atât legendele referitoare la cosmogonia propriu-
zisă, cât şi cele care au ca subiect antropogonia, considerând pe cele de pe urmă 
drept continuări fireşti şi parte integrantă a celor dintâi. Specific cosmogoniei 
româneşti este faptul că facerea lumii nu este opera unei singure persoane, ci 
întemeierea lumii este rezultatul unui dialog. Nu ne referim aici la ceea ce teologii 
numesc „Sfatul Divin” („Să facem om după chipul şi după asemănarea Noastră”, 
Facerea 1.26)8, ci la întemeierea lumii ca rod al „dialogului” purtat de Fârtate cu 
Nefârtatele. „Dialogul” nu se poartă întotdeauna direct, ci adeseori intervin 
mediatori care îndeplinesc concomitent şi rolul de întemeietori secunzi. De 
asemenea, „dialogul” nu se restrânge doar la cel cu Nefârtatele, ci se amplifică 
incluzându-i şi pe mediatori care trec astfel drept sfătuitori ai lui Dumnezeu. 
Aparent, necesitatea dialogului extins se alătură „oboselii lui Dumnezeu” (Cf. Eliade 
1995: 93-97), materializată în nepriceperea Sa. Credem că este vorba, mai degrabă 
decât de neştiinţă (ariciul îşi zise: „...mai veni să mă întrebe pe mine, parcă ei nu 
ştiu...”, Brill 1981: 93), de nevoia crescândă de întovărăşire  a fiinţelor („se duse – 
Dumnezeu, n.n. A.C. – şi întrebă toate animalele”, Brill 1981: 93). Niciodată 
aparţinând neamului omenesc, fiinţele-mediatoare sunt ipostaziate în vietăţi 
                                                 
       7 Cf. Eliade 1995: 96–97 passim.  
       8 „Pluralul care apare  acum arată că Dumnezeu nu este singur. Este o hotărâre a unui «Sfat Divin», 
ceea ce dovedeşte că facerea nu a fost o lucrare a necesităţii şi nici a arbitrariului, ci un act liber şi 
gândit” (Lossky 1993: 89). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Adrian CRUPA 

576 
 

mărunte, de regulă, nebăgate în seamă, ca albina, ariciul sau, mai rar, broasca, 
despre a căror origine nu se precizează nimic. Odată cu inserarea  vietăţilor 
respective în istoria cosmogonică, ni se comunică şi explicaţia diferitelor lor însuşiri, 
accentuându-se astfel caracterul lor etiologic (deci legendar). Întemeierea 
cosmogonică devine, prin urmare, formă de manifestare plenară a fiinţei. Or, Fiinţa 
creatoare (ceea-ce-este) nu poate exista în separaţie faţă de altă fiinţă pentru simplul 
motiv că a fi presupune simultanietate şi continuitate, iar nu separare şi 
însingurare/închidere: „Tremurând de ciudă, (diavolul, n.n. A.C.) se duse la 
Dumnezeu şi-i spuse: – Doamne, nu-ţi fie cu supărare, dar pământul ăsta pe care l-ai 
făcut, mie mi se cuvine, căci eu am adus nisipul din fundul apei. Dumnezeu îl privi 
cu blândeţe ghicindu-i mânia ce-i copleşea sufletul. – Nu, frăţioare, pământul acesta 
e truda gândurilor mele, ca şi cerul pe care-l vezi, ca şi apele care murmură scăldate 
în razele aurii ale soarelui. Eu le-am făcut ca să te bucuri şi tu de ele, să sorbi şi tu 
din frumuseţea lor, căci frate îmi eşti; nu le-am făcut însă ca să-ţi încolţească 
vrăjmăşia în suflet ” (Brill 1981: 115-116). 

Respectând logica deja afirmată, a necesităţii fiinţei pre-existente din care 
noua fiinţă/existenţă îşi trage seva necesară, se observă că, mai întâi în actul 
cosmogonic, iar, mai apoi, în cel al antropogoniei, fiinţa originară este dublă 
(Dumnezeu şi dracul), iar realitatea nou-întemeiată (lumea şi omul) reprezintă 
rezultatul interacţiunii celor două fiinţe creatoare. Trei aspecte decurg de aici: 

• Noile existenţe/fiinţe, respectiv lumea şi omul, vor fi definite de condiţia lor 
amestecată, ambivalentă şi paradoxală, „moştenind” în parte orientările 
fiecăreia dintre fiinţele originare. Or, ce altceva decât o definiţie a umanului, 
a condiţiei umane reprezintă viziunea aceasta? 

• Toate întemeierile viitoare ale omului vor fi de asemenea urmări ale unui 
„dialog” metafizic între întemeietorul uman şi sursa/modelul la care va face 
permanent apel în orice context al actelor sale de întemeiere. Prin urmare, 
fiecare dintre aceste acte ale omului va avea nevoie de manifestarea „voii lui 
Dumnezeu” (hierofanie) spre a se putea înfăptui. Chipurile sub care 
hierofania se poate produce sunt diverse: „căutarea locului” în fundarea unei 
construcţii, fie aceasta casă, biserică sau mănăstire, „animalul-călăuză” în 
vânătoarea-rituală din legendele despre întemeierea ţării etc. 

• Întemeierea originară (istorisită de legenda de întemeiere cosmogonică) 
oferă în sens mitic (deşi naraţiunea nu este receptată şi tratată ca atare) 
modele pentru întemeierile viitoare săvârşite de către om. În acest sens ar fi 
de amintit episodul aruncării baltagului („De mânie, şi-a aruncat băltagul în 
apa cea mare. Şi ce să vezi, din băltag crescu un arbore mare, iar sub arbore 
şedea dracul râzând...”, „Dumnezeu, umblând cu Necuratul pe ape, a înfipt 
toiagul şi s-a făcut pământ”, Brill 1981: 90, 116) care va constitui modelul 
viitor al baterii/înfigerii ţăruşului, ritual de întemeiere practicat la fundarea 
aşezărilor, clădirilor sau, după unii cercetători (Cf. Ghinoiu 1994b: 14-15;  
Idem 1991: 168), chiar în actul nupţial. 

„Ontologia şi onticul sunt – afirma Mircea Eliade – unica obsesie a omului 
arhaic” (Eliade 1992: 68). Prin urmare, legendele cosmogonice surprind o dublă 
problematică a procesului de întemeiere: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Distorsiuni în tipologia folclorică – legenda de întemeiere 

577 
 

• prima, întemeierea ca (împreună) fiinţare, manifestă în îndelunga bunătate şi 
deschidere a lui Dumnezeu, sursă unică a puterii înfiinţatoare, către diavol 
dar şi către sfătuitorii-mediatori; 

• a doua, întemeierea ca luare în posesie/ordonare, vizibilă în efortul neobosit 
al diavolului de a avea, de a poseda creaţia la care (în fapt) este co-părtaş, şi 
în repetatele negocieri referitoare la procentajul asupra creaţiei, pe care le 
poartă cu Dumnezeu. 

Dacă primul aspect este unul constitutiv condiţiei umane, cel de-al doilea se va 
regăsi în procesul întemeierii anthropocosmosului în chipul ordonării şi luării în 
stăpânire a spaţiului, fie în cazul desţelenirii practicate în satul devălmaş românesc, 
fie în diversele acte ritualice ce însoţesc fundarea unei construcţii sau aşezări. 
 

III.2 Anthropocosmosul (legendele de întemeiere ale construcţiei, ale 
aşezării şi ale ţării) 

 

Atunci când legendele de întemeiere au fost definite ca o categorie aparte în 
spaţiul mai amplu al legendei populare româneşti, se avea în vedere faptul că ele nu 
se regăsesc sub această titulatură în tipologiile existente. Aceasta nu înseamnă că 
naraţiunile la care facem referire nu sunt deja clasificate sub alte denumiri şi 
respectivele sisteme. Având ca reper clasificarea propusă de Tony Brill (Cf. Brill 
1966 comparat cu Brill 2005 şi Brill 2006), se pot identifica tipurile încadrabile în 
categoria legendelor de întemeiere9.Ca aspecte generale ale legendelor în care 
întemeierea este săvârşită de către om (anthropocosmice) se pot decela: 

• procesul adecvării omului la cosmos; 
• preluarea modelului cosmogonic în întemeierile din anthropocosmos; 
• locul ritualului în procesul adecvării. 

Cât priveşte procesul adecvării omului la cosmos, se observă că acesta presupune, la 
rândul său, parcurgerea a două trepte:  

• adecvarea la spaţiul natural (ordonarea sau luarea în posesie), şi 
• adecvarea la spaţiul artificial (integrarea), 

ambele având ca loc comun rit(ual)ul axat pe jertfă. Considerat în general drept 
punct de plecare al legendelor de întemeiere, rit(ual)ul reprezintă, din perspectiva 
studiului nostru, o tehnică a întemeierii, materializată de cele mai multe ori în jertfă. 
Jertfa – bază şi totodată temei al întemeierii – devine astfel sursă principală a 
imaginarului legendelor pe care studiul nostru le are în vedere. 

Adecvarea la spaţiul natural reclamă apelul la modelul cosmogonic de 
întemeiere. Prin actul întemeietor al Fiinţei are loc declanşarea procesului de 

                                                 
      9 În subcategoria legendelor de întemeiere a cosmosului au fost incluse legendele etiologice (I) 
referitoare la creaţia lumii: tipurile 1. Creatorul (a,b), 2. Lumea (a,b,c), 5. Omul şi organizarea vieţii lui 
(a) şi legendele religioase (III), tipurile: A. Figurile biblice, B. Sfinţii şi obiceiurile legate de 
sărbătoarea lor. În cea de-a doua subcategorie, cea a legendelor de întemeiere a anthropocosmosului, 
au fost considerate următoarele: legende de întemeiere a construcţiilor şi a aşezărilor includ tipurile: I. 
Legende etiologice, B. Legende geografice şi toponimice, 10. Oraşele, târgurile, 21. Satele, 24. 
Ţinuturile, C. Legendele onomastice; legendele de întemeiere a ţărilor incluzând I. Legendele 
etiologice  despre A. Creaţia lumii, 6. Popoarele, B. Legende geografice şi toponimice, C. Legende 
onomastice, II.  Legendele mitologice despre H. Popoare mitice, IV. Legende istorice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Adrian CRUPA 

578 
 

ordonare a haosului primordial. S-au văzut deja câteva dintre gesturile pe care 
Dumnezeu, secondat de diavol şi de „sfătuitori” le face în acest sens: aruncarea 
baltagului, înfigerea toiagului, jertfa unei fiinţe în scopul în-fiinţării unei noi 
existenţe (i.e. din trupul mamei dracului şchiop se ivesc rând pe rând luna, soarele, 
stelele, Brill 1981: 95–99). Procesul de ordonare a lumii înconjurătoare de către om 
se va desfăşura pe parcursul a trei etape: alegerea locului, întemeierea prin stabilirea 
centrului şi întemeierea prin trasarea hotarului. 

Ritualul alegerii locului este deseori facilitat de prezenţa (hierofanică) a unui 
animal-călăuză. Constituie o regulă generală ca locul viitoarei întemeieri să nu fie o 
alegere aleatorie a omului, ci el să fie „arătat”/„indicat” de către Fiinţa superioară. În 
acest scop se fac, de regulă, două tipuri de demersuri. Primul – mai apropiat de zona 
ritului – constă în „interogarea locului” prin oferirea de ofrande (alimentare, de 
obicei) spre a se verifica natura sa fastă sau nefastă (i.e. laptele oferit şarpelui casei). 
Al doilea demers – situat în proximitatea legendarului – este reprezentat de 
„vânătoarea ritualică”. Constituită dintr-o succesiune de momente obligatorii – 
intenţia vânătorii, semnul prevestitor, animalul-călăuză, urmărirea propriu-zisă, 
uciderea sa sacrificială şi întemeierea pe locul sacrificiului (Cf. Cosma 2000: 
38sqq.) vânătoarea ritualică descoperă (caracter oracular) şi, totodată, sacralizează 
locul viitoarei în-fiinţări (caracter de jertfă) creând premisele unei întemeieri 
integrate în rânduiala cosmică. Alte gesturi întemeietoare, precum tragerea cu arcul 
(ca în legenda Mănăstirii Putna)10 ori aruncarea ciomagului, având ascendenţă în 
modelul cosmogonic, sunt şi ele asimilate vânătorii rituale, considerate fiind drept 
„vânători simulate” (Ghinoiu 1999: 64). Locul odată ales, este rândul ordonării sale 
prin ritualul determinării centrului. În tradiţia românească, acesta apare în chipul 
împlântării/baterii ţăruşului ca o moştenire cosmogonică a gestului de împlântare a 
toiagului săvârşit odinioară de Însuşi Dumnezeu. Simbolistica pe care un asemenea 
gest întemeietor o presupune este fie una nupţială, fie aceea de semn al întemeierii 
de sine (fiind un adevărat ritual de naştere prin transferul fiinţei), fie, în sfârşit, aceea 
de trăinicie, de temei al noii existenţe ori de marcă a proprietăţii (semnalând 
întemeierea ca luare în stăpânire). 

A treia etapă în procesul de adecvare la spaţiu o reprezintă stabilirea 
limitelor/hotărârea care să separe şi să individualizeze noua existenţă. Întemeierea 
prin stabilirea unui hotar era săvârşită cel mai adesea prin tragerea unei brazde 
împrejurul locului deja ales, prin tradiţia „ocolniţei” (înconjurarea hotarului cu 
diferite însemne puse în funcţie de propagarea undelor sonore generate de toaca din 
mijlocul satului) sau, mai rar, semnalată fiind doar de Ioan Viorel Boldureanu ca 
fapt extraordinar, omorul pe brazdă, în care victima – de regulă un bătrân – era 
lovită cu brăzdarul plugului în cap, fiind astfel sacrificată pe hotar. La nivelul 
întemeierii Moldovei şi Munteniei „semnificaţia frontierei este cu totul alta în gesta 
românească. Aici ea reprezintă obstacolul depăşit paşnic printr-un marş colonizator, 
şi nu o tensionată bătălie pentru apărarea – ori forţarea – frontierei” (Pecican 2002: 
17). Ca rit de întemeire, hotărârea/hotărnicirea operează în cele două dimensiuni ale 
cosmosului uman, spaţiul şi timpul: „Tragerea unei brazde, ca hotar, ca limită, ca 

                                                 
      10 Cf. Ion Neculce, Letopiseţul Ţării Moldovei, ediţie îngrijită de Iorgu Iordan, Bucureşti, 1959, pp. 
7–8 apud Cosma 2000: 208. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Distorsiuni în tipologia folclorică – legenda de întemeiere 

579 
 

început a ceva, însemna în esenţă act de întemeiere magico-rituală (cf. brazda trasă 
la întemeierea Romei), un nou crug al unei noi lumi. [...] Tragerea unei brazde 
(imaginare ori reale) la Anul Nou semnifică – în ordine ritual-simbolică – trasarea 
hotarului de la care începe un nou an, un nou crug al vremii” (Boldureanu 2003: 
139). 

Comentând adecvarea întemeietorului uman la spaţiul artificial (integrarea), 
Mircea Eliade constata că „dacă încercăm să ne înfăţişăm universul aşa cum îl 
gândesc oamenii culturilor arhaice, ajungem la concluzia că «lucrurile făcute» au 
sete de viaţă şi durată. [...] Este un soi de vampirism al lucrurilor făcute de mâna 
omului; deşi nu aparţin vieţii, ele vor să se integreze ei. Este un asalt al lumii nu 
anorganice – pentru că şi aceasta, pentru omul arhaic are viaţă – ci al «lumii 
fabricate», către viaţă, către însufleţire şi durată. Omul nu e presat numai «de sus», 
ci şi «de jos», din lumea pe care o face el, o aduce el la fiinţă” (Eliade 1992: 91). În 
fapt nu se poate opera o disociere netă între legendarul referitor la întemeierea unei 
case de cel referitor la întemeierea unui lăcaş de cult, biserică sau mănăstire. De 
asemenea, aceeaşi situaţie există şi în cazul legendarului legat de întemeierea 
monastică şi cea a ţării, ori între cel legat de fundarea unei aşezări şi cel generat de 
întemeierea ţării. Trăsăturile comune/similare se întâlnesc, de regulă, în persoana 
întemeietorului. Succint, situaţii ca acestea vor fi analizate în cele ce urmează. 

Tradiţiile legate de întemeierea satului românesc devălmaş relevă la o analiză 
mai amănunţită asemănări cu procesul corespondent de la nivelul ţării. Dacă 
vânătoarea rituală din legenda descălecatului lui Dragoş se petrece în spaţiul virgin, 
deci netocmit, al pădurii, mare parte din satele româneşti se întemeiază şi se 
dezvoltă tot în spaţiul aceleiaşi păduri. Obiceiul „stăpânirii locureşti” care 
presupunea despădurirea şi desţelenirea terenului silvestru netocmit şi transformarea 
lui în „vatră” sau „moşie” a satului, constituie un act/proces civilizator similar celui 
prilejuit de vânătoarea şi sacrificiul ritual al animalului-călăuză. Mai mult în 
legendele onomastice şi toponimice se vorbeşte despre „ţărani descălecători” 
(Cosma 2000: 241-248), echivalenţi de relevanţă locală ai „voievozilor 
descălecători”, ambii prezentând valenţele eroului civilizator. 

Întemeierea casei reclamă, pe un alt plan, întemeierea de sine în ipostaza 
familială. În sudul ţării placentei i se mai spune şi „casa copilului”, fundată ca şi cea 
reală prin actul nupţial al „baterii/împlântării ţăruşului” (Cf. Ghinoiu 1991: 167-169; 
Ghinoiu 1994a: 422; Ghinoiu 1994b: 14-15). La scara naţională, întemeierea ţării 
presupune şi ea pre-existenţa „neamului” care se întemeiază pe sine în actul 
descălecării, urmat firesc de procesul constituirii. Legendele legate de întemeierea 
Munteniei aduc argumente suplimentare în sensul acesta: neamul de bărbaţi care 
descălecase odată cu Negru-Vodă şi alungase stihiile informe ale tărarilor nu avea 
soaţe, drept pentru care şi le va „procura” de la vecinii moldoveni, răpindu-le atunci 
când acestea vin la un fals „târg de scule femeieşti” (Cf. Brill 1970: 39-42; 
Adăscăliţei 1988: 12-15). În unirea cu aceste femei neamul muntenesc se va 
întemeia propriu-zis. 

În ceea ce priveşte asemănările dintre legendele de întemeiere a ţării şi cele de 
întemeiere monastică se impun a fi semnalate câteva aspecte legate de persoana 
întemeietorului. Fondatorii unei mănăstiri pot fi atât voievozii – cum este cazul 
legendelor despre fundarea mănăstirilor Putna sau Curtea de Argeş, dar şi, ce-i 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Adrian CRUPA 

580 
 

drept, mai rar, ţăranii – cum este cazul mănăstirii înfiinţate de întreaga comunitate 
de sate vrâncene (Stahl 1958: 174; Stahl 2000:173-174). Fondatorul unei ţări va fi 
întotdeauna voievodul, dar uneori acesta va fi de o condiţie similară ţăranilor 
întemeietori de mănăstire – sărac şi de condiţie umilă (Cf. Brill 1970: 37-38). Privit 
la scara întregului teritoriu românesc, legendarul despre fondarea monastică şi cel 
despre descălecatele Moldovei şi Munteniei mai dezvăluie un fapt important. Dacă 
în ambele legende despre descălecatele româneşti „sursa” voievozilor şi a neamului 
lor este una trans-carpatică (ardelenească), în materie de înfiinţare a lăcaşelor de cult 
monastice (ba, chiar uneori, a fundării câtorva aşezări) întemeietorii sunt de 
provenienţă „regăţeană” (de obicei, călugări din marile lavre de peste munţi).  

 
III. Întemeietorul 
 

În legendă, constată Tony Brill, „omul este arătat cu trăsăturile bune şi rele, cu 
elanul lui spre lumină şi adevăr dar şi cu scăderile lui atât de contradictorii” (Brill 
1981: 8). Nu este vorba doar de omul-creaţie a procesului anthropogonic, ci şi de 
omul-creator de sine şi întemeietor, la rândul său, de realităţi exterioare nou-
înfiinţate. Respectând logica fiinţării prin fiinţa pre-existentă şi cea a tipurilor de 
legende de întemeiere (creatoare de cosmos şi de anthropocosmos) identificăm drept 
tipuri esenţiale de persoane întemeietoare, următoarele: 

• Dumnezeu, dracul şi „sfătuitorii” Săi (ariciul, albina, broasca), pentru 
legendele referitoare la întemeierea cosmosului (şi, implicit, a omului), şi 

• „străinul autohton” şi „monarhul ascuns” ca ipostaze ale „eroului 
civilizator”, în legendele generatoare de anthropocosmos. 

După cum am afirmat deja, persoanele care participă la procesul cosmogoniei 
nu sunt întemeietoare decât în măsura în care iau parte la „dialogul” despre creaţie. 
Singurul care ar putea face abstracţie de ceilalţi este Dumnezeu („Dar năcazul ăl mai 
mare al lui Sarsailă pe Dumnezeu, era că Dumnezeu avea putere să facă orice vrea, 
din nimic, pe câtă vreme Sarsailă n-avea această putere”, Brill 1981: 89), dar tocmai 
el este Cel care iniţiază „dialogul”, având ca şi oamenii croiţi după chipul Său oroare 
de singurătate: „Şi se supăra Dumnezeu că nu avea nici fraţi, nici prieteni” (Brill 
1981: 90). În sensul acesta ar trebui înţelese, credem, apropierea lui Dumnezeu de 
pământ/oameni („Cică de mult pe când lumea nu era coaptă la minte, dar era mai 
bună ca azi, Dumnezeu, ca să fie mai aproape de ea şi s-o ferească de ispitele 
diavolului, îşi aşezase scaunul cu cer cu tot lângă pământ. Ba îşi făcuse ş-o scară, aşa 
că dimineaţa se da jos pe pământ, umbla prin lume şi învăţa pe oameni ce să facă, iar 
seara se suia în cer, ca să se odihnească.”, Brill 1981: 123), oboseala şi nepriceperea 
Sa. Teoriile conform cărora cosmogonia românească este de factură 
bogomilică/dualistă iar Dumnezeu se mărgineşte doar la condiţia de demiurg ţin, 
înclinăm să credem, de o modă şi de o vârstă trecută de acum. Despre dualism nu 
poate fi vorba, singurul care are într-adevăr putere de a da viaţă (Fiinţă suficientă 
sieşi, dar şi celorlalţi) fiind singur, Dumnezeu (de unde şi invidia satanei), în baza 
aceasta atribuindu-i-se toate existenţele primordiale: „– Nu, frăţioare, pământul 
acesta e truda gândurilor mele, ca şi cerul pe care-l vezi, ca şi apele care murmură 
scăldate în razele aurii ale soarelui. Eu le-am făcut ca să te bucuri şi tu de ele, să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Distorsiuni în tipologia folclorică – legenda de întemeiere 

581 
 

sorbi şi tu din frumuseţea lor, căci frate îmi eşti; nu le-am făcut însă ca să-ţi 
încolţească vrăjmăşia în suflet” (Brill 1981: 115-116). 

„Eu sunt Celălalt” (Eliade 1995: 92) se autodefineşte într-o legendă 
cosmogonică estoniană diavolul. Părtaş, chiar dacă nu întotdeauna bine-intenţionat, 
la „dialogul” la care a fost invitat de către Dumnezeu, co-întemeietor involuntar, 
câteodată, al cosmosului, dracul joacă rolul „avocatului diavolului” (sic!), fiind un 
fel de catalizator şi ecou (activ) al întrebărilor şi frământărilor lui Dumnezeu. Dacă 
Bunul Dumnezeu este în legendele de întemeiere româneşti factorul principiator 
(izvor al lui a fi), diavolul va fi factorul modelator (meşteşugarul), producând mereu 
prototipuri perfectibile (oameni neînsufleţiţi, case fără uşă şi geamuri etc.). aspectul 
meşteşugăresc nu este străin nici lui Dumnezeu „că pe vremea aceea, Dumnezeu, ca 
tot omul, era tot bun muncitor, şi ce-i trebuia, el şi le făcea” (Brill 1981: 103). Fapt 
este că, atât Dumnezeu, cât şi diavolul, dau, la un moment dat, dovadă de 
nepricepere în finalizarea creaţiilor începute: Dumnezeu croieşte pământul mai mare 
decât cerul, diavolul edifică case fără ferestre şi uşi  ori o singură cizmă pentru două 
picioare (Niculiţă-Voronca 1903: 8sqq.). Cele două fiinţe par a completa imaginea 
unitară a Fiinţei întemeietoare:  

• aspectul pasiv (oboseala, inerţia lui Dumnezeu) dar mustind de 
potenţialitatea în-fiinţării, dublate de buna intenţie în legătură cu rodul 
actului creator; 

• aspectul activ (diavolul jucăuş, neastâmpărat, intrigant) care, uneori, 
iniţiază, alteori, catalizează procesul creator, în ciuda intenţiilor rău-
voitoare. 

În ceea ce priveşte vietăţile-ajutătoare – albina, ariciul, broasca – despre a căror 
origine nu se spune nimic, ele par a fi la fel de vechi ca şi Însuşi Dumnezeu sau, mai 
degrabă, ca cele mai vechi creaţii ale sale: cerul – mediu al albinei, pământul 
(inclusiv subteranul) – mediu al ariciului şi apa – mediu al broaştei. Faptul că există 
legende etiologice care le sunt dedicate exclusiv (Cf. Brill 1981: 190-198, 680) nu 
aduce lămuriri în legătură cu originea lor ci, doar, le confirmă una sau mai multe 
caracteristici de bază. Ca întemeietori secunzi, albina joacă rolul mesagerului 
(câteodată spion), ariciul, pe cel al întemeietorului autentic (urzitorul), în vreme ce 
broasca se rezumă la a fi un fel de spirit al apelor. Toate cele trei vietăţi par a fi fost 
alese spre a contrabalansa impactul diavolului (mândru şi strălucit, cel puţin în ochii 
proprii) pe criteriul smereniei: „– Bine, Petre, pe mine m-a găsit să mă întrebe 
Domnul, pe mine, pe o casă gheboasă? El nu poate să facă munţi, dealuri, râpi şi 
văi? Ariciul se credea prost, Dumnezeu însă găsi că părerea ariciului este cea mai 
bună”( Brill 1981: 191). 

În anthropocosmos, întemeietorului i se cere de regulă să fie un străin, pentru 
că doar un Altul poate întemeia o nouă realitate într-un spaţiu netocmit şi amorf. 
Atunci când este vorba de descălecatul ţărilor voievodul întemeietor vine de pese 
munţi (atât Dragoş, cât şi Negru-Vodă sunt alterităţi faţă de spaţiul pe care îl iau în 
posesie prin jertfă ritualică sau luptă, întemeindu-l), eroul civilizator, întemeietor de 
aşezare/mănăstire este un „înstrăinat” faţă de locul respectiv, având totuşi o oarecare 
filiaţie cu locul/oamenii pe care/a căror aşezare o restaurează. În spaţiul românesc, 
Ardealul va reprezenta principiul statal întemeietor (de acolo vin voievozii), în 
vreme ce Moldova şi Muntenia vor constitui surse de întemeiere spirituală (marile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Adrian CRUPA 

582 
 

mănăstiri de aici susţinând perpetuu viaţa duhovnicească a celor de peste munţi). 
Avem astfel, pe de o parte, monarhul ascuns, care „are două feţe: una involutivă, 
identică cu ocultarea lui, reducerea la un germen în oul lumii, şi una expansivă; [...] 
Monarhul ascuns este o expresie a  Omului Primordial, a Inimii lumii (a fiinţei sale, 
n.n. A.C.), prin urmare a sistolei şi a diastolei ei, limită între Principiu şi 
Manifestare, Mijlocitor, Primul şi Ultimul în creaţiune, după cum Dumnezeu e 
Primul şi Ultimul în Principiu.” (Lovinescu 1993: 27), iar pe de alta, ceea ce Anca 
Manolescu numeşte străinul autohton: „Autohtoni prin naştere, călugării au devenit 
«străini» nu atât prin depărtarea de casă, cât prin opţiunea existenţială, prin 
reorientarea vieţii lor. [...] E vorba despre acea înstrăinare «radicală» de regimul 
curent (care, n.n. A.C.) îşi sprijină expresiv formularea pe jocul de sens între fugă şi 
stabilitate. [...] Ceea ce vrea el să ofere acum comunităţii e un alt tip de legătură, 
independentă de apartenenţe sociale, geografice, de rudenie; e universala legătură a 
rugăciunii. [...] Ca străin, are puterea de a fonda; ca autohton, face sacrificiul de a 
fonda în pământul din care a apărut” (Manolescu 2002: 174-177 passim). 

 
Concluzii 

 

Studiul de faţă stă sub semnul ontologiei tradiţionale concretizată în forma 
maximei ce deschide întotdeauna basmul popular: „De n-ar fi, nu s-ar povesti!”. 
Sintagma în cauză nu este doar o formulă consacrată  a basmului, ci, poate fi 
considerată, o autentică definiţie în manieră tradiţională a legendei de întemeiere. 
Legenda de întemeiere este istoria („s-ar povesti”) care relatează povestea – 
parafrazându-l pe Tudor Pamfile – „celor de demult”, a celor prin care totul (lume, 
oameni, ţări, aşezări, biserici şi case) au început să existe, să fiinţeze („-ar fi”). 
Logica definiţiei noastre nu o respectă, însă, pe cea a formulării tradiţionale, 
deoarece încearcă să releve rezultatul (legenda) înaintea cauzei ce a stat la originea 
producerii sale (întemeierea). Programatic sau nu, gândirea tradiţională pare să fi 
sesizat semnificaţia aceasta, marcând prin prezenţa dubitativului „dacă” (de) 
condiţionarea existenţei legendei de cea a fenomenului pe care îl istoriseşte. 

Mircea Eliade definea mitul ca pe „istoria unei «faceri»”. Legenda de 
întemeiere este ea însăşi istoria unei faceri, doar că, spre deosebire de mit care nu 
este doar povestea facerii, ci şi, simultan, facerea însăşi, legenda se limitează doar la 
a aminti adevărul ultim despre origini, fără a avea pretenţia şi puterea reiterării lui. 
Dumnezeu se defineşte pe Sine ca „Cel ce este” (Ieşirea 3.14), dar cunoaşterea 
fiinţei Sale nu este posibilă ad extra. Pentru om (care există – spun teologii – atâta 
timp cât este în legătură cu Cel care l-a creat) legendele de întemeiere nu vor fi 
altceva decât mijlocul imaginar prin care se realizează accesul la istoria propriei 
fiinţări. 

Bibliografie 

DEX 1996: *** Dicţionarul explicativ al limbii române, ediţia a II-a, Bucureşti, Editura 
Univers enciclopedic. 

Adăscăliţei 1988: V. Adăscăliţei, De la Dragoş-vodă la Cuza-vodă. Legende populare 
istorice româneşti, antologie, prefaţă şi note de V. Adăscăliţei, Bucureşti, Editura 
Minerva. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Distorsiuni în tipologia folclorică – legenda de întemeiere 

583 
 

Bîrlea 1966: Ovidiu Bîrlea, Antologie de proză populară epică, vol. I, II, III, Bucureşti, 
Editura pentru literatură. 

Boldureanu 2003: Ioan Viorel Boldureanu,  Universul  legendei. Eseu despre universul 
mental tradiţional, vol. II, Timişoara, Editura Universităţii de Vest. 

Brill 1966: Tony Brill, Principiile clasificării legendelor populare româneşti în „Revista de 
etografie şi folclor”, tom 11, nr. 3/1966, pp. 259-271. 

Brill 1970: Tony Brill, Legende populare româneşti. Legende istorice, antologie de Tony 
Brill, Bucureşti, Editura Minerva. 

Brill 1981: Tony Brill, Legende populare româneşti,  vol. I, Ediţie critică şi studiu de Tony 
Brill, Prefaţă de Ion Dodu Bălan, Bucureşti, Editura Minerva. 

Brill 2005: Tony Brill, Tipologia legendei populare româneşti, vol. I Legenda etiologică, 
Prefaţă de Sabina Ispas, Ediţie îngrijită şi studiu de I. Oprişan, Bucureşti, Editura 
Saeculum I.O. 

Brill 2006: Tony Brill, Tipologia legendei populare româneşti, vol. II Legenda mitologică, 
legenda religioasă, legenda istorică, Ediţie îngrijită şi studiu de I. Oprişan, Bucureşti, 
Editura Saeculum I.O. 

Chiţimia 1971: I. C. Chiţimia, Clasificarea şi definirea literaturii populare în proză în 
Folclorul românesc din perspectivă comparată, Bucureşti, Editura Minerva. 

Cosma 2000: Ela Cosma, Ideea de întemeiere în cultura populară românească, Cluj-Napoca, 
Editura Presa Universitară Clujeană. 

Creţu 1988: Vasile Tudor Creţu, Existenţa ca întemeiere (perspective etnologice), Timişoara, 
Editura Facla. 

Eliade 1978:  Mircea Eliade,  Aspecte ale mitului, traducere de Paul G. Dinopol, Bucureşti, 
Editura Univers. 

Eliade 1995: Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Genghis-han. Studii comparative despre 
religiile şi folclorul Daciei şi Europei Orientale, traducere de Maria şi Cezar 
Ivănescu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Eliade 1992: Mircea Eliade, Meşterul Manole. Studii de etnologie şi mitologie, ediţie şi note 
de Magda şi Petru Ursache, studiu introductiv de Petru Ursache, Iaşi, Editura 
Junimea. 

Ghinoiu 1991: Ion Ghinoiu, Casa românească. Repere etnologice şi arheologice în „Thraco-
Dacica”, tom XII, nr. 1-2/1991, pp. 167-171. 

Ghinoiu 1994a: Ion Ghinoiu, Geomorfismul şi antropomorfismul spiritului uman în „Revista 
de etografie şi folclor”, tom 39, nr. 5-6/1994, pp. 421-430. 

Ghinoiu 1994b: Ion Ghinoiu, Practici magice de întemeiere a „Casei de piatră” în „Datini. 
Revistă de cultură”, nr. 3-4 (8-9)/1994, pp. 14-15. 

Ghinoiu 1999: Ion Ghinoiu, Lumea de aici, lumea de dincolo, Bucureşti, Editura Fundaţiei 
Culturale Române. 

Lossky 1993: Vladimir Lossky, Introducere în teologia ortodoxă, traducere de Lidia şi 
Remus Rus, Prefaţă de Pr. prof. D. Gh. Popescu, Bucureşti, Editura Enciclopedică. 

Lovinescu 1993: Vasile Lovinescu, Incantaţia sângelui (câteva elemente esoterice din 
iconografia şi literatura cultă), ediţie îngrijită de Alexandrina Lovinescu şi Petru 
Bejan, Cuvânt înainte de Petru Bejan, Iaşi, Editura Institutul European. 

Manolescu 2002: Anca Manolescu, Locul călătorului. Simbolistica spaţiului în Răsăritul 
creştin, Bucureşti, Editura Paideia. 

Niculiţă-Voronca 1903: Elena Niculiţă-Voronca, Datinile şi credinţele poporului român 
adunate şi aşezate în ordine mitologică, Cernăuţi, Tipografia Isidor Wiegler. 

Papadima 1995: Ovidiu Papadima, O viziune românească a lumii. Studiu de folclor, ediţia a 
doua, revizuită, cu o postfaţă de I. Oprişan, Bucureşti, Editura Saeculum I. O. 

Păun, Angelescu  1983: Octav Păun, Silviu Angelescu, Legende populare româneşti, ediţie 
îngrijită de Octav Păun şi Silviu Angelescu, Bucureşti, Editura Albatros. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa



Adrian CRUPA 

584 
 

Pecican  2002: Ovidiu Pecican, Realităţi imaginate şi ficţiuni adevărate în Evul Mediu 
românesc. Studii despre imaginarul medieval, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 

Pleşu 1988: Andrei Pleşu, Minima moralia, Bucureşti, Editura Cartea Românească. 
Stahl 1958: Henri H. Stahl, Contribuţii la studiul satelor devălmaşe româneşti, vol.I, 

Bucureşti, Editura Academiei. 
Stahl 2000: Paul H., Triburi şi sate din sud-estul Europei. Structuri sociale, structuri magice 

şi religioase, traducere de Viorica Neculau, Bucureşti, Editura Paideia. 
Ursache 2001: Petru Ursache, Legenda – o altă faţă a mitului în „Anuarul Muzeului 

Etnografic al Moldovei”, nr.I/2001, pp. 133-154. 
Van Gennep  1997: A. Van Gennep, Formarea legendelor, traducere de Lucia Berdan şi 

Crina Ioana Berdan, Studiu introductiv de Petru Ursache, Iaşi, Editura Polirom. 
Vlăduţescu 1982: Gh. Vlăduţescu, Filosofia legendelor cosmogonice româneşti, Bucureşti, 

Editura Minerva. 
 

Distorsions dans la typologie folklorique – la légende de fondation 
 

Notre étude a comme objet l’ontologie traditionnelle concentrée dans une formule 
classique d’ouverture pour le conte de fée roumain: „Dacă n-ar fi, nu s-ar povesti!” (approx. 
« S’il n’existait pas, on ne le raconterait pas »). Cette formule pourrait être considérée 
comme une véritable définition – en manière traditionnelle – de la légende de fondation. 
Selon Tudor Pamfile, la légende de fondation serait l’histoire qui relate le conte des aïeuls, 
de ceux qui ont fait tout (le monde, les gens, les pays, les cités, les églises et les maisons) 
exister, être. Notre définition ne se conforme pas, quand même, à la logique de la formule 
traditionnelle, parce que celle-là essaie de relever le résultat (la légende), avant la cause qui 
lui sert d’origine (la fondation). Délibérément ou non, la pensée traditionnelle semble avoir 
été sensible à l’ordre naturel des choses; l’emploi même du dubitatif «si» démontre que 
l’existence de la légende est conditionnée par l’existence du phénomène qu’elle décrit. 

A la différence du mythe, qui est l’histoire d’une fondation (v. Mircea Eliade) mais 
encore et davantage la fondation même, la légende se borne à rappeler la vérité ultime 
concernant les origines, sans la prétention d’avoir le pouvoir de la réitérer. Dieu se définit 
Lui-même: « Je suis celui qui suis! » (Exode 3.14), mais la découverte de Son Etre n’est pas 
possible ad extra. Pour l’être humain (qui existe – selon les théologiens – tant qu’il maintient 
le contact avec Celui qui l’a créé), les légendes de fondation ne seraient autre que le moyen 
imaginaire qui assure l’accès à l’histoire de sa propre existence. 

 
Iaşi, România 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:15 UTC)
BDD-V404 © 2009 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

