
553 
 

 
 
 

Lucian Blaga şi Ioan Petru Culianu în context european 
 

Emilia SPĂTARU 
 

Există în fiecare dintre noi dorinţa de certitudine, de claritate deplină, de reguli 
care să confirme într-un mod evident ceea ce se întâmplă. De asemenea, există şi o 
doză de incertitudine, de neclaritate, de mister. Întrebările fiinţei nu-şi primesc 
întotdeauna răspunsurile limpezi, ci se rezolvă într-un fel oarecum paradoxal: prin 
tăcere, contemplaţie, dialog cu sine. A cunoaşte, a şti capătă astfel şi un sens tainic 
ce se înscrie într-o sferă a realităţii protejate de sacru. Atât Lucian Blaga, cât şi Ioan 
Petru Culianu creează cultură sub semnul transformării continue, a deschiderii fiinţei 
spre dialog, spre ceea ce o înconjoară, deschidere însoţită de mirare şi de dorinţa de 
a cunoaşte misterul existenţei. Cultura este modul specific al individului de a exista 
în univers. „Existenţa întru mister şi revelare” reprezintă un fel de a defini sensul 
fiinţării. „Cultura e condiţionată de începerea în lume a unui nou mod, mai profund 
şi în aceeaşi măsură mai riscat, de a exista. Acest mod aduce cu sine fireşte o 
smulgere din imediat şi o transpunere permanentă în nonimediat, ca orizont veşnic 
prezent” ( Blaga 1994: 172). Misterul capătă o funcţie creativă şi una ontologică. 
Prin operele lor, Blaga şi Culianu oferă diferite moduri de înţelegere a universurilor 
născute din forţa magică a misterului aflat sub puterea creatoare a cuvintelor sacre. 
Libertatea spiritului ce derivă din necuprinsul imaginaţiei obligă la parcurgerea 
labirintică a jocurilor minţii. 

Una dintre sursele de inspiraţie ale lui Ioan Petru Culianu este gândirea 
kabbalistică reprezentată de Cartea Creaţiei în care se descrie „o cosmogonie bazată 
pe combinarea de către Dumnezeu a fiecăror două litere dintre cele douăzeci şi două 
ale alfabetului ebraic, ca bază a actului creator” (Gavriluţă 2000: 16). Ars 
combinatoria devine pentru Ioan Petru Culianu o modalitate de înţelegere, de 
explicare a funcţionării fenomenelor istorice şi mai ales un mijloc de operare al 
minţii omeneşti. De asemenea, interpretarea lumii exterioare reflectată în cea 
interioară se poate realiza prin intermediul magiei înţeleasă de Culianu ca o Artă, ca 
o realitate empirică efectivă, ca o posibilitate reală de cunoaştere. Tipul de 
cunoaştere pe care îl presupune magia este una apofatică şi trimite la o interpretare 
de tip alchimic. Universul creat de magie conţine libertatea de a imagina, de a 
comunica neţinând cont de convenţiile obişnuite, cotidiene. „Lucrarea Magiei constă 
în a apropia lucrurile între ele” (Culianu 1999: 12), de a atinge o comuniune 
perfectă. Fenomenul magic este omniprezent, iar descoperirea lui revelează o zonă 
sacră a existenţei. 

Originile magiei se confundă cu cele ale omului, căci cele mai vechi practici 
ale actelor magice ţin de începuturile istoriei umane. Prima atestare a termenului 
„magie” apare într-o inscripţie a lui Darius zis Behistan, dar semnificaţia cuvântului 
începe să se dezvăluie abia la Herodot, când aflăm că magii, denumiţi „Magoi”, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:18 UTC)
BDD-V402 © 2009 Editura Alfa



Emilia SPĂTARU 
 

554 
 

reprezintă o „castă, un trib distinct şi aparent autonom” (Servier 2001: 25). Aceştia 
nu deţin o putere materială, ci una spirituală, putere care atestă, în fond, adeziunea la 
un anumit sistem de valori non-perisabile, eterne, adeziune care presupune trecerea 
dintr-un plan profan într-unul sacru. Magia recunoaşte existenţa unor puteri 
supranaturale, impersonale sau individuale, însufleţite, puteri ce pot intra în 
stăpânirea omului dacă acesta este capabil să respecte anumite interdicţii ce ţin 
tocmai de trecerea într-un plan superior valoric. 

Magia se dovedeşte a „fi o practică străveche şi o artă pe care o stăpâneau 
nişte iniţiaţi (preoţi, şamani, sacerdoţi, păgâni etc.) strâns legată de religiile naturiste 
şi de o concepţie mitologică asupra lumii” (Evseev 1998: 243). Raportarea la 
gândirea Celuilalt, viziunea asupra lumii şi asupra locului omului în lume stau, într-
un anumit fel, la baza magiei. 

Trăirea pe care magia o presupune este o trăire „întru mister”. „Ieşirea dintr-o 
stare negativă se produce cu ajutorul gândirii mitice. Expresia grecească ce 
denumeşte această metodă este orthe doxa, iar rezultatul la care duce pe cale de 
iniţiere sau revelaţie este mitul” (Fântâneru 1938: 9). Rolul esenţial al mitului este 
acela de a converti misterul existenţei. Pentru Lucian Blaga, misterul reprezintă 
lumea tăcerii iniţiale, lume ce are darul de a hrăni întreaga operă a scriitorului. Omul 
nu poate avea acces la o cunoaştere deplină, completă. A sta sub semnul misterului 
echivalează şi cu un mod de a crea, de a da naştere unui univers superior realităţii. 
„Conceptul de mister are atât un aspect ontologic, cât şi unul gnoseologic. Pe de o 
parte, misterul desemnează un referent ontologic: existenţa ca tot. În cadrul 
misterului existenţial, Blaga distinge două grade de consistenţă ontică: misterul 
existenţial central (pe care îl va defini ca Marele Anonim) şi misterele existenţiale 
derivate” (Braga 1998: 53). Dorinţa de a revela misterul este permanentă, se 
constituie într-o atitudine umană fundamentală. 

Misterul constituie un simbol al fondului magic ale cărui atribute sunt 
ireductibilitatea şi iraţionalitatea. Ceea ce este înconjurat de mister apare ca ilogic, 
fantastic. Imaginarul născut din forţa misterului cere un alt tip de abordare. Blaga 
distinge între cunoaşterea luciferică şi cea paradisiacă, încercând să explice că 
individul îşi poate însuşi atât raţionalul cât şi iraţionalul, atât partea vizibilă cât şi 
cea invizibilă a lumii. Se propun astfel două moduri de abordare a necunoscutului: 
unul pozitiv, ascendent, afirmativ şi unul negativ, descendent. Cunoaşterea negativă 
are în centru ideea de mister capabilă să transceandă orizontul finit. Ceea ce separă 
omul de Marele Anonim nu poate fi depăşit decât prin „idei negative”, prin 
acoperirea obiectului, prin mărirea dozei de necunoscut. 

Magia este prin excelenţă arta de a citi misterele, fenomenele oculte, 
inexplicabile. Pentru a înţelege astfel de lucruri este mai ales nevoie de o deschidere 
a fiinţei către misterul creaţiei. Pornind de la magie ca act de înţelepciune revelat 
lumii, Giordano Bruno vorbeşte despre magia divină, care cuprinde minunea 
creştină, magia fizică (sau naturală) şi magia matematică sau artificială ce se 
foloseşte fie de numere (asemenea aritmeticii), de figuri şi caractere (asemenea 
geometriei), fie de vraja prin privire (asemenea opticii) (Muchembled 1997: 18). 
Ioan Petru Culianu propune, având ca punct de plecare distincţia lui D.P. Walker 
între magia subiectivă (care operează asupra subiectului însuşi) şi tranzitivă (care 
acţionează asupra lumii înconjurătoare), împărţirea magiei în două mari clase: magia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:18 UTC)
BDD-V402 © 2009 Editura Alfa



Lucian Blaga şi Ioan Petru Culianu în context european 
 

555 
 

intersubiectivă şi cea extrasubiectivă. Primul tip de magie se manifestă fie între 
specialişti, între cunoscătorii actelor magice, fie între un specialist şi un 
necunoscător, neiniţiat. Al doilea tip de magie propus de Culianu este echivalentul 
magiei generale cu caracter tranzitiv. Magia intersubiectivă deţine o variantă 
specială: magia intrasubiectivă în care magicianul este propriul pacient. Rolul 
acestei magii este de a curăţa pneuma, adică acea realitate care mediază între trupul 
şi sufletul omenesc. Pneuma acţionează asemenea unei oglinzi cu două feţe sau a 
unui Janus bifrons. Forţele care generează fenomenul magic sunt organizate după 
anumite legi, fapt ce demonstrează funcţionarea magiei ca un adevărat sistem, Frazer 
distingând două principii în care îşi are originea orice fenomen magic: legea 
contactului, respectiv legea similitudinii. 

Magia poate fi definită şi ca un act de credinţă. Din acest punct de vedere este 
pusă în discuţie problema religiei. Actele magice şi cele religioase reprezintă forme 
ale gândirii umane. În epocile timpurii ale istoriei umanităţii, funcţiile de preot şi 
mag nu cunoşteau nici o diferenţiere, de cele mai multe ori fiind combinate. Astfel, 
se poate spune că orice început se află sub semnul misterului, al sacrului simţit ca 
putere creatoare.  

Arta magiei, transmisă din generaţie în generaţie, obligă la un anumit mod de 
comunicare guvernat de jocul serios al participanţilor învăluiţi în mister. Lucian 
Blaga şi Ioan Petru Culianu se raportează în operele lor la noţiunea de magie 
înţeleasă fie ca fond sacru generator de forţe creatoare, fie ca o adevărată artă. 
Misterul trebuie protejat, învăluit sau, dimpotrivă, trebuie înţeles în însăşi substanţa 
sa. Scriitorul, creatorul de lumi imaginare, devine un magician care încearcă să-şi 
spună povestea aventurii cunoaşterii, călăuzindu-şi cititorul prin labirintul fantastic 
al visului, al imaginaţiei. Opera în sine poate fi privită ca un mister ce se cere dez-
legat de cititor. Textul creat îşi dispută o realitate, de data aceasta cu un caracter 
sacru, căci “evenimentele” ce-i dau consistenţă se înscriu într-un registru special ce 
trimite fiinţa umană către rememorarea unui timp iniţial, mărturie a unei experienţe 
ce are o valoare creatoare, plină de sens. Magia lumii ficţionale constă în libertatea 
imaginaţiei, în supunerea la regulile creaţiei prin joc pe care le oferă cititorului. În 
acest fel existenţa umană este reevaluată, reinterpretată, restabilindu-se un echilibru 
pierdut sau doar uitat. 

Bibliografie 

Blaga 1994: Lucian Blaga, Trilogia culturii, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Braga 1998: Corin Braga, Lucian Blaga. Geneza lumilor imaginare, prefaţă de Nicolae 

Balotă, Iaşi, Editura Institutul European. 
Culianu 1999: Ioan Petru Culianu, Eros şi magie în Renaştere. 1484, traducere din limba 

franceză de Dan Petrescu, prefaţă de Mircea Eliade, postfaţă de Sorin Antohi, 
Bucureşti, Editura Nemira. 

Culianu 2003: Ioan Petru Culianu, Iocari serio. Ştiinţă şi artă în gândirea Renaşterii, 
traduceri de Maria-Magdalena Anghelescu şi Dan Petrescu, postfaţă de H.-R. 
Patapievici, Iaşi, Editura Polirom. 

Evseev 1998: Ivan Evseev, Dicţionar de magie, demonologie şi mitologie românească, 
Timişoara, Editura Amarcord. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:18 UTC)
BDD-V402 © 2009 Editura Alfa



Emilia SPĂTARU 
 

556 
 

Fântâneru 1938: Constantin Fântâneru, Poezia lui Lucian Blaga şi gândirea mitică, Colecţia 
Gând Românesc. 

Gavriluţă 2000: Nicu Gavriluţă, Culianu, jocurile minţii şi lumile multidimensionale, prefaţă 
de Moshe Idel, Iaşi, Editura Polirom. 

Muchembled 1997: Robert Muchembled, Magia şi vrăjitoria din Evul Mediu până astăzi, 
traducere din franceză de Maria şi Cezar Ivănescu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Servier 2001: Jean Servier, Magia, traducere de Bogdan Geangalău, prefaţă de Nicu 
Gavriluţă, Iaşi, Editura Institutul European. 

Lucian Blaga et Ioan Petru Culianu dans le contexte européen 

Chaque personne a, au tréfonds de soi-même, le désir de trouver des certitudes, des 
règles qui expliquent ce qui se passe autour de nous sans que l'on puisse en douter. On a 
aussi une dose d'incertitude, de vague, de mystère. Les questions de l'être ne reçoivent pas 
toujours de réponses claires, leurs solutions étant paradoxales: le silence, la contemplation, le 
dialogue avec soi-même. Connaître acquiert ainsi un sens mystérieux, caché, qui s'inscrit 
dans une sphère de la réalité protégée par le sacré. Ioan Petru Culianu, tout comme Lucian 
Blaga, crée de la culture sous le signe de la métamorphose infinie, de l'ouverture de l'être 
vers le dialogue, vers ce qui l'entoure, ouverture accompagnée par l'étonnement et le désir de 
connaître le mystère de la vie. Donc, la culture est une manière originale de vivre de 
l'individu. 

Ioan Petru Culianu emploie ars combinatoria comme un moyen de comprendre, 
d'expliquer le fonctionnement des phénomènes historiques et surtout un moyen d'agir de 
l'esprit humain. L'interprétation du monde extérieur reflété dans le monde intérieur peut se 
faire par l'intermédiaire de la magie, considérée par Culianu comme un Art, une réalité 
empirique, une possibilité réelle de connaître. Le type de savoir que la magie implique est un 
savoir apophatique qui renvoie à une interprétation du type alchimique.  
  La vie que la magie suppose est une vie ,,dans le mystère”. Pour Lucian Blaga, le 
mystère représente le monde du silence originaire, un monde qui nourrit de sa sève tous les 
oeuvres de l'écrivain. L'homme n'a pas d'accès au savoir complet. La vie est l'objet du savoir, 
le désir d'avoir une révélation étant universel et fondamental. 

L'art de la magie, transmis d'une génération à l'autre, oblige à un certain type de 
communication: régi par le jeu sérieux des participants entourés de mystère. Lucian Blaga et 
Ioan Petru Culianu traitent dans leurs oeuvres de la magie comprise soit comme source 
sacrée d'où jaillissent des forces créatrices soit comme un véritable art. Le mystère doit être 
gardé ou, au contraire, son essence doit être comprise. L'écrivain, le créateur de mondes 
imaginaires, devient un magicien qui essaie de raconter son aventure du savoir, guidant son 
lecteur à travers le dédale fantastique du rêve, de l'imagination. L'oeuvre peut être comprise 
comme un mystère que le lecteur doit déchiffrer. Le texte créé revendique une réalité à 
caractère sacré, car les événements qui forment sa substance s'inscrivent dans une sphère 
spéciale qui invite l'être humain à se rappeler un temps originaire, preuve d'une expérience 
qui a une valeur créatrice, une signification. La magie de la fiction est la liberté de 
l'imagination, le respect des règles de la création par le jeu qu'elle offre au lecteur. De cette 
manière, la vie humaine est réévaluée, réinterprétée, on regagne un équilibre perdu ou 
seulement oublié. 

 
Oneşti, România 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:18 UTC)
BDD-V402 © 2009 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

