
 

252 

Metafora în structura poetică ursachiană.  
Metafora „melcantă”∗ 

Gabriela  Ciubotaru  
Gala ţ i  

„Metafora este acea strategie de discurs aflată în slujba funcţiei poetice prin care 
limbajul se despoaie de funcţia sa de descriere directă pentru a atinge nivelul mitic” 
(Ricoeur 1984 : 380). Pornind de la funcţia metaforei de a revela laturi şi semnificaţii 
ascunse, reale sau imaginare ale unui obiect (Blaga 1969: 283), vom evidenţia modul 
în care poezia lui Mihai Ursachi dezvoltă o metaforă unică, metafora melcantă, o 
adevărată izotopie care vizează atât forma, cât şi conţinutul expresiei poetice. 
Aceasta are la bază un lexem nominal care substituie imaginea unui punct ; acesta 
extrapolează şi dobândeşte sensul de alegorică treaptă a evoluţiei spirituale a eului, 
din punctul iniţial, Alfa, se transformă iconic în cerc iar succesiunea cercurilor 
concentrice, în melc. 

Metafora melcantă reprezintă un punct de congruenţă a binomului temporal 
trecut – prezent, cercul perfect, timpul continuu, timpul absolut. Apelul la imaginea 
simbolică a cercului nu este aleatoriu aleasă, cercul fiind linia curbă închisă ale cărei 
puncte sunt egal depărtate de un punct fix1, numit centru. Acesta din urmă se 
constituie ca noţiune filosofico - poetică specifică liricii ursachiene: „Forma 
elicoidală a cochiliei melcului terestru sau marin constituie o glifă universală a 
temporalităţii, a permanenţei fiinţei străbătând fluctuaţiile schimbării”2, deci 
evoluţia însăşi. „Melcul - Ureche”, după cum susţine Mihai Ursachi, este „spiritul 
însuşi”, „o ascultare cutremurată a muzicii universale, neistovit efort de a o auzi şi-a 
o pricepe”, idee împrumutată de la Zarathustra, personajul lui Nietzsche, care, 
vorbind infirmilor de pe pod, spune: „O ureche mare cât un om. Privii mai de 
aproape şi, într-adevăr, în spatele urechii se mişca ceva mic şi vrednic de milă, 
sărman şi debil. Şi, într-adevăr, urechea enormă se afla pe o tijă subţire, - şi această 
tijă era un om!”3: 

                                             
∗ Termenul este propus de autoare (n.edit.). 
1 Vezi DEX. 
2 Classification des végétaux chez les Dogons, în „Journal de la Société des Africanistes”, t. 22, 

apud DS, p. 401. 
3 Cf. Mihai Ursachi, Arion, spiritul muzicii, în „Cronica”, nr. 20, 1975. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:38 UTC)
BDD-V3588 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Metafora în structura poetică ursachiană. Metafora „melcantă” 

253 

 
 
 

 
 
Acest tip de metaforă are la bază concepţia lui David Böhm care consideră că 

există o singură realitate, numită „ordine înfăşurată”, în care totul se află în acelaşi 
timp şi în acelaşi loc, iar lumea receptată de fiinţa umană nu este decât „ordinea 
desfăşurată”: „Substanţa lumii este aceeaşi în orice punct al ei şi la orice nivel formal 
diferenţierile apar prin gradul de înfăşurare sau de desfăşurare a plenitudinii 
desfăşurate” (Patapievici 1995: 20). Bohm propune o teorie „de completitudine 
cuantică cu valenţe ontologice a nonindependenţei părţii faţă de întreg, 
„fundamentul lumii nu poate fi partea cea mai mică posibilă a unui întreg, adică 
partea ultimă, care să-i fie măsură, ci, exact dimpotrivă, elementul prim, 
fundamentul, trebuie să fie însuşi întregul” (Ibidem: 17). „Simplul fapt de a participa 
la un anumit nivel de realitate a lumii, implică simultan atât o înfăşurare a lumii cât 
şi o desfăşurare a ordinii obiectului, potrivit perspectivei pe care o adoptăm. În 
fond, subsistemele nu sunt în jos, iar suprasistemele nu sunt în sus. Dacă e să ne 
slujim de metafora direcţilor spaţiale, putem atunci spune că înfăşurările şi 
desfăşurările se petrec simultan, şi autosimilar în toate direcţiile. Orice suport 
intuitiv am oferi procesului desfăşurării, trebuie să avem în vedere că el nu este 
spaţial, şi că el însuşi admite ca structură forma plenitudii, (adică supersistem), 
sistem – subsistem cu părţi, depinzând de starea întregului, potrivit regulii 
înfăşurării (desfăşurării); „logica acestei gândiri posedă toate aparenţele unei 
desfăşurări fractale” (Ibidem : 21, 22). Ordinea implicită a lui Bohm, se desfăşoară 
într-o lume multidimensională „ale cărei dimensiuni sunt efectiv infinite” (Bohm 
1995 : 269). Ordinea implicită are sens numai în relaţie cu conştiinţa: „materia şi 
conştiinţa au în comun ordinea implicită” (Ibidem : 278). Astfel, contingentul 
perceput ca ordine desfăşurată este prezent într-un singur punct şi într-o singură 
clipă din „ordinea înfăşurată”. Tragismul fiinţei bântuite de dorinţa cunoaşterii şi 

Punctul central 
 Alpha 
 Arheul 

cercu 
lacul 

  melcul 
 alfa şi omega 
începutul şi sfârşitul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:38 UTC)
BDD-V3588 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

254 

transcederii rezidă din incapacitatea receptării superioare a „ordinii înfăşurate”, a 
acelei dimensiuni de congruenţă spaţiu – timp absolut. Metafora „melc” este 
complexă, obţinută prin suprapunerea simultană a imaginii peste o suită de 
semnificaţii conotative ocultate într-o plus metaforă, care apare în strânsă legătură 
cu mitul labirintului, conform afirmaţiei lui Gilbert Durand (Durand 1998 : 135), 
care susţine că mitul paradisului pierdut şi al nostalgiei resimţite în urma pierderii 
lui, mitul nostalgiei originilor, dezvoltă sentimentul neputinţei şi induce ideea că 
labirintul permite accesul la centru numai printr-o călătorie iniţiatică şi îl interzice 
celor neiniţiaţi. Astfel, eroul trebuie să înfrunte nişte probe înainte de a ajunge la 
centrul pe care labirintul îl ascunde, însă, ajuns la centru, eroul este consacrat. 
Labirintul este o combinaţie dintre două motive: al spiralei şi al împletirii, 
exprimând devenirea perpetuă şi eterna reîntoarcere; iar cu cât călătoria este mai 
dificilă, cu cât obstacolele sunt mai numeroase, cu atât adeptul se transformă şi 
dobândeşte un nou sine4. Obsesia găsirii centrului echivalează astfel cu o 
consacrare, cu o iniţiere: „Centrul este deopotrivă principiul şi sfârşitul lucrurilor, 
este alfa şi omega. Toate fiinţele, depinzând de Principiul lor în tot ceea ce sunt ele, 
trebuie, conştient sau inconştient, să aspire la reîntoarcerea către Centru. […] el 
este, în egală măsură şi prin excelenţă, un simbol al Verbului, care e în realitate 
adevăratul „centru al Lumii” (Guenon 2008: 88): „Urma doar ca Alcyon să ajungă 
în centrul matematic al acelui mare şi nu prea mare cerc perfect care era lacul cu 
numele de sfântă…”; „descrise o curbă lină, până când, de cealaltă parte a parabolei, 
ajunse cu faţa către lac, unde văzu tot cerul” (Missa solemnis, p. 86). Centrul 
presupune atât înălţarea cât şi coborârea, este un canal de joncţiune între Rai şi 
Infern, simbolismul acestuia dovedeşte o trăsătură arhetipală a fiinţei şi anume, 
nostalgia formelor transcendentale, nostalgia paradisului pierdut. 

În vederea revelării sensurilor absconse ale acestui tip de metaforă, apelăm la 
teoriile lui Carlos Bousoño, cu privire la comunicarea unicităţii psihice în raport cu 
ideea că poezia presupune o modificare a limbii, instituind conceptele de modificant, 
modificat, substituent şi substituit (Bousoño 2002 : 480). În viziunea acestuia, „pentru a 
preface limba într-un instrument poetic este necesar s-o facem să sufere o 
transformare, utilizând procedee”. Aceste procedee sunt echivalentele substituirilor. 
Astfel, în orice comunicare emotivă trebuie să intervină un substituent (sau element 
poetic care să înlocuiască), un substituit (sau element al limbii înlocuit), un modificant 
(sau reactiv care să provoace substituirea) şi un modificat (sau termen asupra căruia să 
acţioneze modificantul). 

„Denumesc substituent acel cuvânt sau sintagmă exprimat în limbajul poetic 
care, dat fiind că suferă acţiunea unui modificant, închide în el o semnificaţie sintetică 
sau o semnificaţie pe care o vom numi individualizată. (…) Substituentul cuprinde 
însăşi intuiţia poetului şi este unica expresie practic exactă a realităţii psihologice 
imaginate. Dau totodată numele de modificat acelui cuvânt sau sintagmă pe care l-am 
denumit substituent atunci când ar cuprinde o semnificaţie care este şi pe care o 

                                             
4 Cf. DS, Robert Laffont / Jupiter, 1982. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:38 UTC)
BDD-V3588 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Metafora în structura poetică ursachiană. Metafora „melcantă” 

255 

simţim ca generică sau analitică. La rândul său, substituitul este expresia vădit 
analitică sau generică a limbii care corespunde cu expresia individualizată sau 
sintetică a poeziei, a substituentului. Substituitul poartă deci numai conceptul corelativ 
intuiţiei artistului; ia astfel numai o minimă parte din acea realitate interioară” (p. 481). 

 
Ne-am propus să aplicăm această teorie la poezia Parabola Urechii şi a 

Numărătorului (Poemul de purpură şi alte poeme, p. 154) care concentrează ideatic şi 
conceptual metafora melcantă, pentru a revela credinţa lui Doins Tonner, care 
afirma: „Scrisul a devenit o locuinţă aliată la graniţa dintre sine şi vid, dintre muritor 
şi etern, dintre concret şi abstract, asemenea acelui punct misterios aflat în ureche 
care este în acelaşi timp şi colos din piatră, în „Parabola Urechii şi a Numărătorului” 
(sugerând materia exterioară, dar şi universul interior al psihicului uman). Spirala, 
vârtejul este iluzia apariţiei şi dispariţiei, o intersecţie ambiguă şi mistică între 
multiple planuri, nu numai filosofice şi ezoterice, dar şi literare, variind de la 
impulsul inexorabil al tragicului şi graţia frumosului, până la dezorientarea şi 
discontinuitatea fabulosului şi a ironicului”5. 

„Este o formă întortocheată din piatră. Un melc uriaş 
sau o ureche imensă din piatră. Adâncă statornicie 
e în vuietul mării de plumb. Eu număr”. 

Vom avea în vedere identificarea intenţiei poetului de resemnificare a 
sintagmei „ureche din piatră”, în care transferul se face prin asocierea vocabulelor 
substantivale „formă” şi „melc”. 

 
modificantul      modificat 

Structura „din piatră” devine un modificant al cuvântului „ureche”, care este 
considerat modificat, desemnând iniţial organul folosit pentru a detecta sunete. Un 
sens suplimentar al cuvântului îi este conferit de forma urechii exterioare, conca 
auriculară şi a celei interne, constituite din cochleea sau melcul, care are o formă 
spiralată. Cuvântul „ureche”, integrat în contextul său, afectat de modificant, este, 
prin urmare, un substituent. Corelată cu „piatra”, urechea devine o metaforă, 
simbol al genezei, alfa şi omega, începutul şi sfârşitul, dar asociate statorniciei, 
neclintirii, încremenirii. Putem afirma că fenomenul substituirii este oximoronic 
prin asociere simbolică, deoarece piatra este nonmişcare, pe când forma spiralată a 
melcului „evocă evoluţia unei forţe, a unei stări. Spirala exprimă apariţia mişcării 

                                             
5 Mihai Ursachi, Motorul nemuririi, în „Convorbiri literare”, nr. 9, 1996. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:38 UTC)
BDD-V3588 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

256 

circulare ce ţâşneşte din punctul de obârşie; ea întreţine această mişcare şi o 
prelungeşte la infinit. Spirala este legată de simbolismul acvatic al cochiliei şi de cel 
al fertilităţii. Ea reprezintă în fond ritmurile repetate ale vieţii, caracterul ciclic al 
evoluţiei, permanenţa fiinţei confruntată cu vremelnicia mişcării”6, amnioza terestră 
pătrunsă sub agresiunea timpului. Plasându-se însă în afara timpului, poetul 
mistagog are revelaţia închiderii arheului în sine, a reiterării acestei stări proiectate în 
absolut. Acest flux stihial („vuietul mării”) antrenează în matca lui totul: „Urechea 
ascultă,/ cum încă un strop se adaugă mării”. Lumea are ca substituent „marea”, 
modificantul fiind structura atributivă asociată, „de plumb”, iar „picătura” care „din 
nou se coboară” este modificantul catalizator, renaşterea fără de sfârşit a universului 
din lacrimile primordiale. Lentoarea procesului este sugerată prin numeralul 
adverbial „o dată la şaisprezece mii de ani”. Dilatarea temporală este apanaj al 
receptării timpului din perspectiva fiinţei superioare, a celui care îl precede şi este 
martor direct al procesului creaţiei: „Eu număr”, „Eu sunt acel care numără”. 
Această conştiinţă a fiinţei sale este precedată însă de îndoială şi credinţa în 
metempsihoză. Poezia Căci e în marea verde… (în Inel cu enigmă, p. 44) ne relevă 
pendulaţia eului între „nădejdea transmigrării – vis palid şi absurd” şi tentaţia 
absolutului: „Cochilia urechii şi inima mă’mbată”. Prezenţa „cochiliilor din vremuri 
ancestrale”, a „scoicilor multicolore” şi a „culbecilor de mare” ce păstrează „încă’n 
cochilii un sunet îngeresc” conturează câmpul semantic al misterelor primordiale. 
Elementul acvatic îşi păstrează încă atributul de a fi „verde”, spre deosebire de 
„marea de plumb” invocată în poezia anterioară. 

Obsesia metaforică a melcului marchează o constituire progresivă a sensului 
alchimic, deoarece cochilia este legată de ideea morţii. Prosperitatea, eternitatea sunt 
obţinute prin succesiunea etapelor Marii Opere: nigredo – materia se dizolvă intrând 
în putrefacţie; albedo – purificarea materiei, sublimarea; rubedo – stadiul final, 
abţinerea absolutului: „Iată, picătura din nou se coboară / în melcul de piatră” (p. 
154). Există în lirica lui Mihai Ursachi o suită de alte vocabule sau sintagme care 
trimit la concentricitate, la glifa universală a melcului ca imagine fundamentală. În 
raport cu teoria lui Umberto Eco legată de „Metaforă şi parafrază”, suntem 
îndreptăţiţi a încadra acest tip de metaforă în categoria celor „creatoare”, urmărind 
demonstraţia lui Eco cu privire la incapacitatea cititorului de a parafraza o astfel de 
metaforă: „metaforele cu grad înalt de originalitate şi creatoare pot fi parafrazate 
numai în forma povestirii, a interpretării lor – sau, mai mult, a povestirii felului cum 
acestea se pot interpreta în diverse moduri”, întrucât „metafora creatoare pare să fie 
înţeleasă intuitiv, dar ceea ce numim intuiţie nu e altceva decât o foarte rapidă 
mişcare a minţii” (Eco 2007 : 175).  

În lirica ursachiană, metafora melcantă este regăsită sub două forme ce au la 
bază: 

- identificarea primară, progresivă şi parţială, adică sugerarea ei prin apelul la 
imagini simbolice, elemente constitutive ale acesteia. Astfel, camuflarea imagistică a 

                                             
6 DS, p. 481. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:38 UTC)
BDD-V3588 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Metafora în structura poetică ursachiană. Metafora „melcantă” 

257 

cercului în „lac” vine să sugereze acea atomizare a contrariilor, transformându-l, 
prin oglindirea astrelor, într-o mare de linişte, care apare în lirica ursachiană ca 
„tăcere”. „Nălucirea de ape”, „răstoacele rotunde şi rotitoare” (p. 94), corelate 
„bufniţei mării” generatoare de „cercuri concentrice”, „craterul tuturor lumilor”, 
„insula” (p. 97), „concentrice valuri”, „lacul fără maluri” (p. 119), „cercul vrăjit”, 
„lac mult iubit” (p. 124), „lacul din pădure” (p. 132), „insula” (p. 139) sunt tot atâtea 
motive care creionează această progresie a formării melcului, punctul – cercul – 
spirala.  

„Centrul este originea, punctul de pornire al tuturor lucrurilor; este punctul 
principal, fără formă şi fără dimensiuni, deci indivizibil şi, prin aceasta, singura 
imagine a Unităţii primordiale. Centrul este mijlocul, punctul echidistant faţă de 
toate punctele circumferinţei, care împarte orice diametru în două părţi egale” 
(Guénon 2008: 82).  

„Urechea” devine receptaculul „limbii hieratice” a istoriei omenirii, după 
cum sugerează strofa a doua a poeziei Autodafé (p. 201), parcurgerea evilor fiind 
înlesnită de forţa iubirii, conjugată însă ineluctabil cu avatarurile fiinţei prinse în 
„noaptea multimilenară”: 

„Putere fără izbăvire, o stană de oţel şi cuarţ, 
istoria umanităţii – religii, revoluţii, sânge, 
urându-mă fără’ncetare de mine nu te mai desparţi 
şi vocea mare, unanimă urechii mele veşnic plânge”. 

Spaţiile ce amintesc de cosmogonie şi de drumul iniţiatic al fiinţei epoptului 
la pătrunderea sa „în imensul continent necunoscut descris doar în cartea morţilor”7, 
sunt surprinse în poezia A treia înfăţişare la Şarpe sau Marea Înfăţişare (p. 255):  

„Iată ce’mi spuse. (Locul  
predestinării voi toţi îl cunoaşteţi. Ca melcul urechii 
e văgăuna aceea, în intermudiu, şi unii 
socot că e însăşi Urechea. Fiecare 
e slobod să creadă ce vrea în această privinţă. 
Ceilalţi cu uşile)”,  

completată de dimensiunea orfică a cântecului asociat acestei călătorii iniţiatice, în 
care totul este „ascultat ca prin vis”: 

„În intermundiu, 
în văgăuna ca o ureche 
am mângâiat asiatele strune, imnul străvechi”. 

„Prima revelaţie se referă la sufletul individual: un „melc” lipsit de cochilie 
sau „golul” de existenţă din interiorul cochiliei învârtejite în ciclul stihial. Sufletul 
este un melc deoarece se constituie printr-un vortex local în haosul primordial şi 

                                             
7 FM, p. 69. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:38 UTC)
BDD-V3588 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

258 

reprezintă o spirală ce duce spre Centru”8. În volumul Marea Înfăţişare, se produce o 
metamorfoză a metaforei, imaginea melcului – ureche suferind o esenţializare, fiinţa 
fiind redusă la organul auzului: „Părea/ că de-un timp fără margini, sau doar din 
secunda aceea/ mă concentram să aud: deşi nu eram/ decât timpanul menit să 
asculte în veci şi în/ fiece clipă” (Parabola Clipei şi a ascultătorului din Orologiu, p. 221), 
în care ascuţirea simţului se face în vederea conştientizării apropierii momentului 
trecerii fiinţei către o altă dimensiune: „am auzit dintr’o dată: „Este momentul”./ 
„Este momentul, este momentul, este momentul”./ Era clipa aceea”. Repetiţia pro-
poziţiei enunţiative cu verbul la prezent pare a fi o reverberare a sunetelor propagate 
prin cochilia melcului urechii până în dimensiunea receptării superioare a conştiinţei. 

- identificarea superioară, prin prezenţa explicită a „melcului” sau a spiralei: 
„ceea ce scrie/ pe cochilie” (p. 123), „melc uriaş”, „melcul de piatră”, „urechea” (p. 
154). Melcul devine şi formă ce tânjeşte după fond, iubirea şi voluptatea aşteptării 
revelaţiei acesteia: „Fetiţa aceea, pe care atât o iubeam, mai credea/ că din cochilia 
lui melcul plecase/ undeva foarte departe/ şi că se va întoarce,/ drept care’i păstra 
cu iubire cochilia/ şi îl aştepta” (Credinţa copilei, p. 169). Coeziunea trupului – lut cu 
spiritul şi elementele care îl ancorează pe eu în contingent, sunt exprimate printr-o 
comparaţie care asociază melcul de cochilia sa: „Eu mă despart de auz. Mult am 
iubit/ vai, auzul,/ ca melcul/ cochilia” (p. 215). Substituentul fiinţei divine este 
„copilul îmbrăcat în catifea roşă”, deţinătorul „baghetei”, a „nuielei lucitoare ca 
platina” care îşi revarsă bucuria descoperirii puterii nebănuite a prezenţei 
„melcului”, aici substituent al fiinţelor umane. „Trupul” „galben” al melcilor nu este 
altceva decât „o ipoteză a vieţii”. Pătrunderea în „găoace” echivalează cu o 
cosmogonie inversă: „copilul îl urmări în cochilie./ Tot mai adânc. A durat mii de 
ani. Până când/ viaţă nu mai rămase deloc” (Naraţiune de primăvară, p. 261). 
Pătrunderea absolută a divinului în fiinţa umană este sugerată de discursul 
„copilului”: „Te cunosc, te iubesc,/ te cunosc” - ‹‹Aceasta este povestea numită/ 
„Copilul cu melc în baghetă”››. Această structură fundament a tot ceea ce este viu 
este regăsită şi în profunzimile sufleteşti: „Astfel încât / fiece corp/ având levitate/ 
pluteşte/ în jurul său însuşi/ pe o elipsă/ interioară” (Legea levitaţiei universale, p. 
281). „Melcul” apare şi sub forma „scoicii”, simbol sacrosanct al pelerinajului, 
asociată cu naşterea şi regenerarea prin apă, origine a existenţei, a apelor primordiale 
(Sheperd 2007: 213): „Argonauţii pluteau către Lună, caere blonde / şi argintii ei 
visau…”. „Colchida era pentru dânşii o scoică, maternă/ vulva iubitei spre dânsa îi 
cheamă,/ luna pe cer li’i iubită şi mamă, / lâna de aur - o viaţă eternă” (p. 204). 

„Schlaft ein Lied in allen Dingen”. De patruzeci de mii de ani Urechea stă 
ciulită către acest cântec, aflător în metagalaxii, cum şi în firul de iarbă; dar cu atât 
mai mult aflător în Om, în ceea ce el are mai uman şi mai nepieritor. Şi este 
privilegiul câştigat al celui ce are puterea să audă, de a impune naturii armonia”9. 

                                             
8 Ibidem, p. 70. 
9 Mihai Ursachi, Arion, spiritul muzicii, în „Cronica”, nr. 20, 1975. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:38 UTC)
BDD-V3588 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Metafora în structura poetică ursachiană. Metafora „melcantă” 

259 

Bibliografie 

A. Izvoare şi lucrări de referinţă 
DEX - Dicţionarul explicativ al limbii române, Editura Academiei, Bucureşti, 1984. 
DS - Dicţionar de simboluri, de Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain, coordonatori: Micaela 

Slăvescu şi Laurenţiu Zoicaş, 1994, Bucureşti, Editura Artemis. 
FM - Friedrich Michael, Mihai Ursachi - poet vizionar, Editura T, Iaşi, 2004. 

Opera lui Mihai Ursachi 
Inel cu enigmă, Editura Junimea, Iaşi, 1970. 
Missa solemnis, Editura Eminescu, Bucureşti, 1971. 
Cetatea scufundată, „Biblioteca Argeş”, Bucureşti, 1971. 
Poezii (Cetatea putreziciune), Editura Junimea, Iaşi, 1972. 
Poemul de purpură şi alte poeme, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1974. 
Diotima, Editura Junimea, Iaşi, 1975. 
Marea înfăţişare, Editura Junimea, Iaşi, 1977. 
Arca, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1979. 
Descoperirea României, Editura Cogito, Oradea, 1997 (cu versiune în limba engleză). 
Nebunie şi lumină, Editura Nemira, Bucureşti, 1998. 
Benedictus, Editura Compania, Bucureşti, 2002. 
Goana magilor (antologie de Magda Negrea şi Daniel Corbu, poeme neincluse în volume şi 

postume), Princeps Edit, 2005 
Arca. Opera poetică, Princeps Edit, Iaşi, 2006 (Prefaţă, itinerar biografic şi selecţie de texte 

critice de Daniel Corbu). 
Emmanuella, în Revista Convorbiri literare, septembrie, 1997. 
Raţiunea poeziei, în revista Feed back, nr. 3, Iaşi, 2004. 
Raţiunea poeziei, Princeps Edit, Iaşi, 2008. 
Clipele vieţii, Portrete, articole, confesiuni, Princeps Edit, Iaşi, 2007, Antologie de Magda 

Negrea şi Daniel Corbu. 
Motorul nemuririi, în Convorbiri literare, nr. 9, 1996. 

B. Literatură secundară 
Blaga 1969: Lucian Blaga, Trilogia culturii, Bucureşti, Editura pentru Literatură Universală. 
Bohm 1995: David Bohm, Plenitudinea lumii şi ordinea ei, traducere de H.R. Patapievici şi Sorin 

Paraoanu, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Bousoño 2002 : Carlos Bousoño, Poezia ca modificare a limbii: modificat, modificant, substituit şi 

substituent, în Introducere în teoria lecturii, Antologie de texte, Bucureşti, Editura 
Universităţii. 

Durand 1998: Gilbert Durand, Figuri mitice si chipuri ale operei – de la mitocritică la mitanaliză, 
traducere din limba franceză de Irina Bădescu, Bucureşti, Editura Nemira. 

Guénon 2008: René Guénon, Simboluri ale ştiinţei sacre, Bucureşti, traducere din franceză de 
Marcel Tolcea şi Sorina Şerbănescu, control ştiinţific al traducerii de Anca 
Manolescu, Editura Humanitas, Bucureşti. 

Eco 2007: Umberto Eco, Limitele interpretării, traducere de Ştefania Mincu şi Daniela 
Crăciun, Bucureşti, Editura Polirom. 

Patapievici 1995: Horia Roman Patapievici, Provocarea mecanicii cuantice în Cuvânt înainte la 
David Bohm, Plenitudinea lumii şi ordinea ei, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:38 UTC)
BDD-V3588 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

260 

Ricoeur 1984 : Paul Rocoeur, Metafora vie, traducere şi cuvânt înainte de Irina Mavrodin, 
Bucureşti, Editura Univers. 

Shepherd 2007 : Rowena şi Rupert Shepherd, 1000 de simboluri. Semnificaţia formelor în artă şi 
mitologie, traducere din limba engleză de Anca Ferche, consultant ştiinţific: Dan 
Popescu, Oradea, Editura Aquila. 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:38 UTC)
BDD-V3588 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

