Boni iudicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu st
Buridice in Consolarea filosofies, 111, 12

Alexander Baumgarten
Universitatea ,Babes-Bolyai”, Cluj

Resumé: Le sens classique de 'utilisation du mythe d'Orphée et d'Euridice dans la
Consolation de la Philosophie de Boece concerne la possibilité de I'Ame de conversion vers les
principes originaires et 1'éliberation des conditionnements de ce monde-la. En
approfondissant le sens de ce mythe, l'auteur de la présente intervention souligne l'existence
d'un contexte néoplatonicien du discours de Boéce, dans lequel les imperatives d'une théorie
de la connaissance, provenant de la soteriologie plotinienne sont bien visibles. En
develloppant des suggestions du commentaire du Guillaume de Conches sur Boece, le
résultat de ce demarche est l'illustration d'un sens innattendu du mythe, lecturé a I'horison
de la théorie plotinienne de l'oubli de soi préalable a tout acte de connaissance. C'est ainsi
que le sens soteriologique du mythe se lie avec la dispute antique et médiévale de la "reditio
completa" et clarifie la position de Boéce dans ce contexte-la.

Mots-clefs: mythe, Boéce, Plotin, théorie de la connaissance, Orphée et Euridice.

Ne propunem in aceste randuri si aprofundim sensul uneia dintre metaforele
folosite de Boethius in Consolarea filosofiez, 111, metrul 12. Ea se referd la Orfeu si la
Buridice si are in vedere o descriere 2 modului in catre sufletul are acces la natura
principiilor, aga cum o enuntd primele doua versuri ale metrului: Felix qui potuit
Jontem visere lucidum. Intentia noastra este a analiza sensul episodului ratirii urcusului
dinspre Hades a lui Orfeu cu Euridice, datorat intoarcerii privirii lui Orfeu spre
iubita lui, exprimatd in versul 51: vidit, perdidit, occidit. Ne vom referi, pentru acest
demers, la trei aspecte: a) analiza carierei folosirii metaforice a mitului lui Orfeu si a
istoriei sale in literatura primelor secole crestine §i relevanta acestei folosiri pentru
intelegerea sensului boethian. b) plasarea folosirii metaforei in contextul Consoldrii si
ilustrarea functiei sale. ¢) urmarirea sensului pe care il acordd primii comentatori
medievali ai tratatului episodului pierderii Buridicei. d) avansarea unei ipoteze
conform careia lectura epistemologica a mitului poate fi pusd in corelatie cu teoriile
neoplatoniciene ale constiintei de sine. e) Lectura metaforei din perspectiva
corelatiei propuse.

160

BDD-V3581 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)



Boni indicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu si Euridice in Consolarea filosofiei, 111, 12

I.

Asimilarea figurii orfismului in interiorul cristologiei face parte din atmosfera
generald a sincretismului antichitdtii tarzii si se bucurd deja de o bogata literatural.
André Boulanger a analizat, incd de la inceputul secolului trecut, aceastd imagine
sincretica si a subliniat maniera in care imaginea lui Orfeu a fost suprapusi peste cea
a Verbului divin In numeroase reprezentari crestine sau gnostice timpurii. Orfeu a
fost retinut in aceasta traditie drept un intemeietor al artelor, erou civilizator si
precursor Christi (Boulanger 1925: 51). Mult mai recent, M. Tabaglio s-a ocupat de
crestinarea mitului lui Orfeu in contextul interpretdrilor alegorice legate de
episoadele vietii lui Orfeu, interferenta cu mitul lui Dyonissos, uciderea lui de catre
Titani, invierea lui i transpunerea crestind a acestor mituri (Tabaglio 1999: 65-82).
Simbolistica discursurilor patristice care au in vedere preluarea lui Orfeu a fost
recent analizatd de Fabienne Jourdan?, care insisti asupra valorii ,,cuvantului
eficace” al cantecului lui Orfeu, comparat cu Verbul divin si instaurat intr-o teologie
politicd in Protrepticn/ lui Clement din Alexandria, intr-un discurs al lui Eusebiu din
Cezareea elogios la adresa impdratului Constantin si Themistios, autor pigan care
preia tema comparatiei de la Eusebius (Jourdan 2008: 319, 322, 327). Toate cele trei
situatii analizate de autoare converg spre o folosire a mitului lui Orfeu in analogie
cu persoana christicd, gratie analogiei dintre mentionarea in mitul orfic a eficacitatii
muzicii asupra vietuitoarelor salbatice si efectul cuvantului christic asupra oamenilor.

Totusi, niciuna dintre aceste interpretiri nu insistd asupra raportului dintre
Orfeu si Euridice si a tragicei povesti de dragoste dintre cei doi protagonisti naratd
de Vergilius3. Este posibil, din acest motiv si datorita faptului cd nu am putut
identifica o sursa a folosirii acestui mit In literatura crestina anterioard debutului
secolului al VI-lea, ca preluarea mitului lui Orfeu si Euridice de citre Boethius, in
Consolarea filosofies, si reprezinte o turnurd de sens in interpretarea figurii lui Orfeu
care se deplaseazi, astfel, de la analogia cu Verbul la analogia cu sufletul omenesc.
Parcursul spiritual al acestuia din urmd poate fi citit, din acest moment, in esecul
tragic al istoriei recuperirii Euridicei din Infern.

! Boulanger 1925, cu o bogati bibliografie, precum si Mead 2012.

2 Jourdan 2008, dar mai ales cele doud volume ale autoarei, Jourdan 2003.

3 Vetgilius, Georgica, IV, 452-459: Ad haec vates vi denique multa / ardentes oculos intorsit
lumine glauco /et graviter frendens sic fatis ora resolvit. /"Non te nullius exercent
numinis irae; /magna luis commissa: tibi has miserabilis Otrpheus /haudquaquam ob
meritum poenas, ni fata resistant, /suscitat et rapta graviter pro coniuge saevit. /Illa
quidem, dum te fugeret per flumina praeceps, /immanem ante pedes hydrum moritura
puella /servantem ripas alta non vidit in herba. Cf. si Ovidiu, Metamorfoze, X, 1-90 si X1, 1-
606, dar si Seneca, Here. Furens 569-591 si Here. Oetaens, v. 1031-1101.

161

BDD-V3581 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)



Studii

IT.

Contextul restrans al pasajului din Consolarea Filosofiei plaseaza episodul orfic in plind
desfisurare a argumentatiei Filosofiei citre personajul Boethius, in care sirul narativ
a admis deja faptul cd Boethius, ca personaj, este convins de situarea sa originard
»maladivd” si acceptd eliberarea propusd de Filosofie. Acest accept are ca punct
relevant in prezenta analiza faptul ca Filosofia, in pasajele anterioarele metrului 12,
se referd la natura transcendentaliilor si la principiul convertibilitatii lor (proza 11),
la o clarificare a legiturii legitime prin reamintire a sufletului cu aceste transcenden-
talii (metrul 11) si o aplicatie a teoriei platoniciene a reamintirii la numele divine
(proza 12). Ne intereseazd mai cu seami cel din urma fragment, deoarece el ne
vorbeste despre un exercitiu de revenirii al mingii spre sine insasi prin care incearca
sd se autodepiseascd pe sine cu ajutorul reamintirii, avansand spre cunoasterea
numelor divine, care prin natura lor sunt transcendente si nu pot fi cunoscute
complet de inteligenta umand. Ceea ce vom incerca, de fapt, este sa recunoastem
mai jos In sensul esecului urcirii Buridicei este intim legat de aceastd cenzurd a
cunoasterii depline a numelor divine. Daca addugam la aceastd schita contextuala
restransa faptul ca cele mai multe dintre fragmentele in metru sunt confirmari sau
aplicatii ale pasilor constructiei teoretice din intreg tratatul, putem considera, ca
ipoteza de lucru, faptul ¢ metrul 12 al cirtii a IIla ar putea fi considerat o trecere in
registrul mitului a problemelor teoretice abordate incepand cu proza 11. Ar reiesi de
aici ¢ Orfeu corespunde sufletului omenesc in exercitiul sau de cunoastere, prin
reamintire si introspectie, a principiilor.

O concluzie similard se poate sustine si in cazul in care aruncdm o privire
asupra Intregului tratatul, incadrand in aceasta privire de ansamblu mitul pe care il
studiem. Astfel, putem urmari constructia tratatului in urmadtorii pasi: 1. cartea I
construieste un concept al caderii (,,boala” lui Boethius si disperarea in fata mortii)
iar Filosofia apare ca recuperatoare inalienabild (proza 3). Boala este uitarea
parcursului spre ,patria” transcendentd, iar misiunea Filosofiei este repunerea
sufletului cizut in contact cu originea. 2. Cartea a lla si a 11la, considerate impre-
und, constituie o lungd criticd a posesiei, cu bogate argumente de origine stoicd,
orientind sufletul de la continuturile oricirei posesii spre meditatia asupra
conditiilor de posibilitate ale oricarei posesii, (intelegand ,,posesia” de la cel mai
concret nivel al ei - averea - pana la cel mai abstract si mai filosofic nivel — continu-
turile insele ale cunoasterii) si, implicit, punand in evidentd structura receptiva a
subiectului. 3. Cartea a IV-a si Cartea a V-a, dar numai pani la proza 4 a acestei
cirti, autentifici autonomia acestei receptivitdti a sufletului dornic de salvare, prin
discutia asupra liberului arbitru si a rotii destinului.

Lisand la o parte finalul (metrul 5 si proza 6, care discutd despre apetitul
inteligibil omenesc si definitia eternitdtii, oferind mai degrabid un suport al
reprezentirii despre lume in care pledoaria lui Boethius se incadreazi) ne putem
concentra asupra prozei si metrului 4. Ambele se refera strict la temeiul solutiei
oferite de Filosofie ,,bolnavului”. In baza aseminirii dintre suflet si natura diving,

162

BDD-V3581 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)



Boni indicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu si Euridice in Consolarea filosofiei, 111, 12

caracterul transcendental al cunoasterii divine, de cuprindere a realitatilor prin
cunoastere divind si de transformare a cunoagterii divine in conditie de posibilitate a
existentei lucrurilor (exprimate in proza 4) se transferi la nivelului sufletului
omenesc in metrul 4 si in proza 5. Avem aici o adeviratd declaratic de
transcendentalitate a facultatilor cunoasterii, care porneste tacit de la analogia dintre
facultitile sufletului si figurile geometrice din Aristotel, Despre suflet*, si care afirmd
constructia obiectului cunoasterii de citre facultitile sufletului: omme enim guod
cognoscitur non secundum sui vim Sed secundum cognoscentinm potius comprebenditur facultatem
(V, pr. 5, 66-68).

Putem acum accepta faptul cd aceastd conversie a sufletului spre propriile
facultiti desemneazd cadrul teoretic in care, pentru Boethius, cunoagterea este
posibild. La fel, putem admite in mod corect faptul ca situatia teoretici in care este
asezat Orfeu, ca simbol al sufletului (a cirui cunoastere are puterea vietii, urcand-o
pe Buridice spre lumina pimantului, daci admitem cd simbolul traditional al
analogiei dintre Orfeu si Verb, chiar transpus la nivelul sufletului, mai avea vreo
incidenta asupra lui Boethius) revine la o cercetare asupra capacitatilor sufletului de
cunoastere a naturii numelor divine. Aceastd cercetare a facultitilor sufletului are
lor, potrivit lui Boethius, prin examinarea propriilor facultiti cu valoare transcen-
dentald abordate sub forma reamintirii. Dacd aceasta reformulare este intemeiatad in
structura argumentatiei din Consolare, putem adauga un argument simplu si extrinsec
Consoldrii in favoarea acestei lecturi: ideea de a aplica structurile predicative la natura
divina intalneste insusi proiectul boethian propriu enuntat in Articolele teologice ca
praedicatio in divinis®, ceea ce ar putea confirma suplimentar lectura noastra. Legitura
dintre cele doud mari teme boethiene, adicd descoperirea naturii transcendentale a
facultitilor cunoagterii in Consolare si proiectul convertirii categoriilor la numirea
naturii divine aflate in afara experientei ne permite o observatie interesanta: al doilea
proiect este conditia celui dintai. Astfel, elanul teologic al lui Boethius de apropriere
a naturii divine conduce spre descoperirea unei filosofii transcendentale a subiecti-
vitatii.

Asumiand o asemenea intentie de lecturd, si reconstruim acum sensul
metrului 12 vers cu vers. Astfel, metrul debuteazd prin enuntul temei: sufletul
urmeaza a fi condus spre izvorul binelui (v. 96-97: boni fontem), dar cu conditia
eliberirii de bunurile terestre (v. 99: terrae ... vincula). Pierderea Euridicei este
conditia data cantiretului trac (v. 101, vates Threicius, parafrazand direct versul 452
din Vergilius), al cdrui cantec (v. 1-14) Imblanzeste fiarele. El coboari in infern (v.
15-19) si cere indurare in baza naturii sale divine care conferd cantecului siu putere

* Aristotel, Despre suflet, 11, 3, 414b 20 sqq.

5 Boethius, De frinitate, 1I: ,(.) in naturalibus igitur rationabiliter, in mathematicis
disciplinaliter, in divinis intellectualiter versari oportebit neque diduci ad imaginationes,
sed potius ipsam inspicere formam quae vere forma neque imago est et quae esse ipsum
est et ex qua esse est. (...); IV. (..) At haec cum quis in divinam verterit predicationem,
cuncta mutantur quae praedicari possunt, ad aliquid vero omnino non potest praedicari”.

163

BDD-V3581 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)



Studii

(v. 21-28). Divinitatile infernale isi suspenda actiunea (v. 30-39) iar arbiter umbrarnm
spune (v. 40): vincimur si o cedeazd pe Euridice, cu conditia ca Orfeu si nu isi
intoarcd privirile spre ea (v. 45-46: ne ... lumina flectere) cat timp strabate Hades-ul (v.
45: dum Tartara ligueril), iIn numele iubiril (v. 47-48). Otrfeu o pierde (v. 50: vidit,
perdidit, occidif), iar Boethius remarca imediat nevoia analogiei, in v. 53: vos haec fabula
respicit. Altfel spus, mitul se refera la orice suflet in conditia efortului siu de a accede
la principii (v. 48-49: in superum mentem ducere quaeritss).

Euridice joacd aici rolul unei pozitii intermediare intre Orfeu si zeii din
Hades. Euridice este legati de Orfeu prin legea iubitii, o lex amantium care 1i va face,
aga cum vom vedea, pe primii comentatori medievali ai textului sd vada in ea o parte
consubstantiald a sufletului omenesc. Urmand aceasta sugestie, cand Orfeu priveste
inapoi, el revine spre Buridice ca spre un sine mai profund decat i-ar fi putut indica
perceptia empiricd a propriei persoane, iar interdictia de a o privi in parcursul non-
uman al Hades-ului poate fi tradusd astfel printr-o interdictie asupra revenirii
complete asupra sa insusi. O asemenea interpretare, chiar dacia inspiratd de
transformarea principiului iubirii intr-o consubstantialitate a celor doi protagonisti,
chiar dacd nu tine cont de conotatia negativi a zeilor din Hades, asimilaindu-i lumii
principiilor gratie naturii lor divine, poate conduce spre integrarea fideld si corectd a
mitului in sensul intregului tratat, de analizd a posibilititii cunoagterii obiectelor
divine de catre facultitile sufletului prin reamintire. Pentru a sustine ceea ce
deocamdati este o simpld ipotezd de lecturd, avem nevoie de doi pasi: examinarea
sensului catorva comentarii medievale ale pasajului §i sprijinirea acestei interpretari
pe modul in care antichitatea tarzie a tratat problema revenirii sufletului la propriile
facultati prin actul reflexivitatii.

III.

Fulgentius din Ruspe, contemporan cu Boethius, in My#hologiae, 111, 10, reaminteste
mitul lui Orfeu si al lui Euridice si recunoaste, primul, in figura mitologica a
Euridicei o facultate a sufletului legatd de natura intelepciunii. El o numeste pe
Buridice profunda diiudicatio: Haec igitur fabula artis et musicae designatio Orphaeus enim
dicitur oreaphone, id est optima vox, Euridice veo profunda diiudicatioS.

Este posibil ca Boethius si fi avut la dispozitie aceasta sursa (Courcelle 1967:
60). Interpretarea filosoficd a lui Boethius si cea alegoricd a lui Fulgentius s-au
suprapus In comentariile medievale latine timpurii la Consolarea filosofiei, fapt dovedit
deja de J. B. Friedmann. Autorul retine de aici faptul cd ar fi vorba despre o
suprapunere medievald intre Buridice §i comcupiscentia in sensul dorintei decazute a
unot bona temporalia (Friedmann 1970: 1106) , avand in vedere comentariul pe care, in
jurul anul 904, I-a compus Remigius din Auxerre, care atestd primul suprapunerea
intre interpretirile date de Fulgentius si Boethius. Astfel, pentru Remigius, guod

¢ Fulgentius din Ruspe, Mitologiz, 111, 10, citat dupd Delgado 2003: 10. Opera lui Fulgentius,
mai putin Mitologiile, se afld in PL 65.

164

BDD-V3581 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)



Boni indicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu si Euridice in Consolarea filosofiei, 111, 12

carmen inde respicit illos qui postquam viam veritatis agnoverint et in ea profecerint rursus ad
Saeculi desideria revertantur sicque opus inceptum perdant, sicut Orphaens perdidit nxorem retro
aspiciens.”

Esential in comentariul lui Remigius ni se pare faptul ci interpretarea sa
deplaseazi sensul decdderii in temporalitate de la faptul ¢ Orfeu cedeazi si priveste
inapoi spre Euridice insdsi ca personaj, intrucat la Remigius expresia ad saeculi
desideria corespunde cu perdidit wuxorem 1n virtutea analogiei. Remigius vede in
Euridice profunda inventio si o stapana a muzicii, iar pierderea ei echivaleaza cu ,,vocem
musicam absque ratione retinens’ (Apud Friedmann 1970: 101), ceea ce revine, in opinia
lui Friedmann, la tema medievald a unei eloguentia sine sapientia. Prin Remigius se
instaleazd, astfel, una dintre interpretirile medievale ale Euridicei, conotatd negativ,
care trimite spre analogia dintre feminin, ispitd si pacat. Dezvoltarea acestei teme
este complementard unei largi notorietiti de care s-a bucurat mitul in romanul
medieval, atat in literatura latind cat si In cea greacd medievald (Cf. Friedmann 1970:
178 sqq.), dar fard ca figura Buridicei sd treacd peste nivelul simbolul iubitei
pierdute, asimilabile originii muzicii a carei interpretare ii marcheaza dureroasa
absenta (Cf. Dronke 1962). Totusi, aceastd interpretare nu este singulard si nu da
tonul general al interpretirilor medievale la acest mit, asa cum pare si fi considerat,
recent, R. G. Delgado (Cf Delgado 2003 : 15, 17).

In schimb, alte doui comentarii medievale se disting de sensul prin care
Remigius intelege textul lui Boethius. Primul este cel al lui Reginon de Priim, din
secolul al IX-lea, in care Euridice redevine profinda diindicatio, a cirei utilizare justd
indreapti sufletul spre cele divine®.

In linia acestei noi interpretiri, diferiti de Remigius, se insereazi comentariul
lui Guillaume de Conches?, care reia mitul lui Otfeu si Euridice de la Boethius si i
schimba complet sensul. In analiza sa ad litteram a metrului boethian, ne frapeazi
mai intai o schimbare terminologica si o noud definitie. In loc de profunda diindicatio,
care ne trimitea anterior la o cunoastere preocupatd de cele pimantesti, avem aici
insdsi ideea augustinian a alegerii inerente a binelui, Incarnati in rolul Euridicei:

7 Remigius din Auxerre, com la Boethius, citat apud Friedmann 1970: 99.

8 Orphens dicitur quasi oreon phone, id est, optima vox. Eurydices interpretatur profunda diindicatio (...)
Orphens ergo vult revocare de inferno Eurydicem sono cytharae, sed non praevalet, guia humanum
ingenium contatur profunditatem harmonicae subtilitatis penetrare, et ea certis rationibus diindicare et
discernere, et ad lucem, id est, ad scientiam revocare; sed illa humanam cognitionem refugiens in tenebris
dgnorantiae latet”. in Epistola de harmonica institutione, in Scriptores ecclesiastici de musica sacra
potissimum, ed. M. Gerbert, Saint Blaise, 1784, reeditare Hildesheim, Olms, 1962, vol. I,
cap. 18, p. 2406, citat apud Lessieur 2003: 301-302. Textul lui Reginon de Prum se afla si in
PL 132, col. 981b.

9 De Conchis 1999: 198-216. Interpretarea lui Guillaume este comund cu cea a lui Werner
de S. Blas, in Libri deflorationum, P.L. 157, col. 1124b-d, apud Delgado 1962: 26. Cf. si.
Hatinguais 1954: 285-289. Autorul trece In revistd interpretarea lui Guillaume, fird a
marca, totugi, nuanta de profunda originalitate a acestui comentariu.

165

BDD-V3581 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)



Studii

ed. Nauta, 61-64: Sed haec naturalis concupiscentia merito dicitur Enridice, id est boni
iudicatio (s.n.), quia quod quisque indicat bonum, sive ita sit sive non sit, id
concupiscit.

Guillaume pare foarte congtient de distanta pe care gsi-o ia fatd de
interpretarea traditionald a mituluil?, fixand in figura Euridicei naturalitatea alegerii
binelui (iar boni are In text valoarea unui genitiv obiectiv). Aceastd naturalitatea este
locul intalnirii traditionale augustiniene intre suflet §i natura divinall. Orfeu o pierde
cind o reduce la bunurile temporale prin privirea sa intoarsd complet spre ea (ed.
Nauta, p. 215, 370-371: perdidit, guia omnia bona guae egerat, dum ad temporalia respexit,
anmisit ete.). Insi prezenta discretd a Euridicei pare, astfel, si fie cu totul altceva decat
prezenta ispititoare a femeii care conduce spre bunurile terestre. Dimpotrivi, ea
poate fi asimilatd cu locul de nevizitat niciodatd integral, dar mereu presupozitie a
fiintei omenesti, loc al intalnirii augustiniene dintre om si divin, abditum mentis ca loc
al prezentei principiilor in subiect.

Dintre cele patru interpretiri medievale, ultima este cea mai apropiatid de mo-
dul in care am incadrat mitul in planul tratatului lui Boethius, deoarece Guillaume
vede, ca si Boethius, in Euridice un sediu psihic al principiilor. Din perspectiva
interpretdrii noastre, pe care am propus-o textului lui Boethius, angajarea acestor
principii intr-o actiune oarecare, chiar si in contemplarea numelor divine, raimane
implicitd, iar angajarea lor ca obiecte depline ale cunoasterii le preface in finitudini
temporale iluzorii. Din acest motiv ne simtim justificati s comparim aceasta situare
teoreticd cu ambientul discutiilor antichitatii tarzii despre constiinta de sine si
posibilitatea ei de a reveni complet asupra propriilor fundamente.

Iv.

Chiar daci nu ne putem permite in acest context sa reludm o Intreagi istorie
detaliati a problematizarii constiintei de sine'?, meritd sa schitam in cateva randuri
evolutia unei probleme la argumentele careia participd, cum vom vedea, i Boethius.
Tema constiintei de sine! evolueazd pornind din fundamente peripatetice si stoice
si pune in mai multe randuri problema limitarii constiintei de sine. Un caz interesant
este, din aceastd perspectivd, Alexandru din Afrodisia, in tratatul Despre intelect, care
remarca faptul cd o constiintd nu este niciodatd completd, deoarece se considerd pe

10°Ed. Nauta, p. 202, 88-93: ... 5/ aliquis legens Fulgentium aliter exponi hanc fabulam videat, idcirco
banc nostram non vituperet, quia de eadem re secundum diversas considerationes diversae inveniuntur
expositiones. Sed non est curandum de diversitate expositionum, immo gaudendum, sed de contrarietate si
in expositionibus esset.

W Augustin, De libero arbitrio, 1, 15 et passinm.

12- Pentru dezvoltarea unei asemenea teme, la nivelul surselor ei platoniciene, vezi
Baumgarten 2012: 135-154, si Redditio completa: connaissance et réflexcivité dans quelgues
commentaires latins sur le Liber de cansis, sub tipat.

13 Cf. E. Balibar, Conscience, articol in Cassin 2003.

166

BDD-V3581 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)



Boni indicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu si Euridice in Consolarea filosofiei, 111, 12

sine Intotdeauna numai ca un obiect de cunoastere: ,,dico igitur guod intellectus intelligit
seipsum, non secundum modum quo ipse est intellectus, sed secundum modum quo ipse est
intelligibilis”14. 1deea a fost reluatd in variatele rezerve pe care Plotin (Kihn, Wilfried
2009) le adreseazd revenirii complete asupra sa a constiintei. De exemplu, in
Enneade, 1, 4, 10, cel ce studiazi nu trebuie s stie ca studiaza, sau in Enncade, 11, 2, 2,
actul cunoasterii de sine este simultan efortului intelectului uman de ascensiune
incompletd spre originea sa, iar in Enneade, 111, 8, conversia intelectului spre sine, ca
orice act de contemplare, este fundamental incomplet.

O asemenea idee a fost transmisd, pe de o parte, neoplatonismului grec.
Proclus'>, in Elementele de teologze, 15 subliniazd imaterialitatea celui ce revine asupra
sa (to\ pro\j e(auto\ e)pistreptiko/n, ad se ipsum conversivum), propozitia 43 il
numeste pe cel ce revine asupra sa autoconstituant (au)qupo/staton, authypostatun),
propozitia 44 precizeaza faptul cd revenirea prin operatie o presupune pe cea prin
esentd (to\ kaq’ e)ne/rgeian / to\ kaq’ ow)si/an, secundum operationem/ secundum
substantiam), propozitia 83 identifica auto-conversia cu autocunoasterea (ginw=skon
e(auto\, cognitivum ad se ipsum), iar propozitile 167 si 168 afirmid autocunoasterea
despre orice intelect).

Intr-un sens contrar celui proclian, aceeasi temi plotiniani a constiintei, de
aceastd datd sub forma rezervelor fata de completitudinea actului de autocu-
noastere, a intrat si in patristica latind. De exemplu, ea apare la Ioan Cassian, (care
citeazi pe Antonie cel Mare, trimitind tema intr-un context istoric anterior), in
Collationes, IX, 31: ,,non est, inquit, perfecta oratio in qua se monachus, vel hoc ipsum quod
orat, intelligi?’'%. S1 Augustin, in De cvitate Dei, X1, 29, defineste cunoagsterea matinald
drept un moment al parcurs mental al ingerilor care contempla creatia, pornind de
la o cunoagtere ,,matinald” marcata de admiratie, contemplare si uitare de sine, pana
la o cunoastere ,,vesperala”, marcatd de seductia unei substituiri a privitorului cu
autorul creatiei, ca un semn al congtiintei de sine a lor depline. Reductio completa
poate fi asimilabila numai cunoasterii vesperale, iar aici Ingerii se pierd pe sine
ignorand uitarea de sine, asa cum am putea spune si, urmdrind firul analogiei deja
posibile, cd Otfeu a pierdut-o pe Euridice.

Nu am putut identifica in opera lui Boethius un pasaj care si ilustreze
eventualele sale rezerve la completitudinea constiintei de sine!’, dar modul in care

14 Alexander Aphrodisiensis tractatus De intellectu et intellecto [De intellectn] in Théry 1926.

15 Proclus 1963. Pentru textul latin al lui Guillaume din Moerbeke, vezi Procli Diadochi
Elementatio theologica, a Guillelmo de Moerbecca translata, novam editionem curavit
Burchardus Mojsisch, 2009.

16 Toan Cassian, Collationes, IX, 31, in Corpus Scriptorum 2004.

17 in afari, poate de distinctia dintre realitatile intelectibile si cele inteligibile, pe care o
interpretim aici cu titlu provizoriu. intr—adevﬁr, in In Porphyrium dialogs, 1, 3, el afirma:
Nota, inguam, quoniam Latino sermone nunguanm dictum reperi, intellectibilia, egomet mea verbi
compositione vocavi. Est enim intellectibile quod unum atque idem per se in propria semper divinitate
consistens: nullis unguam sensibus, sed sola tantum mente intellectugue capitur (In Porphyrium dialogi, 1,
3, in PL 63, 11C). Aceastd distinctie ar putea fi interpretatd astfel, chiar dacd indiciile

167

BDD-V3581 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)



Studii

Guillaume de Conches intepreteaza mitul ne sprijind elucidarea sensului pasajului
boethian in directia asimildrii acestuia intr-o posibila istorie a criticii completitudinii
de sine a constiintei.

V. Concluzii

Am putut constata, din aceastd succinta analiza, cateva fapte pe care putem sprijini
o concluzie. Astfel, in primul rand, gratie sesizarii noutatii de interpretare pe care o
propun atat Fulgentius cat si Boethius in interpretarea mitului orfic, acesta gliseazd
odatd cu acesti autori de la analogia christicd spre analogia cu ascensiunea sufletului
spre mantuire. In al doilea rand, gratie sesizarii unui plasament special al mitului in
interiorul Consoldrii, am putut spune cum el pune problema accesului sufletului la
principii transformand facultitile sufletului in adevérate puteri transcendentale; de
aici, am conchis cd intre privirea intoars ilicit de Orfeu spre Euridice si ,,declaratia”
de transcendentalitate a facultatilor de cunoastere din finalul tratatului ar putea si
existe o legiturd, in ciutarea cireia am pornit. In al treilea rind, am putut constata
divergenta comentariilor medievale, dintre care unele inclind spre identificarea
Euridicei cu o intelepciune terestra pe care Orfeu o pierde intrucat o preferd; un
singur comentator, Guillaume din Conches, vede in Euridice dispozitia naturala
spre bine (iudicatio boni), un concept cu origini augustiniene, care ne trimite la
conlocuirea subiectului cu natura divind, la un abditum wmentis pe care privirea
reflexivi (a lui Otfeu) il poate rata dacd il asimileazd regimului comun al obiectelor
cunoastetii. In al patrulea rand, urmand firul acestei ultime sugestii, am sugerat
incadrarea mitului in una dintre criticile antichitatii tirzii ale principiului completitu-
dinii constiintei de sine.

Bibliografie

Baumgarten 2012: A. Baumgarten, Despre Abile si adevar, in C. Cioabd si B. Minci, Liber
amicorum, studii §i esenri in onoarea lui G. Liiceanu, Bucuresti, Editura Zeta Books, p.
135-154.

Boulanger 1925: André Boulanger, Orphée, rapports de lorphisme et du christianisme, Paris, F.
Rieder et Comp.

Cassin 2003: B. Cassin, ocabulaire des philosophies européenne, Paris, Editions Seuil.

Corpus Scriptorum 2004: Corpus Scriptorum Ecclesiasticornm Latinornm, X111, Viena, Editions H.
Kreuz.

pentru aceastd interpretare nu sunt incd suficiente: Intelectibilele, care sunt naturile divine
inteligente la care intelectul are un acces partial, pot fi regisite In natura transcendentald a
facultatilor sufletului care indruma natural spre bine, identificate cu Euridice ca bona
indicatio. Privirea intoarsi complet a lui Orfeu spre Euridice, care corespunde negirii
transcendentei intelectibilelor, le reduce pe acestea din urmia exclusiv la niste znzelligibilia,
obiecte finite ale cunoasterii rationale. Orfeu rateazi astfel intalnirea cu transcendentul,
pierzand-o simbolic pe Euridice.

168

BDD-V3581 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)



Boni indicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu si Euridice in Consolarea filosofiei, 111, 12

Courcelle 1967: P. Courcelle, Ia consolation de Philosophie dans la tradition litteraire, Paris, Editions.
Etudes Augustiniennes.

De Conchis 1999: Guillelmi de Conchis, Glossae super Boethium, cura et studio L. Nauta,
Turnhout, Brepols.

Delgado 2003: G. Delgado, Interpretaciones alegoricas del mito de Orfeo y Enridice por Fulgencio y
Boecio y su pervivencia en la Patrologia Iatina, in ,,Faventia”, 25/2.

Dronke 1962: P. Dronke, The Return of Eurydice, in ,,Classica et Mediaevalia”, 23.

Friedmann 1970: John B. Friedmann, Onphaeus in the Middle Age, Harvard University Press.

Hatinguais 1954: J. Hatinguais, En marge d’un poeme de Boece, linterpretation allegorique du mythe
d’Onrphee par Guillanme de Conches, in ,,Actes du Congres de Tours et Poitiers”, Paris.

Jourdan 2003: F. Jourdan, Orphée et le Chrétiens, La réception du mythe d’Onphée dans la littérature
chrétienne grecque des cing premiers siecles, tome 1-11, Paris, Les Belles Lettres.

Jourdan 2008: F. Jourdan, Le Logos de I°"Empereur, nonveanx Orphée, posterité d’une image entrée
dans la litterature avec Clément d’Alexandrie, in ,,Vigiliae Christianae”, 62, p. 319-333.

Kihn 2009: Kihn, Wilfried, Quel savoir aprés le scepticisme? Plotin et ses prédécessenrs sur la
connaissance de soi, Paris, Editions J. Vrin.

Lesseur 2003: Thierry Lessieur, Devenir fon pour etre sage, construction d'une raison chretienne a
Laube de la reforme gregorienne, Turnhout, Editions Brepols.

Mead 2012: G.R.S. Mead, Otfen, teogonia 5i misteriile orfice, traducere de S. Ghetie, Bucuresti,
Bucuresti, Editura Herald.

Procli Diadochi 2009: Procli Diadochi Elementatio theologica, a Guillelmo de Moerbecca translata,
novam editionem curavit Burchardus Mojsisch.

Proclus 1963: Proclus, The Elements of Theology, A Revised Text with Translation, Introduction and
Commentary by E.R. Dodds, second edition, Oxford: Clarendon Press.

Tabaglio 1999: M. Tabaglio, La cristianizzatione del mito di Orfeo, In A.M. Babbi (ed.), Le
metamorfosi di Orfeo, Verona, Editura Fiorini.

Théry 1926: G. Théry, O.P., Autonr du décret de 1210 — II — Alexcandre d’Aphrodise, apercu sur
Linfluence de sa noétique, Kain, Le Saulchoir.

Tabaglio 1999: M. Tabaglio, La cristianizzatione del mito di Orfeo, 1999.

169

BDD-V3581 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)


http://www.tcpdf.org

