
 

160 

Boni iudicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu şi 
Euridice în Consolarea filosofiei, III, 12 

Alexander  Baumgarten  
Univer s i ta tea  „Babeş -Bolya i” ,  C lu j  

Resumé: Le sens classique de l'utilisation du mythe d'Orphée et d'Euridice dans la 
Consolation de la Philosophie de Boèce concerne la possibilité de l'âme de conversion vers les 
principes originaires et l'éliberation des conditionnements de ce monde-là. En 
approfondissant le sens de ce mythe, l'auteur de la présente intervention souligne l'existence 
d'un contexte néoplatonicien du discours de Boèce, dans lequel les imperatives d'une théorie 
de la connaissance, provenant de la soteriologie plotinienne sont bien visibles. En 
develloppant des suggestions du commentaire du Guillaume de Conches sur Boèce, le 
résultat de ce demarche est l'illustration d'un sens innattendu du mythe, lecturé à l'horison 
de la théorie plotinienne de l'oubli de soi préalable à tout acte de connaissance. C'est ainsi 
que le sens soteriologique du mythe se lie avec la dispute antique et médiévale de la "reditio 
completa" et clarifie la position de Boèce dans ce contexte-là. 

Mots-clefs: mythe, Boèce, Plotin, théorie de la connaissance, Orphée et Euridice. 

Ne propunem în aceste rânduri să aprofundăm sensul uneia dintre metaforele 
folosite de Boethius în Consolarea filosofiei, III, metrul 12. Ea se referă la Orfeu şi la 
Euridice şi are în vedere o descriere a modului în care sufletul are acces la natura 
principiilor, aşa cum o enunţă primele două versuri ale metrului: Felix qui potuit 
fontem visere lucidum. Intenţia noastră este a analiza sensul episodului ratării urcuşului 
dinspre Hades a lui Orfeu cu Euridice, datorat întoarcerii privirii lui Orfeu spre 
iubita lui, exprimată în versul 51: vidit, perdidit, occidit. Ne vom referi, pentru acest 
demers, la trei aspecte: a) analiza carierei folosirii metaforice a mitului lui Orfeu şi a 
istoriei sale în literatura primelor secole creştine şi relevanţa acestei folosiri pentru 
înţelegerea sensului boethian. b) plasarea folosirii metaforei în contextul Consolării şi 
ilustrarea funcţiei sale. c) urmărirea sensului pe care îl acordă primii comentatori 
medievali ai tratatului episodului pierderii Euridicei. d) avansarea unei ipoteze 
conform căreia lectura epistemologică a mitului poate fi pusă în corelaţie cu teoriile 
neoplatoniciene ale conştiinţei de sine. e) Lectura metaforei din perspectiva 
corelaţiei propuse. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)
BDD-V3581 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Boni iudicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu şi Euridice în Consolarea filosofiei, III, 12 

161 

I. 

Asimilarea figurii orfismului în interiorul cristologiei face parte din atmosfera 
generală a sincretismului antichităţii târzii şi se bucură deja de o bogată literatură1. 
André Boulanger a analizat, încă de la începutul secolului trecut, această imagine 
sincretică şi a subliniat maniera în care imaginea lui Orfeu a fost suprapusă peste cea 
a Verbului divin în numeroase reprezentări creştine sau gnostice timpurii. Orfeu a 
fost reţinut în această tradiţie drept un întemeietor al artelor, erou civilizator şi 
precursor Christi (Boulanger 1925: 51). Mult mai recent, M. Tabaglio s-a ocupat de 
creştinarea mitului lui Orfeu în contextul interpretărilor alegorice legate de 
episoadele vieţii lui Orfeu, interferenţa cu mitul lui Dyonissos, uciderea lui de către 
Titani, învierea lui şi transpunerea creştină a acestor mituri (Tabaglio 1999: 65–82). 
Simbolistica discursurilor patristice care au în vedere preluarea lui Orfeu a fost 
recent analizată de Fabienne Jourdan2, care insistă asupra valorii „cuvântului 
eficace” al cântecului lui Orfeu, comparat cu Verbul divin şi instaurat într-o teologie 
politică în Protrepticul lui Clement din Alexandria, într-un discurs al lui Eusebiu din 
Cezareea elogios la adresa împăratului Constantin şi Themistios, autor păgân care 
preia tema comparaţiei de la Eusebius (Jourdan 2008: 319, 322, 327). Toate cele trei 
situaţii analizate de autoare converg spre o folosire a mitului lui Orfeu în analogie 
cu persoana christică, graţie analogiei dintre menţionarea în mitul orfic a eficacităţii 
muzicii asupra vieţuitoarelor sălbatice şi efectul cuvântului christic asupra oamenilor.  

Totuşi, niciuna dintre aceste interpretări nu insistă asupra raportului dintre 
Orfeu şi Euridice şi a tragicei poveşti de dragoste dintre cei doi protagonişti narată 
de Vergilius3. Este posibil, din acest motiv şi datorită faptului că nu am putut 
identifica o sursă a folosirii acestui mit în literatura creştină anterioară debutului 
secolului al VI-lea, ca preluarea mitului lui Orfeu şi Euridice de către Boethius, în 
Consolarea filosofiei, să reprezinte o turnură de sens în interpretarea figurii lui Orfeu 
care se deplasează, astfel, de la analogia cu Verbul la analogia cu sufletul omenesc. 
Parcursul spiritual al acestuia din urmă poate fi citit, din acest moment, în eşecul 
tragic al istoriei recuperării Euridicei din Infern. 

                                             
1 Boulanger 1925, cu o bogată bibliografie, precum şi Mead 2012. 
2 Jourdan 2008, dar mai ales cele două volume ale autoarei, Jourdan 2003. 
3 Vergilius, Georgica, IV, 452-459: Ad haec vates vi denique multa / ardentes oculos intorsit 

lumine glauco /et graviter frendens sic fatis ora resolvit. /"Non te nullius exercent 
numinis irae; /magna luis commissa: tibi has miserabilis Orpheus /haudquaquam ob 
meritum poenas, ni fata resistant, /suscitat et rapta graviter pro coniuge saevit. /Illa 
quidem, dum te fugeret per flumina praeceps, /immanem ante pedes hydrum moritura 
puella /servantem ripas alta non vidit in herba. Cf. şi Ovidiu, Metamorfoze, X, 1-90 si XI, 1-
66, dar şi Seneca, Herc. Furens 569-591 şi Herc. Oetaeus, v. 1031-1101. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)
BDD-V3581 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

162 

II. 

Contextul restrâns al pasajului din Consolarea Filosofiei plasează episodul orfic în plină 
desfăşurare a argumentaţiei Filosofiei către personajul Boethius, în care şirul narativ 
a admis deja faptul că Boethius, ca personaj, este convins de situarea sa originară 
„maladivă” şi acceptă eliberarea propusă de Filosofie. Acest accept are ca punct 
relevant în prezenta analiză faptul că Filosofia, în pasajele anterioarele metrului 12, 
se referă la natura transcendentaliilor şi la principiul convertibilităţii lor (proza 11), 
la o clarificare a legăturii legitime prin reamintire a sufletului cu aceste transcenden-
talii (metrul 11) şi o aplicaţie a teoriei platoniciene a reamintirii la numele divine 
(proza 12). Ne interesează mai cu seamă cel din urmă fragment, deoarece el ne 
vorbeşte despre un exerciţiu de revenirii al minţii spre sine însăşi prin care încearcă 
să se autodepăşească pe sine cu ajutorul reamintirii, avansând spre cunoaşterea 
numelor divine, care prin natura lor sunt transcendente şi nu pot fi cunoscute 
complet de inteligenţa umană. Ceea ce vom încerca, de fapt, este să recunoaştem 
mai jos în sensul eşecului urcării Euridicei este intim legat de această cenzură a 
cunoaşterii depline a numelor divine. Dacă adăugăm la această schiţă contextuală 
restrânsă faptul că cele mai multe dintre fragmentele în metru sunt confirmări sau 
aplicaţii ale paşilor construcţiei teoretice din întreg tratatul, putem considera, ca 
ipoteză de lucru, faptul că metrul 12 al cărţii a IIIa ar putea fi considerat o trecere în 
registrul mitului a problemelor teoretice abordate începând cu proza 11. Ar reieşi de 
aici că Orfeu corespunde sufletului omenesc în exerciţiul său de cunoaştere, prin 
reamintire şi introspecţie, a principiilor.  

O concluzie similară se poate susţine şi în cazul în care aruncăm o privire 
asupra întregului tratatul, încadrând în această privire de ansamblu mitul pe care îl 
studiem. Astfel, putem urmări construcţia tratatului în următorii paşi: 1. cartea I 
construieşte un concept al căderii („boala” lui Boethius şi disperarea în faţa morţii) 
iar Filosofia apare ca recuperatoare inalienabilă (proza 3). Boala este uitarea 
parcursului spre „patria” transcendentă, iar misiunea Filosofiei este repunerea 
sufletului căzut în contact cu originea. 2. Cartea a IIa şi a IIIa, considerate împre-
ună, constituie o lungă critică a posesiei, cu bogate argumente de origine stoică, 
orientând sufletul de la conţinuturile oricărei posesii spre meditaţia asupra 
condiţiilor de posibilitate ale oricărei posesii, (înţelegând „posesia” de la cel mai 
concret nivel al ei - averea - până la cel mai abstract şi mai filosofic nivel – conţinu-
turile însele ale cunoaşterii) şi, implicit, punând în evidenţă structura receptivă a 
subiectului. 3. Cartea a IV-a şi Cartea a V-a, dar numai până la proza 4 a acestei 
cărţi, autentifică autonomia acestei receptivităţi a sufletului dornic de salvare, prin 
discuţia asupra liberului arbitru şi a roţii destinului.  

Lăsând la o parte finalul (metrul 5 şi proza 6, care discută despre apetitul 
inteligibil omenesc şi definiţia eternităţii, oferind mai degrabă un suport al 
reprezentării despre lume în care pledoaria lui Boethius se încadrează) ne putem 
concentra asupra prozei şi metrului 4. Ambele se referă strict la temeiul soluţiei 
oferite de Filosofie „bolnavului”. În baza asemănării dintre suflet şi natura divină, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)
BDD-V3581 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Boni iudicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu şi Euridice în Consolarea filosofiei, III, 12 

163 

caracterul transcendental al cunoaşterii divine, de cuprindere a realităţilor prin 
cunoaştere divină şi de transformare a cunoaşterii divine în condiţie de posibilitate a 
existenţei lucrurilor (exprimate în proza 4) se transferă la nivelului sufletului 
omenesc în metrul 4 şi în proza 5. Avem aici o adevărată declaraţie de 
transcendentalitate a facultăţilor cunoaşterii, care porneşte tacit de la analogia dintre 
facultăţile sufletului şi figurile geometrice din Aristotel, Despre suflet4, şi care afirmă 
construcţia obiectului cunoaşterii de către facultăţile sufletului: omne enim quod 
cognoscitur non secundum sui vim sed secundum cognoscentium potius comprehenditur facultatem 
(V, pr. 5, 66-68).  

Putem acum accepta faptul că această conversie a sufletului spre propriile 
facultăţi desemnează cadrul teoretic în care, pentru Boethius, cunoaşterea este 
posibilă. La fel, putem admite în mod corect faptul că situaţia teoretică în care este 
aşezat Orfeu, ca simbol al sufletului (a cărui cunoaştere are puterea vieţii, urcând-o 
pe Euridice spre lumina pământului, dacă admitem că simbolul tradiţional al 
analogiei dintre Orfeu şi Verb, chiar transpus la nivelul sufletului, mai avea vreo 
incidenţă asupra lui Boethius) revine la o cercetare asupra capacităţilor sufletului de 
cunoaştere a naturii numelor divine. Această cercetare a facultăţilor sufletului are 
lor, potrivit lui Boethius, prin examinarea propriilor facultăţi cu valoare transcen-
dentală abordate sub forma reamintirii. Dacă această reformulare este întemeiată în 
structura argumentaţiei din Consolare, putem adăuga un argument simplu şi extrinsec 
Consolării în favoarea acestei lecturi: ideea de a aplica structurile predicative la natura 
divină întâlneşte însuşi proiectul boethian propriu enunţat în Articolele teologice ca 
praedicatio in divinis5, ceea ce ar putea confirma suplimentar lectura noastră. Legătura 
dintre cele două mari teme boethiene, adică descoperirea naturii transcendentale a 
facultăţilor cunoaşterii în Consolare şi proiectul convertirii categoriilor la numirea 
naturii divine aflate în afara experienţei ne permite o observaţie interesantă: al doilea 
proiect este condiţia celui dintâi. Astfel, elanul teologic al lui Boethius de apropriere 
a naturii divine conduce spre descoperirea unei filosofii transcendentale a subiecti-
vităţii. 

Asumând o asemenea intenţie de lectură, să reconstruim acum sensul 
metrului 12 vers cu vers. Astfel, metrul debutează prin enunţul temei: sufletul 
urmează a fi condus spre izvorul binelui (v. 96-97: boni fontem), dar cu condiţia 
eliberării de bunurile terestre (v. 99: terrae ... vincula). Pierderea Euridicei este 
condiţia dată cântăreţului trac (v. 101, vates Threicius, parafrazând direct versul 452 
din Vergilius), al cărui cântec (v. 1-14) îmblânzeşte fiarele. El coboară în infern (v. 
15-19) şi cere îndurare în baza naturii sale divine care conferă cântecului său putere 

                                             
4 Aristotel, Despre suflet, II, 3, 414b 20 sqq. 
5 Boethius, De trinitate,  II: „(...) in naturalibus igitur rationabiliter, in mathematicis 

disciplinaliter, in divinis intellectualiter versari oportebit neque diduci ad imaginationes, 
sed potius ipsam inspicere formam quae vere forma neque imago est et quae esse ipsum 
est et ex qua esse est. (...); IV. (...) At haec cum quis in divinam verterit predicationem, 
cuncta mutantur quae praedicari possunt, ad aliquid vero omnino non potest praedicari”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)
BDD-V3581 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

164 

(v. 21-28). Divinităţile infernale îşi suspendă acţiunea (v. 30-39) iar arbiter umbrarum 
spune (v. 40): vincimur şi o cedează pe Euridice, cu condiţia ca Orfeu să nu îşi 
întoarcă privirile spre ea (v. 45-46: ne ... lumina flectere) cât timp străbate Hades-ul (v. 
45: dum Tartara liquerit), în numele iubirii (v. 47-48). Orfeu o pierde (v. 50: vidit, 
perdidit, occidit), iar Boethius remarcă imediat nevoia analogiei, în v. 53: vos haec fabula 
respicit. Altfel spus, mitul se referă la orice suflet în condiţia efortului său de a accede 
la principii (v. 48-49: in superum mentem ducere quaeritis). 

Euridice joacă aici rolul unei poziţii intermediare între Orfeu şi zeii din 
Hades. Euridice este legată de Orfeu prin legea iubirii, o lex amantium care îi va face, 
aşa cum vom vedea, pe primii comentatori medievali ai textului să vadă în ea o parte 
consubstanţială a sufletului omenesc. Urmând această sugestie, când Orfeu priveşte 
înapoi, el revine spre Euridice ca spre un sine mai profund decât i-ar fi putut indica 
percepţia empirică a propriei persoane, iar interdicţia de a o privi în parcursul non-
uman al Hades-ului poate fi tradusă astfel printr-o interdicţie asupra revenirii 
complete asupra sa însuşi. O asemenea interpretare, chiar dacă inspirată de 
transformarea principiului iubirii într-o consubstanţialitate a celor doi protagonişti, 
chiar dacă nu ţine cont de conotaţia negativă a zeilor din Hades, asimilându-i lumii 
principiilor graţie naturii lor divine, poate conduce spre integrarea fidelă şi corectă a 
mitului în sensul întregului tratat, de analiză a posibilităţii cunoaşterii obiectelor 
divine de către facultăţile sufletului prin reamintire. Pentru a susţine ceea ce 
deocamdată este o simplă ipoteză de lectură, avem nevoie de doi paşi: examinarea 
sensului câtorva comentarii medievale ale pasajului şi sprijinirea acestei interpretări 
pe modul în care antichitatea târzie a tratat problema revenirii sufletului la propriile 
facultăţi prin actul reflexivităţii. 

III.  

Fulgentius din Ruspe, contemporan cu Boethius, în Mythologiae, III, 10, reaminteşte 
mitul lui Orfeu şi al lui Euridice şi recunoaşte, primul, în figura mitologică a 
Euridicei o facultate a sufletului legată de natura înţelepciunii. El o numeşte pe 
Euridice profunda diiudicatio: Haec igitur fabula artis et musicae designatio Orphaeus enim 
dicitur oreaphone, id est optima vox, Euridice veo profunda diiudicatio6.  

Este posibil ca Boethius să fi avut la dispoziţie această sursă (Courcelle 1967: 
60). Interpretarea filosofică a lui Boethius şi cea alegorică a lui Fulgentius s-au 
suprapus în comentariile medievale latine timpurii la Consolarea filosofiei, fapt dovedit 
deja de J. B. Friedmann. Autorul reţine de aici faptul că ar fi vorba despre o 
suprapunere medievală între Euridice şi concupiscentia în sensul dorinţei decăzute a 
unor bona temporalia (Friedmann 1970: 116) , având în vedere comentariul pe care, în 
jurul anul 904, l-a compus Remigius din Auxerre, care atestă primul suprapunerea 
între interpretările date de Fulgentius şi Boethius. Astfel, pentru Remigius, quod 

                                             
6 Fulgentius din Ruspe, Mitologii, III, 10, citat după Delgado 2003: 10. Opera lui Fulgentius, 

mai puţin Mitologiile, se află în PL 65. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)
BDD-V3581 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Boni iudicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu şi Euridice în Consolarea filosofiei, III, 12 

165 

carmen inde respicit illos qui postquam viam veritatis agnoverint et in ea profecerint rursus ad 
saeculi desideria revertantur sicque opus inceptum perdant, sicut Orphaeus perdidit uxorem retro 
aspiciens.7 

Esenţial în comentariul lui Remigius ni se pare faptul că interpretarea sa 
deplasează sensul decăderii în temporalitate de la faptul că Orfeu cedează şi priveşte 
înapoi spre Euridice însăşi ca personaj, întrucât la Remigius expresia ad saeculi 
desideria corespunde cu perdidit uxorem în virtutea analogiei. Remigius vede în 
Euridice profunda inventio şi o stăpână a muzicii, iar pierderea ei echivalează cu „vocem 
musicam absque ratione retinens” (Apud Friedmann 1970: 101), ceea ce revine, în opinia 
lui Friedmann, la tema medievală a unei eloquentia sine sapientia. Prin Remigius se 
instalează, astfel, una dintre interpretările medievale ale Euridicei, conotată negativ, 
care trimite spre analogia dintre feminin, ispită şi păcat. Dezvoltarea acestei teme 
este complementară unei largi notorietăţi de care s-a bucurat mitul în romanul 
medieval, atât în literatura latină cât şi în cea greacă medievală (Cf. Friedmann 1970: 
178 sqq.), dar fără ca figura Euridicei să treacă peste nivelul simbolul iubitei 
pierdute, asimilabile originii muzicii a cărei interpretare îi marchează dureroasa 
absenţă (Cf. Dronke 1962). Totuşi, această interpretare nu este singulară şi nu dă 
tonul general al interpretărilor medievale la acest mit, aşa cum pare să fi considerat, 
recent, R. G. Delgado (Cf. Delgado 2003 : 15, 17). 

În schimb, alte două comentarii medievale se disting de sensul prin care 
Remigius înţelege textul lui Boethius. Primul este cel al lui Reginon de Prüm, din 
secolul al IX-lea, în care Euridice redevine profunda diiudicatio, a cărei utilizare justă 
îndreaptă sufletul spre cele divine8.  

În linia acestei noi interpretări, diferită de Remigius, se inserează comentariul 
lui Guillaume de Conches9, care reia mitul lui Orfeu şi Euridice de la Boethius şi îi 
schimbă complet sensul. În analiza sa ad litteram a metrului boethian, ne frapează 
mai întâi o schimbare terminologică şi o nouă definiţie. În loc de profunda diiudicatio, 
care ne trimitea anterior la o cunoaştere preocupată de cele pământeşti, avem aici 
însăşi ideea augustiniană a alegerii inerente a binelui, încarnată în rolul Euridicei: 

                                             
7 Remigius din Auxerre, com la Boethius, citat apud Friedmann 1970: 99.  
8 Orpheus dicitur quasi oreon phone, id est, optima vox. Eurydices interpretatur profunda diiudicatio (...) 

Orpheus ergo vult revocare de inferno Eurydicem sono cytharae, sed non praevalet, quia humanum 
ingenium contatur profunditatem harmonicae subtilitatis penetrare, et ea certis rationibus diiudicare et 
discernere, et ad lucem, id est, ad scientiam revocare; sed illa humanam cognitionem refugiens in tenebris 
ignorantiae latet”. în Epistola de harmonica institutione, în Scriptores ecclesiastici de musica sacra 
potissimum, ed. M. Gerbert, Saint Blaise, 1784, reeditare Hildesheim, Olms, 1962, vol. I, 
cap. 18, p. 246, citat apud Lessieur 2003: 301-302. Textul lui Reginon de Prum se află şi în 
PL 132, col. 981b. 

9 De Conchis 1999: 198-216. Interpretarea lui Guillaume este comună cu cea a lui Werner 
de S. Blas, în Libri deflorationum, P.L. 157, col. 1124b-d, apud Delgado 1962: 26. Cf. şi. 
Hatinguais 1954: 285-289. Autorul trece în revistă interpretarea lui Guillaume, fără a 
marca, totuşi, nuanţa de profundă originalitate a acestui comentariu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)
BDD-V3581 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

166 

ed. Nauta, 61-64: Sed haec naturalis concupiscentia merito dicitur Euridice, id est boni 
iudicatio (s.n.), quia quod quisque iudicat bonum, sive ita sit sive non sit, id 
concupiscit. 

Guillaume pare foarte conştient de distanţa pe care şi-o ia faţă de 
interpretarea tradiţională a mitului10, fixând în figura Euridicei naturalitatea alegerii 
binelui (iar boni are în text valoarea unui genitiv obiectiv). Această naturalitatea este 
locul întâlnirii tradiţionale augustiniene între suflet şi natura divină11. Orfeu o pierde 
când o reduce la bunurile temporale prin privirea sa întoarsă complet spre ea (ed. 
Nauta, p. 215, 370-371: perdidit, quia omnia bona quae egerat, dum ad temporalia respexit, 
amisit etc.). Însă prezenţa discretă a Euridicei pare, astfel, să fie cu totul altceva decât 
prezenţa ispititoare a femeii care conduce spre bunurile terestre. Dimpotrivă, ea 
poate fi asimilată cu locul de nevizitat niciodată integral, dar mereu presupoziţie a 
fiinţei omeneşti, loc al întâlnirii augustiniene dintre om şi divin, abditum mentis ca loc 
al prezenţei principiilor în subiect. 

Dintre cele patru interpretări medievale, ultima este cea mai apropiată de mo-
dul în care am încadrat mitul în planul tratatului lui Boethius, deoarece Guillaume 
vede, ca şi Boethius, în Euridice un sediu psihic al principiilor. Din perspectiva 
interpretării noastre, pe care am propus-o textului lui Boethius, angajarea acestor 
principii într-o acţiune oarecare, chiar şi în contemplarea numelor divine, rămâne 
implicită, iar angajarea lor ca obiecte depline ale cunoaşterii le preface în finitudini 
temporale iluzorii. Din acest motiv ne simţim justificaţi să comparăm această situare 
teoretică cu ambientul discuţiilor antichităţii târzii despre conştiinţa de sine şi 
posibilitatea ei de a reveni complet asupra propriilor fundamente. 

IV. 

Chiar dacă nu ne putem permite în acest context să reluăm o întreagă istorie 
detaliată a problematizării conştiinţei de sine12, merită să schiţăm în câteva rânduri 
evoluţia unei probleme la argumentele căreia participă, cum vom vedea, şi Boethius. 
Tema conştiinţei de sine13 evoluează pornind din fundamente peripatetice şi stoice 
şi pune în mai multe rânduri problema limitării conştiinţei de sine. Un caz interesant 
este, din această perspectivă, Alexandru din Afrodisia, în tratatul Despre intelect, care 
remarcă faptul că o conştiinţă nu este niciodată completă, deoarece se consideră pe 

                                             
10 Ed. Nauta, p. 202, 88-93: ... si aliquis legens Fulgentium aliter exponi hanc fabulam videat, idcirco 

hanc nostram non vituperet, quia de eadem re secundum diversas considerationes diversae inveniuntur 
expositiones. Sed non est curandum de diversitate expositionum, immo gaudendum, sed de contrarietate si 
in expositionibus esset. 

11 Augustin, De libero arbitrio, I, 15 et passim. 
12 Pentru dezvoltarea unei asemenea teme, la nivelul surselor ei platoniciene, vezi 

Baumgarten 2012: 135-154, şi Redditio completa: connaissance et réflexivité dans quelques 
commentaires latins sur le Liber de causis, sub tipar. 

13 Cf. E. Balibar, Conscience, articol în Cassin 2003. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)
BDD-V3581 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Boni iudicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu şi Euridice în Consolarea filosofiei, III, 12 

167 

sine întotdeauna numai ca un obiect de cunoaştere: „dico igitur quod intellectus intelligit 
seipsum, non secundum modum quo ipse est intellectus, sed secundum modum quo ipse est 
intelligibilis”14. Ideea a fost reluată în variatele rezerve pe care Plotin (Kühn, Wilfried 
2009) le adresează revenirii complete asupra sa a conştiinţei. De exemplu, în 
Enneade, I, 4, 10, cel ce studiază nu trebuie să ştie că studiază, sau în Enneade, II, 2, 2, 
actul cunoaşterii de sine este simultan efortului intelectului uman de ascensiune 
incompletă spre originea sa, iar în Enneade, III, 8, conversia intelectului spre sine, ca 
orice act de contemplare, este fundamental incomplet.  

O asemenea idee a fost transmisă, pe de o parte, neoplatonismului grec. 
Proclus15, în Elementele de teologie, 15 subliniază imaterialitatea celui ce revine asupra 
sa (to\ pro\j e(auto\ e)pistreptiko/n, ad se ipsum conversivum), propoziţia 43 îl 
numeşte pe cel ce revine asupra sa autoconstituant (au)qupo/staton, authypostatum), 
propoziţia 44 precizează faptul că revenirea prin operaţie o presupune pe cea prin 
esenţă (to\ kaq’ e)ne/rgeian / to\ kaq’ ou)si/an, secundum operationem/ secundum 
substantiam), propoziţia 83 identifică auto-conversia cu autocunoaşterea (ginw=skon 
e(auto\, cognitivum ad se ipsum), iar propoziţiile 167 şi 168 afirmă autocunoaşterea 
despre orice intelect).  

Într-un sens contrar celui proclian, aceeaşi temă plotiniană a conştiinţei, de 
această dată sub forma rezervelor faţă de completitudinea actului de autocu-
noaştere, a intrat şi în patristica latină. De exemplu, ea apare la Ioan Cassian, (care 
citează pe Antonie cel Mare, trimiţând tema într-un context istoric anterior), în 
Collationes, IX, 31: „non est, inquit, perfecta oratio in qua se monachus, vel hoc ipsum quod 
orat, intelligit”16. Şi Augustin, în De civitate Dei, XI, 29, defineşte cunoaşterea matinală 
drept un moment al parcurs mental al îngerilor care contemplă creaţia, pornind de 
la o cunoaştere „matinală” marcată de admiraţie, contemplare şi uitare de sine, până 
la o cunoaştere „vesperală”, marcată de seducţia unei substituiri a privitorului cu 
autorul creaţiei, ca un semn al conştiinţei de sine a lor depline. Reductio completa 
poate fi asimilabilă numai cunoaşterii vesperale, iar aici îngerii se pierd pe sine 
ignorând uitarea de sine, aşa cum am putea spune şi, urmărind firul analogiei deja 
posibile, că Orfeu a pierdut-o pe Euridice. 

Nu am putut identifica în opera lui Boethius un pasaj care să ilustreze 
eventualele sale rezerve la completitudinea conştiinţei de sine17, dar modul în care 

                                             
14 Alexander Aphrodisiensis tractatus De intellectu et intellecto [De intellectu] în Théry 1926. 
15 Proclus 1963. Pentru textul latin al lui Guillaume din Moerbeke, vezi Procli Diadochi 

Elementatio theologica, a Guillelmo de Moerbecca translata, novam editionem curavit 
Burchardus Mojsisch, 2009. 

16 Ioan Cassian, Collationes, IX, 31, în Corpus Scriptorum 2004. 
17 În afară, poate de distincţia dintre realităţile intelectibile şi cele inteligibile, pe care o 

interpretăm aici cu titlu provizoriu. Într-adevăr, în In Porphyrium dialogi, I, 3, el afirmă: 
Nota, inquam, quoniam Latino sermone nunquam dictum reperi, intellectibilia, egomet mea verbi 
compositione vocavi. Est enim intellectibile quod unum atque idem per se in propria semper divinitate 
consistens: nullis unquam sensibus, sed sola tantum mente intellectuque capitur (In Porphyrium dialogi, I, 
3, în PL 63, 11C). Această distincţie ar putea fi interpretată astfel, chiar dacă indiciile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)
BDD-V3581 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

168 

Guillaume de Conches intepretează mitul ne sprijină elucidarea sensului pasajului 
boethian în direcţia asimilării acestuia într-o posibilă istorie a criticii completitudinii 
de sine a conştiinţei. 

V. Concluzii 

Am putut constata, din această succintă analiză, câteva fapte pe care putem sprijini 
o concluzie. Astfel, în primul rând, graţie sesizării noutăţii de interpretare pe care o 
propun atât Fulgentius cât şi Boethius în interpretarea mitului orfic, acesta glisează 
odată cu aceşti autori de la analogia christică spre analogia cu ascensiunea sufletului 
spre mântuire. În al doilea rând, graţie sesizării unui plasament special al mitului în 
interiorul Consolării, am putut spune cum el pune problema accesului sufletului la 
principii transformând facultăţile sufletului în adevărate puteri transcendentale; de 
aici, am conchis că între privirea întoarsă ilicit de Orfeu spre Euridice şi „declaraţia” 
de transcendentalitate a facultăţilor de cunoaştere din finalul tratatului ar putea să 
existe o legătură, în căutarea căreia am pornit. În al treilea rând, am putut constata 
divergenţa comentariilor medievale, dintre care unele înclină spre identificarea 
Euridicei cu o înţelepciune terestră pe care Orfeu o pierde întrucât o preferă; un 
singur comentator, Guillaume din Conches, vede în Euridice dispoziţia naturală 
spre bine (iudicatio boni), un concept cu origini augustiniene, care ne trimite la 
conlocuirea subiectului cu natura divină, la un abditum mentis pe care privirea 
reflexivă (a lui Orfeu) îl poate rata dacă îl asimilează regimului comun al obiectelor 
cunoaşterii. În al patrulea rând, urmând firul acestei ultime sugestii, am sugerat 
încadrarea mitului în una dintre criticile antichităţii târzii ale principiului completitu-
dinii conştiinţei de sine. 

Bibliografie 

Baumgarten 2012: A. Baumgarten, Despre Ahile şi adevăr, în C. Cioabă şi B. Mincă, Liber 
amicorum, studii şi eseuri în onoarea lui G. Liiceanu, Bucureşti, Editura Zeta Books, p. 
135-154. 

Boulanger 1925: André Boulanger, Orphée, rapports de l’orphisme et du christianisme, Paris, F. 
Rieder et Comp. 

Cassin 2003: B. Cassin, Vocabulaire des philosophies européenne, Paris, Editions Seuil. 
Corpus Scriptorum 2004: Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, XIII, Viena, Editions H. 

Kreuz. 

                                             
pentru această interpretare nu sunt încă suficiente: Intelectibilele, care sunt naturile divine 
inteligente la care intelectul are un acces parţial, pot fi regăsite în natura transcendentală a 
facultăţilor sufletului care îndrumă natural spre bine, identificate cu Euridice ca bona 
iudicatio. Privirea întoarsă complet a lui Orfeu spre Euridice, care corespunde negării 
transcendenţei intelectibilelor, le reduce pe acestea din urmă exclusiv la nişte intelligibilia, 
obiecte finite ale cunoaşterii raţionale. Orfeu ratează astfel întâlnirea cu transcendentul, 
pierzând-o simbolic pe Euridice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)
BDD-V3581 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Boni iudicatio. Utilizarea mitului lui Orfeu şi Euridice în Consolarea filosofiei, III, 12 

169 

Courcelle 1967: P. Courcelle, La consolation de Philosophie dans la tradition litteraire, Paris, Editions. 
Etudes Augustiniennes. 

De Conchis 1999: Guillelmi de Conchis, Glossae super Boethium, cura et studio L. Nauta, 
Turnhout, Brepols. 

Delgado 2003: G. Delgado, Interpretaciones alegóricas del mito de Orfeo y Eurídice por Fulgencio y 
Boecio y su pervivencia en la Patrologia Latina, în „Faventia”, 25/2. 

Dronke 1962: P. Dronke, The Return of Eurydice, în „Classica et Mediaevalia”, 23. 
Friedmann 1970: John B. Friedmann, Orphaeus in the Middle Age, Harvard University Press. 
Hatinguais 1954: J. Hatinguais, En marge d’un poeme de Boece, l’interpretation allegorique du mythe 

d’Orphee par Guillaume de Conches, în „Actes du Congres de Tours et Poitiers”, Paris. 
Jourdan 2003: F. Jourdan, Orphée et le Chrétiens, La réception du mythe d’Orphée dans la littérature 

chrétienne grecque des cinq premiers siècles, tome I-II, Paris, Les Belles Lettres. 
Jourdan 2008: F. Jourdan, Le Logos de L’Empereur, nouveaux Orphée, posterité d’une image entrée 

dans la litterature avec Clément d’Alexandrie, în „Vigiliae Christianae”, 62, p. 319-333. 
Kühn 2009: Kühn, Wilfried, Quel savoir après le scepticisme? Plotin et ses prédécesseurs sur la 

connaissance de soi, Paris, Editions J. Vrin. 
Lesseur 2003: Thierry Lessieur, Devenir fou pour etre sage, construction d’une raison chretienne a 

l’aube de la reforme gregorienne, Turnhout, Editions Brepols. 
Mead 2012: G.R.S. Mead, Orfeu, teogonia şi misteriile orfice, traducere de S. Gheţie, Bucureşti, 

Bucureşti, Editura Herald. 
Procli Diadochi 2009: Procli Diadochi Elementatio theologica, a Guillelmo de Moerbecca translata, 

novam editionem curavit Burchardus Mojsisch. 
Proclus 1963: Proclus, The Elements of Theology, A Revised Text with Translation, Introduction and 

Commentary by E.R. Dodds, second edition, Oxford: Clarendon Press. 
Tabaglio 1999: M. Tabaglio, La cristianizzatione del mito di Orfeo, în A.M. Babbi (ed.), Le 

metamorfosi di Orfeo, Verona, Editura Fiorini. 
Théry 1926: G. Théry, O.P., Autour du décret de 1210 – II – Alexandre d’Aphrodise, aperçu sur 

l’influence de sa noétique, Kain, Le Saulchoir. 
Tabaglio 1999: M. Tabaglio, La cristianizzatione del mito di Orfeo, 1999. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:34 UTC)
BDD-V3581 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

