
ÎNFÂRTĂȚITUL – OBICEI AL UNGURENILOR 

DIN TIMOC 

Silvia-Diana ŠOLKOTOVIĆ 

Doctorand, Facultatea de Litere, Universitatea din Craiova 

solkotovicdiana@yahoo.com 

Abstract: 

In the Eastern Serbia there are a large number of people using archaic 

dialects of the Romanian language. Although there was no school and no 

church in their native language for nearly 200 years, and the territories were 

occupied by powerful empires, the people preserved their old language 

through traditions, although Serbian language is formally used. One of 

customary habits kept since the Thracians, closely related to family 

matriarchal organization in this population, is the înfârtățitul (similar 

înfrăţitul / însurăţitul from Romania). The ritual was accepted and even used 

by the church at a time and even today. This custom is still present in many 

villages, with a different ritual, but with the same goal: to link an alliance 

based on friendship with the purpose of mutual aid. 

Keywords: Timok, ancient customs, vlachs, ritual. 

Introducere 

Lucrarea de față are ca scop prezentarea obiceiului de legare a fraților 

de cruce, numit înfârtitul dintr-un sat de ungureni de la sudul Dunării. Satul 

se numește Podvrska și este situat în zona Kljuc care face parte din Serbia de 

Răsărit sau, denumită generic, Valea Timocului. În această regiune trăiește, 

alături de alte etnii, o populație românofonă, care este împărțită, în funcție de 

graiurile folosite, în patru categorii: Țăranii, la est, în jurul orașelor Kladovo, 

Negotin și Zajecar, care vorbesc în graiul oltenesc, Ungureni, care se află la 

vest în zonele Homolje, Zvizd, Stig, Branicevo, Mlava, Resava și în jurul 

orașului Cuprija, care folosesc graiul bănățean, Muntenii în partea centrală, 

în zonele Porec și Crna Reka și folosesc un grai amestecat și, în plasa 

Majdanpek, un grup separat, Bufanii. Populația satului Podvrška este o oază 

de Ungureni într-o masă de Țărani.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)
BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria



Silvia-Diana ŠOLKOTOVIĆ 

174 

Obiceiul înfrățirii la locuitorii satului este important, alături de altele, 

datorită conservării limbii române și prin aceasta, a identității localnicilor de-

a lungul veacurilor. 

Obiceiul reprezintă o înrudire mistică, devenită după ceremonialul 

tradițional, „de sânge”. Uneori, sângele a fost înlocuit cu vin. Mai recent, 

schimbul original de fluid a fost uitat. De multe ori, sfințirea ritualului s-a 

făcut prin invocarea zeilor, a sfinților, a lui Dumnezeu. Scopul lui principal a 

rămas însă, indiferent de perioada în care s-a efectuat, același: întărirea unei 

legături care nu este biologică între două sau mai multe persoane. Motivul a 

fost unul economic, inițial: de ajutor mutual, de conservare a proprietății sau 

chiar a numelui. Înfrățirea a devenit o consfințire a dragostei frățești apoi. Un 

motiv secundar, folosit în practicile magice a fost, și încă este, în Serbia, cel 

terapeutic.  

1. Istoricul și răspândirea obiceiului de înfrățire

Obiceiul înfârtitului este unul foarte vechi, cu rădăcini adânci în 

antichitate. Antonić afirmă că era folosit de către sciți și germani (Antonić, 

1977), iar Jireček susține că a fost răspândit și la bizantini, vlahii din Tesalia, 

ruși și polonezi (Jireček și Radonic, 1978). 

La grecii antici, obiceiul purta denumirea de Adelphopoiesis, iar la 

romani de Ordo ad frateres fakiendum. În Evul Mediu, biserica ortodoxă a 

adoptat ceremonialul și acesta a fost sub patronajul religios până destul de 

curând. În Serbia încă existau la începutul anilor 2000 mânăstiri care, în 

anumite zile oficiau, într-un mod discret, ritualuri de înfrățire în scopuri 

vindecătoare, așa cum vom exemplifica în lucrare. Una dintre cele mai vechi 

dovezi scrise ale efectuării ritualului în lăcașurile sfinte se află în arhivele 

Bisericii Sfintei Jovana din Trogir și este datată 1394. Cea de-a doua, din 

1463, este în arhiva istorică a orașului Dubrovnik (Antonić, 1977). 

În Anglia și Irlanda biserica catolică a practicat, de asemenea, ritualul 

înfrățirii în fața altarului. Dovada credinței că legăturile de acest tip sunt veșnice 

o aduc vechile cimitire, unde frații de cruce sunt înmormântați împreună.

În România încă se practică pe alocuri ritualul, de multe ori o variantă 

modernizată a acestuia. De obicei, are loc de Dragobete, sărbătoarea națională 

a îndrăgostiților, sub forma de însurățit sau înfrățit, în funcție de sexul 

participanților. El reprezenta legătura dintre două persoane de același sex care 

pe parcursul ceremoniei își amestecau sângele printr-o crestătură în formă de 

cruce de la încheietura mâinii stângi. (În prezent, datorită amenințării 

diferitelor boli cu transmitere sanguină, această parte este efectuată doar 

simbolic, fără a exista o incizie propriu-zisă). Crestarea mâinii este, conform 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)
BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria



Înfârtățitul – obicei al ungurenilor din Timoc

175 

etnologilor, de origine tracă și ea a fost preluată și de iliri. Scopul acestei 

comuniuni este oficializarea unei legături dintre prieteni care se consideră la 

fel de apropiați ca și cum ar fi înrudiți. De obicei, participanții sunt foarte 

apropiați ca vârstă și sunt tineri sau copii. Biserica ortodoxă a declarat 

obiceiul ca fiind păgân, deci a fost anatemizat. Cu toate acestea, obiceiul s-a 

menținut. Astfel, interesant e de menționat o variație a ritualului în Valea 

Jiului, unde înfrățirea se face cu o persoană mai în vârstă, influentă, de sex 

masculin, care primește numele de tată de cruce. Acesta are, de fapt, 

atribuțiile unui naș: de a susține copiii de cruce (care pot fi și băieți, și fete) 

moral și financiar. 

La Moldova Nouă și satele din jur, unde locuiesc și etnici sârbi, 

obiceiul poartă numele de cumăcit, ceea ce în traducere ar însemna nășit. El 

presupune înfrățirea unui număr impar de băieți, care se numesc poțe sau, 

separat, de fete, cumace. Are loc în prima zi de luni de după Paște, la Paștele 

Mic acasă la un copil. Copiii, în număr impar și organizați după sex, aduc 

cadouri și ouă roșii și poartă coronițe din nuiele de salcie. Se duc sub un pom, 

fac roată în jurul acestuia, în timp ce cântă, se învârt de trei ori. Apoi fiecare 

prin coroana lui dă darul adus, iar apoi, tot prin coroană, dar de data aceasta 

ridicată la nivelul capului, se sărută de trei ori pe obraji. La sfârșit, mamele 

rup coronița și o aruncă în pomul în jurul căruia s-au învârtit urând copilului 

să crească atât de mare cât a ajuns corona în pom. 

La momârlani, înfrățitul se face în grup. Astfel, un număr impar de 

copii de același sex formează grupul cu o singură persoană de sex opus. Ies 

pe poiană purtând buchete de flori în mâini și se crestează la încheietura 

mâinii stângi. Își unesc mâinile în dreptul crestăturii și apoi aruncă buchetele 

într-o apă curgătoare. 

În Voivodina, românii sărbătoresc Paștele Mic în ziua de marți de 

după săptămâna Paștelui și îl numesc Mătcălau (denumire folosită și de 

românofonii din Serbia de Răsărit). În Banat se înfrățesc copiii mai mici de 

14 ani. Ritualul are loc sub meri înfloriți. Sub măr se așeză ouă roșii și sare, 

iar copiii se prind în horă în jurul pomului și cântă: „Prinde-te, văruică,/ 

Prinde-te, soruică,/ Cât om fi și vom trăi,/ Tot văruică să ne zicem./ Cine 

văruică nu-și zice,/ Degetul cel mic să-i pice!/ Văruică cu văruică,/ Ortac cu 

ortac,/ Ciză cu ciză,/ Mătcălău cu mătcălău”1 (Bronț, 2013). În timp ce se 

învârtesc, un adult pune copiilor pe cap, pe rând, o coroniță de flori, astfel 

încât ajung toți să o poarte. Copiii continuă să cânte și să joace până când și 

ultimul dintre ei a purtat cununa. După aceea, prin ea, copiii ciocnesc între ei 

ouă spunând că rămân frați (surori) până la moarte. Obiceiul a fost adoptat de 

1 Florentina Bronț, Obiceiuri din Banatul montan, Unitate în diversitate, Timișoara, 2013, str. 22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)
BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria



Silvia-Diana ŠOLKOTOVIĆ

176 

școlile generale din regiune prin excluderea ciocnirii ouălor și fixarea lui 

ritualică la sfârșitul clasei a patra, când elevii, conform politicii educaționale 

din Serbia, sunt reîmpărțiți pe clase pentru ciclul gimnazial. 

În Serbia există o zicătoare care explică importanța și seriozitatea 

actului înfrățirii: „Frații se pot certa, dar nu și frații de cruce”. Există încă 

biserici în Serbia de sud-est unde se oficiază înfrățiri, cum ar fi Sfânta 

Paraschiva din Paračin sau cea din Boljevac, deși, oficial, după canoane, nu 

este permis. 

Cum spuneam în introducere, un scop al înfrățirii (întâlnit rar) este cel 

terapeutic. Mai exact, există practici magice de legare a unui bolnav de o 

persoană sănătoasă în vederea lecuirii celei dintâi. Mai des, se întâlnește 

folosirea înfrățirii în scopul prevenirii morții în cazul gemenilor, a 

persoanelor foarte apropiate, a persoanelor cu aceeași dată de naștere în cazul 

decesului unui membru al acestui tip de cupluri.  

2. Înfârtățitul

Ritualul de înfrățire în regiunea Timoc este foarte extins și variat. Are 

loc pe poiene, lângă ape curgătoare, la cimitir, la biserică sau la mănăstire. 

Cei care se leagă în acest mod n-o fac niciodată singuri, ci au ca intermediari 

adulți, popi, călugări sau vrăjitori. Există date speciale stabilite din vechime 

pentru ritual, la fel și un timp specific executării practicii ritualice: la răsărit, 

după prânz, noaptea. Obiceiul care are loc în prezența unui terț este cel mai 

răspândit și cel mai simplu în medicina populară (Živanović, 1976). 

Urmele obiceiului se pierd în negura timpului. Cei mai bătrâni 

locuitori ai satului nu-și aduc aminte că obiceiul a fost împrumutat de 

altundeva sau adus după înființarea satului, ci că a existat dintotdeauna. Și că 

în fiecare an la Mătcălău (Paștele Mic) s-au înfrățit. Nu numai copiii, ci și 

adulții. Numai că în vremurile copilăriei și tinereții lor erau mult mai multe 

cununi aruncate pe pârâu. Nu că obiceiul ar fi fost uitat, ci fiindcă satul se 

golește pe zi ce trece. Cei tineri pleacă la studii sau se angajează și nu se mai 

întorc. Cei plecați în Serbia sau, majoritatea, în străinătate, în special în 

Austria, vin în concedii acasă, dar de Mătcălău sunt deja plecați (dacă au venit 

de Paște). 

Mătcălăul este ținut în toată Serbia de Răsărit în prima zi de luni de 

după Paște. Dimineața e obișnuită, lumea își vede de treabă, ziua nefiind 

tratată ca o sărbătoare. După prânz însă, femeile vopsesc ouă roșii, iar copiii 

merg și culeg crengi de salcie. Babele (bunicile) împletesc cununi cu mlădițe 

și cu panglici roșii. Mai recent, cununile s-au transformat în coronițe 

îmbogățite cu flori de câmp, sau în ultimul timp, și de grădină. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)
BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria



Înfârtățitul – obicei al ungurenilor din Timoc

177 

Se iese pe poiană sau lângă pârâu, depinde unde de locul unde locuiesc 

sau se strâng la joacă copiii. Nu este o sărbătoare a tuturor celor din sat, ci 

fiecare grup și-o face la locația lui. Copiii se aleg între ei fără a exista o regulă 

privind sexul, numărul sau vârsta. De obicei, mamele sunt cele care îi 

însoțesc, întrucât ca în cazul oricărei tradiții vechi, principiul feminin este cel 

dominant. Fiecare copil are coronița lui care i se pune pe cap. Apoi doi câte 

doi, apucându-se de după umeri, participanții fac o pereche și învârtindu-se, 

cântă: „Văruică, văruică, cât e lumea și pământul!”. Se învârtesc spre stânga 

de trei ori până când se epuizează toate combinațiile posibile, astfel încât să 

nu rămână pereche care să nu fi jucat împreună. După aceea, își scot cununile 

de pe cap și, tot doi câte doi, prin ambele cununi pe care le țin cu mâna 

dreaptă, schimbă între ei ouăle cu mâna stângă, de trei ori, având grijă să nu 

le scape. Pentru fiecare schimb, un ou nou, așa că ritualul nu se încheie până 

când nu au fost schimbate ouăle care au fost aduse, în funcție de numărul de 

participanți. Ouăle, mi se spune, erau odată numai roșii. Acum sunt și 

multicolore, cu sclipici, cu aplicații. 

Întrucât termenul de văruică (care apare în cântec și care e folosit între 

cei care s-au legat) este de gen feminin am întrebat care este varianta 

masculină, întrucât, deși când am vizionat evenimentul nu  erau decât fete, mi 

s-a spus că participă și băieți și chiar adulți, uneori (când vor să convingă 

vreun copil mai rușinos). Dar nimeni n-a știut să îmi ofere altă denumire. Mi 

s-a spus că aceasta este folosită în mod generic și că nu este tratată ca una 

definind exclusiv genul feminin. Și mi s-a mai oferit și informația că 

întotdeauna fetele au fost interesate de ritual într-un număr mult mai mare 

decât băieții, ca un motiv al inutilității unui termen separat. 

După ce au schimbat între ei ouăle, copiii fug spre cel mai apropiat 

pod și de acolo aruncă cununa să fie purtată de apă la vale. Pârâul fiind destul 

de mic, copiii fug de-a lungul malului și o mai desprind de prin bălării cu 

bețele. Se spune că atât cât o va purta pârâul la vale, atât va dura prietenia 

consfințită prin ritual. Interesant e că înfârtățitul pare a avea termen: până la 

Mătcălăul viitor. De multe ori copiii își schimbă grupurile între ei anul 

următor, așa că este uitată înfrățirea anterioară. Cu alte cuvinte, motivul 

principal al realizării unei legături trainice, pe viață, a fost uitat. 

Ritualul e unul simplu, deschis. Nu e restrictiv, nu e rigid. Nu 

presupune incizii și schimb de sânge. Cântecul e scurt și cuprinzător. Pașii 

pentru horă sunt obișnuiți. Schimbul de ouă este ca un joc. Aruncarea și 

urmărirea coroanelor în drumul lor este relaxantă. De multe ori, instrucțiunile 

date de adulți copiilor sunt în sârbă. Limba maternă moare treptat. Doar 

cântecul rămâne în românește. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)
BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria



Silvia-Diana ŠOLKOTOVIĆ

178 

Coroana, ca orice cerc ritualic, reprezintă o cale de trecere. Pusă pe 

cap leagă, prin intermediul copilului, cerul de pământ, cosmicul de teluric, 

spiritul de material. Deschide poarta spre captarea energiei solare și de 

transmitere a acesteia în ființa terestră. Al doilea cerc, hora, unește energiile 

într-una singură, întărind-o pentru perioada ce urmează. Aruncarea lor în apă 

este ofranda adusă zeităților. Imprimarea energetică este, astfel, închisă. Apa 

le primește și le poartă făcând legătura cu lumea de dincolo. În multe alte 

ritualuri magice legate de decedați sau de ființe mitice se aruncă ofrande în 

apă. Este împământenită credința că apa poate pătrunde în lumea de dincolo, 

acolo unde se află spiritele. Acestea sunt chemate în ajutor, fie că sunt cele 

ale anceștrilor, fie ale forțelor demonice. Pârâul curge și duce cu el un nou 

început purificat.  

Spre deosebire de canoanele creștine, ființele demonice nu sunt 

considerate în Timoc complet malefice, așa cum nici cele sfinte nu sunt 

etaloane exclusiv pozitive. De aceea, ele sunt chemate în ajutor și respectate, 

nu doar din teamă. Totodată, cultul strămoșilor este foarte înalt cotat. Astfel, 

strămoșii sunt ajutorul principal al familiei. Sistemul pomenilor care este 

foarte complex și bogat asigură celor rămași protecția și sprijinul de pe lumea 

de dincolo. Deci, urmașii – datorită ofrandelor făcute cu aproape orice 

eveniment (cum este și cel de față) – se simt îndreptățiți să ceară și să aștepte 

și de la strămoși, și de la ființele supranaturale. Ofranda simbolizată de poarta 

spre cer și în același timp și poarta spre ceilalți, este trimisă ca dar suprem, 

prin aruncarea în râu, lumii de dincolo. Viitorul oferit trecutului pentru ca 

anceștrii să-și sprijine urmașii. 

Ouăle sunt simbolul vieții în incipit. De culoarea sângelui, a vieții. 

Fierberea lor, la fel ca și a grâului pentru colivă, reprezintă înlocuirea jertfei 

de sânge originale, suprimarea unei posibile vieți fiind jertfa supremă. 

Trecerea ouălor prin tunelul format de cele două coroane indică darul 

primit și darul dat. Promisiunea ajutorului viitor. Bucuria de a schimba. 

Modul pedagogic de a demonstra că dacă vrei să primești, trebuie să dai. Și 

cu cât împarți mai mult, cu atâta vei primi mai mult. Sau, cum scria Nicolae 

Panea, „o succesiune de daruri și contra-daruri care urmăresc același țel: 

diminuarea distanței dintre cei implicați sau atenuarea înstrăinării, acceptarea 

reciprocă” (Panea, 2005). Mișcarea de du-te-vino a ouălor  prin coronițe este 

urmărită de atenționările privitorilor de a nu scăpa ouăle din mână. Procedeul 

de a schimba ouăle între ele numai cu mâna stângă este unul care presupune, 

mai ales când e vorba de mânuțe, dexteritate, concentrare și conlucrare. Încă 

o pildă de reușită numai prin colaborare. Trecerea prin cele două porți formate

de coronițe reprezintă trecerea de la profan la sacru. Schimbul de ouă, 

schimbul de jertfe, schimbul de daruri se face pe terenul sacrului pentru a se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)
BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria



Înfârtățitul – obicei al ungurenilor din Timoc 

179 

întoarce la profan. De trei ori. O dată pentru trup, odată pentru spirit și o dată 

pentru suflet. 

Numărul trei este întâlnit în multe dintre povești, legende, ritualuri. 

Poartă o încărcătură magică. Chinezii afirmă că e numărul perfect. 

Rotirea spre stânga. În timpul învârtirii, energiile (îmbogățite anterior 

cu emanațiile cosmice) celor doi se sincronizează, ajungând una. Despărțirea 

lor este urmată imediat de o unire a unei alte perechi și astfel, după o serie de 

descoperiri și separări, se ajunge la un echilibru care nu s-ar realiza atât de 

complet prin hora comună. Brațele ridicate cu palmele sprijinite pe umeri dau 

o notă de egalitate fiecărui partener pe timpul interacțiunii. Energia tocmai

pătrunsă prin coroană ajunge mult mai pură și mai puternică la umeri decât la 

mijloc, având loc transferul în dublu sens. Ca și în practicile tibetane de 

echilibrare a vibrațiilor energetice, rotirea în sensul acelor ceasului reprezintă 

aportul de echilibru necesar în momentul interacțiunii a două corpuri. Eforturile 

de potrivire a pașilor, vitezei de mișcare, poziției, sunt destinate adaptării la 

celălalt, prin care se realizează la nivel de subconștient, că nimeni nu e singur. 

Că pentru a trece într-o nouă fază, peste un prag, ai nevoie de ajutor. De cel pe 

cosmic prin energia cerească, de cel uman, al celui legat de tine prin rotația spre 

echilibru sau prindăruire, de cel al lumii de dincolo, de energie subpământeană. 

Nu există copac care să facă legătura între cer și pământ în jurul căruia să se 

învârtă. Nu există intermediar, nici mag, nici preot. Totul e direct, deschis și 

pur. Ca și copilăria. 

Nu există o continuare a înfârtățirii. Odată coroanele dispărute la vale 

pe firul apei, adunarea se destramă. Nu urmează nici schimb de cadouri, nici 

mese festive. De obicei, în drum spre casă ouăle primite constituie izvorul 

material de refacere. 

Obiceiul de înfrățire este des asociat cu cel de prevenție împotriva 

unei morți fulgerătoare. Ritualul apotropaic este necesar, întrucât se consideră 

că frații gemeni, cei născuți sau chiar și cei botezați în aceeași zi împart același 

destin. Prin urmare, dacă unul decedează, pe celălalt îl poate aștepta aceeași 

soartă nefastă. Pentru ritual este necesară asistența unei vrăjitoare sau a unui 

vraci și o recuzită specială pe care acesta/aceasta o aduce: lanț, lacăt etc. 

Subiectul este legat de un pom și nu de un om. Astfel, soarta îi va fi schimbată. 

Este un mod de înșelare a Ursitei asemănător celui folosit pentru copiii 

bolnavi când sunt bebeluși. Acestora li se dau în casă alte nume decât cel real, 

sau, preventiv, li se ascunde numele adevărat până la botez. De multe ori, 

copilul e rebotezat acasă de către naș, pentru a înșela Moartea. Tot la fel, 

înlocuirea decedatului cu un pom, care este dovada că geamănul rămas are 

frate, deci nu e cel căutat. Există multe persoane care sunt cunoscute de 

comunitate sub un nume care nu are legătură cu cel oficial. Pe de o parte, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)
BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria



Silvia-Diana ŠOLKOTOVIĆ 

180 

satele românești acest lucru se întâmplă datorită impunerii făcută de autorități 

odată cu alipirea, din 1833, a actualei regiuni Serbia de Răsărit, Regatului 

Serbiei, dar pe de altă parte, această practică e premergătoare evenimentului 

politic, fiind folosită din considerente profilactice, cum e, de altfel, la fel de 

răspândită și în Oltenia. 

În practica medicinii populare, înfrățitul e folosit cu scop curativ. Ca 

intermediari pot fi preoții, călugării sau vracii, care sunt obligatorii. Aleatorie 

e persoana aleasă pentru înfrățire. Există mai multe moduri, primul fiind 

respectarea dorinței bolnavului privind alegerea unui prieten, frate etc., altul 

fiind visul, persoana aleasă apărând bolnavului în timpul somnului. Datorită 

specificului ritualului pe care îl voi descrie în continuare, se consideră că visul 

este trimis de pe lumea cealaltă ca indicație pentru cel mai potrivit 

colaborator. Potrivit nu atât pentru bolnav, cât pentru a intra în contact cu 

lumea de dincolo. Înainte, o persoană considerată a fi trimisă era străinul ajuns 

în sat. Dacă înfrățirea are loc la biserică sau la mănăstire este ales primul copil 

care intră în lăcașul sfânt sau, dacă se întâmplă să nu intre nimeni, bolnavul 

iese în fața bisericii și alege primul copil care trece pe stradă. La fel ca și 

nășitul, cererea de înfrățire nu poate fi refuzată. 

Dacă intermediarul este vraci sau vrăjitoare, ritualul se desfășoară la 

cimitir. Magul alege locul, acesta fiind mormântul unui necunoscut îngropat 

în cimitirul satului: ori mormântul e prea vechi ca să se mai știe al cui e, ori e 

al unei persoane străine decedate în sat sau în apropierea lui și îngropate aici. 

Bolnavul are grijă să aducă o pâine ritualică, vin, apă, iar vraciul piedică 

pentru cai, verigi și un lanț. Vraciul/ vrăjitoarea folosește piedica pentru a-l 

lega pe cel bolnav de cel sănătos, astfel încât să existe monumentul funerar 

între ei. De monument se leagă o ață roșie, iar la gâtul bolnavului una neagră. 

După patruzeci de zile se face schimbul: bolnavului i se pune ața roșie care a 

fost pe monument, așa că cea neagră rămâne în locul ei. În cadrul ritualului, 

care începe în chiar momentul răsăririi soarelui, bolnavul trebuie să fie curat, 

adică să nu fi mâncat sau băut nimic în ziua și noaptea precedentă. Mai întâi, 

se leagă copilul bolnav de decedatul din mormânt, și apoi cel sănătos îl 

răscumpără, luându-l drept frate. Pe parcursul acestor operații vraciul/ 

vrăjitoarea rostește neîncetat incantații magice, descântece, întrerupte doar de 

șirul de întrebări puse celui sănătos. Acesta trebuie să-și dea acordul la 

înfrățire în câteva rânduri. În acest caz, puterea de convingere a magiei este 

hotărâtoare. Este încercarea de a se utiliza sănătatea celui chemat să ajute în 

cadrul ritualului ca un factor de sugestie. Pe baza acestei efort de convingere, 

bolnavul va trece printr-un proces de autoconvingere. 

Dacă intermediarul e față bisericească, atunci ritualul are loc în lăcașul 

de cult. Cei doi care se înfrățesc sug unul altuia sânge din degetul arătător, se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)
BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria



Înfârtățitul – obicei al ungurenilor din Timoc

181 

sărută de trei ori și răspund pozitiv la întrebarea care le e pusă tot de trei ori 

de către preot, dacă consimt la înfrățire. 

În Serbia de Răsărit există, în afară de biserici, mânăstiri în care se 

practică obiceiul: Suvodol, Kamenica, Vratna. Preotul rostește o rugăciune 

specială în fața altarului, în biserică fiind doar cele două persoane direct 

implicate pentru care în prealabil a fost făcută programarea. De fapt, procesul 

propriu-zis este foarte asemănător cu cel al vracilor. După rostirea rugăciunii 

(echivalenta descântecului), preotul întreabă pe cel sănătos dacă, în numele 

lui Dumnezeu și al sfântului patron al locașului (sau sfintei), îl ia de frate, de 

bunăvoie, pe cel bolnav. Acesta trebuie să răspundă pozitiv și explicativ de 

fiecare dată.  

Dezlegarea de destinul nefast în cazul gemenilor sau a celor născuți 

pe aceeași dată și mai ales pentru cei botezați pe aceeași dată are loc și în 

biserici, numai că, de această dată, cei care trebuie feriți de moarte sunt 

întrebați dacă îi iau de frați pe toți trei: pe Dumnezeu, pe Sfântul… și pe 

persoana adusă ca substitut. 

În toate cazurile, pentru ca rezultatul să fie pozitiv, bolnavul trebuie 

să creadă, să fie convins de puterea de însănătoșire a ritualului și prin aceasta 

să capete putere și încredere. 

Un caz deosebit este acela când înfrățirea este făcută împotriva voinței 

subiectului pentru care se organizează ritualul, mai exact mama, sora sau 

fratele celui decedat, care, după părerea membrilor comunității suferă prea 

puternic în urma pierderii. Este tot un ritual preventiv, ca și în cazul 

gemenilor, de evitare a unui nou deces în familie. De această dată, asistența e 

numeroasă și de multe ori este folosită forța. Ritualul are loc acasă la cel care 

trebuie să-și schimbe viața. 

3. Concluzii

Există o mare aplicabilitate a termenului de înfrățire atât temporal, cât și 

spațial, dar nu numai atât. Înfârtățitul, înfrățitul, însoțitul, frații de cruce sunt 

termeni cu definiții comune. Deși structural diferă atât din punct de vedere al 

participanților sau al ritului propriu-zis, scopul (preventiv sau de viitor) este acela 

de a aduce echilibru prin încredere. Prin credința că există ceva mai mult decât 

singurătatea, slăbiciunea, boala sau frica. Iar toate acestea să fie depășite prin 

trecerea unui prag marcat de un ritual. Ritual al cărui martori pot fi părinții, vracii, 

vrăjitoarele sau preoții. Care să ajute la îndrumarea integrării sociale sau 

reintegrării (în cazul bolnavilor) în comunitate. 

Obiceiul înfârtățitului din Podvrska nu are nimic spectacular. Nimic 

ce ar putea atrage turiști sau ziariști. Elemente originale nu am putea spune că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)
BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria



Silvia-Diana ŠOLKOTOVIĆ 

182 

există, întrucât se întâlnește și în alte sate unde locuiesc ungureni. Ritualul e 

similar cu celelalte. Cântecul, din care mare parte s-a pierdut, e începutul celui 

pe care îl auzi în Banat sau prin Transilvania. Într-un cuvânt, nu e ceva care 

atrage atenția dacă ești străin de meleagurile acestea. Dar pentru localnici, 

atâția câți au rămas, și mă refer nu neapărat la copii, ci mai ales la adulții 

implicați în păstrarea tradițiilor, e foarte important. Deoarece, alături de alte 

obiceiuri, reprezintă legătura cu trecutul, cu originile, cu anceștrii. Așa cum 

menționam, cultul strămoșilor e deosebit de important, iar respectarea 

moștenirii spirituale de la aceștia se face prin păstrarea obiceiurilor.  

Fiecare tradiție, are la bază, de fapt, un mit. Iar dacă analizăm obiceiul 

înfârtățitului vom observa că principiile care îl guvernează stau la baza bine-

cunoscutului Facebook. Țelurile rețelei sociale sunt identice cu cele ale 

obiceiului străvechi:  

- asigurarea ajutorului în caz de nevoie (este adevărat că acest ajutor 

este predominant sub formă verbală, dar există și cazuri când 

comunicarea prin rețea aduce un real sprijin sau rezolvări ale anumitor 

probleme); 

- asigurarea că nu e nimeni singur pe timpul evenimentelor (primirea 

de încurajări, felicitări, laude, care sunt recunoscute ca factori 

psihologici de îmbunătățire a dispoziției și a încrederii de sine); 

- consfințește prietenia (chiar și virtuală, tot prietenie e); 

- poate sau nu să țină o viață; 

- nu cunoaște restricții directe privind numărul, sexul sau vârsta 

participanților. 

Deosebirea e că dacă Mătcălăul (Paștele Mic) e o singură dată pe an, 

Facebook-ul e 7/7, 24/24. 

În plus, ritualul Facebook-ist nu necesită o pregătire asistată. E nevoie 

doar de un gadget, cunoștințe minimale de utilizare a acestuia și eventual, 

absența părinților, preotului sau vraciului este preferabilă. Ca să nu mai vorbim 

de jocurile strategice care au zeci, sute și uneori mii de participanți. Care se 

leagă prin alianțe asemănătoare înfrățirii chiar dacă în viața reală nu numai că 

nu se cunosc, dar în cea mai mare parte ar refuza să colaboreze. 

În zona urbană mai ales a vorbi de tradiții sau obiceiuri e o chestiune de 

ruralism. Întrebarea e câți dintre cei care postează pe rețelele de socializare știu 

că fiecare gest al lor este reluarea unui gest similar din cadrul unui rit cu 

rădăcini în mit? Că doar forma e nouă, dar ideea e aceeași, neschimbată. 

Întoarcerea în illo tempore nu e o iluzie. E greu să accepți că nu ești 

original în ceea ce faci, chiar când ai în mâini ultima descoperire din punct de 

vedere tehnic. Timpul mitic nu se manifestă numai în operele literare. 

Oamenii de știință aduc dovezi ale lucrurilor pe care bunicii noștri le știau din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)
BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria



Înfârtățitul – obicei al ungurenilor din Timoc

183 

povești. Privim cu dispreț la tehnicile odată folosite de oamenii simpli: 

descântece, vrăji, leacuri pe bază de plante, dar puțin știu că medicina 

modernă (alternativă) se bazează tot mai mult pe acestea. Spre exemplu, în 

urma studierii frecvenței de către o echipă de fizicieni și muzicologi a 

sunetelor din descântece și a celor din cântecele bisericești și cu ajutorul 

tehnicii de înalt nivel, în Iugoslavia a fost realizat un aparat numit Vodafon. 

Acesta vindecă prin intermediul frecvenței sunetelor produse. 

Ne entuziasmăm în fața reclamelor la un produs minune sau o tehnică 

extraordinară dacă auzim că e folosită în Orient de mii de ani. Dar uităm să 

întrebăm bătrânele din Timoc care încă mai au darul vindecării moștenit oral 

din generație în generație dacă cunosc răspunsul la problemele noastre. 

Și de multe ori uităm că într-o regiune în care nu există nici școală, 

nici biserică în limba română de aproape 200 de ani, identitatea și conștiința 

acesteia au fost conservate prin limbă, iar limba a supraviețuit doar prin 

păstrarea tradițiilor. 

Bibliografie 

Bronț, Florentina. 2013. Obiceiuri din Banatul montan. Timișoara: Unitate în 

diversitate.  

Jireček, Radonić. 1978. Istorija Srba (Istoria sârbilor). Belgrad: Naučna knjga. 

Panea, Nicolae. 2005. Folclor literar românesc. Craiova: „Scrisul 

Românesc”. 

Antonić, Dragomir. 1978. Glasnik Etnografskog Instituta SANU, CCVI: 

Prilog proučavanje bratinstva, („Propunere de studiu al înfrățirii”), 

Belgrad: Institut SANU: 41-44.  

Živković, Gordana. 2006. Razvitak 223-224: Pobratimstvo u narodnom 

lečenju („Înfrățitul în medicina populară”): 75-76. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)
BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

