INFARTATITUL - OBICEI AL UNGURENILOR
DIN TIMOC

Silvia-Diana SOLKOTOVIC
Doctorand, Facultatea de Litere, Universitatea din Craiova
solkotovicdiana@yahoo.com

Abstract:

In the Eastern Serbia there are a large number of people using archaic
dialects of the Romanian language. Although there was no school and no
church in their native language for nearly 200 years, and the territories were
occupied by powerful empires, the people preserved their old language
through traditions, although Serbian language is formally used. One of
customary habits kept since the Thracians, closely related to family
matriarchal organization in this population, is the infartatitul (similar
infratitul / insuratitul from Romania). The ritual was accepted and even used
by the church at a time and even today. This custom is still present in many
villages, with a different ritual, but with the same goal: to link an alliance
based on friendship with the purpose of mutual aid.

Keywords: Timok, ancient customs, vlachs, ritual.

Introducere

Lucrarea de fatd are ca scop prezentarea obiceiului de legare a fratilor
de cruce, numit infartitul dintr-un sat de ungureni de la sudul Dunarii. Satul
se numeste Podvrska si este situat in zona Kljuc care face parte din Serbia de
Risarit sau, denumiti generic, Valea Timocului. In aceasti regiune triieste,
alaturi de alte etnii, o populatie romanofona, care este Impartitd, in functie de
graiurile folosite, in patru categorii: Taranii, la est, in jurul oraselor Kladovo,
Negotin si Zajecar, care vorbesc in graiul oltenesc, Ungureni, care se afla la
vest in zonele Homolje, Zvizd, Stig, Branicevo, Mlava, Resava si in jurul
orasului Cuprija, care folosesc graiul bandtean, Muntenii in partea centrala,
in zonele Porec si Crna Reka si folosesc un grai amestecat si, in plasa
Majdanpek, un grup separat, Bufanii. Populatia satului Podvrska este o oaza
de Ungureni intr-o masa de Téarani.

BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)



Silvia-Diana SOLKOTOVIC

Obiceiul infratirii la locuitorii satului este important, aldturi de altele,
datoritd conservarii limbii romane si prin aceasta, a identitatii localnicilor de-
a lungul veacurilor.

Obiceiul reprezintd o inrudire mistica, devenitd dupa ceremonialul
traditional, ,,de sange”. Uneori, sdngele a fost inlocuit cu vin. Mai recent,
schimbul original de fluid a fost uitat. De multe ori, sfintirea ritualului s-a
facut prin invocarea zeilor, a sfintilor, a lui Dumnezeu. Scopul lui principal a
ramas insa, indiferent de perioada in care s-a efectuat, acelasi: Intarirea unei
legaturi care nu este biologica intre doud sau mai multe persoane. Motivul a
fost unul economic, initial: de ajutor mutual, de conservare a proprietatii sau
chiar a numelui. Infritirea a devenit o consfintire a dragostei fratesti apoi. Un
motiv secundar, folosit in practicile magice a fost, si inca este, in Serbia, cel
terapeutic.

1. Istoricul si raspandirea obiceiului de infritire

Obiceiul infartitului este unul foarte vechi, cu radacini adanci in
antichitate. Antoni¢ afirma ca era folosit de catre sciti si germani (Antonic,
1977), iar Jirecek sustine ca a fost raspandit si la bizantini, vlahii din Tesalia,
rusi si polonezi (Jirecek si Radonic, 1978).

La grecii antici, obiceiul purta denumirea de Adelphopoiesis, iar la
romani de Ordo ad frateres fakiendum. In Evul Mediu, biserica ortodoxa a
adoptat ceremonialul si acesta a fost sub patronajul religios pana destul de
curand. In Serbia inca existau la inceputul anilor 2000 manistiri care, in
anumite zile oficiau, Tntr-un mod discret, ritualuri de infratire in scopuri
vindecatoare, asa cum vom exemplifica in lucrare. Una dintre cele mai vechi
dovezi scrise ale efectuarii ritualului in lacasurile sfinte se afld in arhivele
Bisericii Sfintei Jovana din Trogir si este datatd 1394. Cea de-a doua, din
1463, este 1n arhiva istoricd a orasului Dubrovnik (Antoni¢, 1977).

In Anglia si Irlanda biserica catolici a practicat, de asemenea, ritualul
infratirii in fata altarului. Dovada credintei ca legaturile de acest tip sunt vesnice
0 aduc vechile cimitire, unde fratii de cruce sunt inmormantati impreuna.

In Romania inci se practica pe alocuri ritualul, de multe ori o varianti
modernizata a acestuia. De obicei, are loc de Dragobete, sarbatoarea nationala
a indragostitilor, sub forma de insuratit sau infratit, in functie de sexul
participantilor. El reprezenta legatura dintre doua persoane de acelasi sex care
pe parcursul ceremoniei isi amestecau sangele printr-o crestatura in forma de
cruce de la incheietura mainii stingi. (In prezent, datoriti amenintirii
diferitelor boli cu transmitere sanguina, aceastd parte este efectuatd doar
simbolic, fara a exista o incizie propriu-zisd). Crestarea mainii este, conform

174

BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)



Infartatitul — obicei al ungurenilor din Timoc

etnologilor, de origine traca si ea a fost preluatd si de iliri. Scopul acestei
comuniuni este oficializarea unei legaturi dintre prieteni care se considera la
fel de apropiati ca si cum ar fi Inruditi. De obicei, participantii sunt foarte
apropiati ca varstd si sunt tineri sau copii. Biserica ortodoxa a declarat
obiceiul ca fiind pagan, deci a fost anatemizat. Cu toate acestea, obiceiul s-a
mentinut. Astfel, interesant ¢ de mentionat o variatie a ritualului in Valea
Jiului, unde infratirea se face cu o persoana mai in varstd, influenta, de sex
masculin, care primeste numele de fatd de cruce. Acesta are, de fapt,
atributiile unui nas: de a sustine copiii de cruce (care pot fi si baieti, si fete)
moral si financiar.

La Moldova Noua si satele din jur, unde locuiesc si etnici sarbi,
obiceiul poartd numele de cumadcit, ceea ce in traducere ar insemna nasit. El
presupune Infratirea unui numar impar de baieti, care se numesc pote sau,
separat, de fete, cumace. Are loc 1n prima zi de luni de dupa Paste, la Pastele
Mic acasa la un copil. Copiii, In numar impar si organizati dupa sex, aduc
cadouri si oud rosii si poarta coronite din nuiele de salcie. Se duc sub un pom,
fac roatd in jurul acestuia, n timp ce canta, se Invart de trei ori. Apoi fiecare
prin coroana lui da darul adus, iar apoi, tot prin coroand, dar de data aceasta
ridicata la nivelul capului, se saruta de trei ori pe obraji. La sfarsit, mamele
rup coronita si o arunca in pomul in jurul caruia s-au Tnvartit urand copilului
sa creascd atat de mare cat a ajuns corona in pom.

La momarlani, infratitul se face in grup. Astfel, un numar impar de
copii de acelasi sex formeaza grupul cu o singura persoana de sex opus. les
pe poiana purtdnd buchete de flori in maiini si se cresteazd la incheietura
mainii stangi. Isi unesc mainile in dreptul crestaturii si apoi arunca buchetele
ntr-o apa curgatoare.

In Voivodina, roménii sarbatoresc Pastele Mic in ziua de marti de
dupa saptamana Pastelui si il numesc Matcdlau (denumire folosita si de
romanofonii din Serbia de Risarit). In Banat se infritesc copiii mai mici de
14 ani. Ritualul are loc sub meri infloriti. Sub mar se aseza oua rosii si sare,
iar copiii se prind in hord in jurul pomului si canta: ,,Prinde-te, varuica,/
Prinde-te, soruica,/ Cat om fi i vom trai,/ Tot varuica sa ne zicem./ Cine
varuica nu-si zice,/ Degetul cel mic sd-i pice!/ Varuica cu varuicd,/ Ortac cu
ortac,/ Ciza cu cizd,/ Matcildu cu matcalau™ (Bront, 2013). Tn timp ce se
invartesc, un adult pune copiilor pe cap, pe rand, o coronita de flori, astfel
incat ajung toti sd o poarte. Copiii continua sa cante si sd joace pana cand si
ultimul dintre ei a purtat cununa. Dupa aceea, prin ea, copiii ciocnesc intre ei
oud spunand ca raman frati (surori) pand la moarte. Obiceiul a fost adoptat de

! Florentina Bront, Obiceiuri din Banatul montan, Unitate in diversitate, Timisoara, 2013, str. 22.

175

BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)



Silvia-Diana SOLKOTOVIC

scolile generale din regiune prin excluderea ciocnirii oudlor si fixarea lui
ritualica la sfarsitul clasei a patra, cand elevii, conform politicii educationale
din Serbia, sunt reimpartiti pe clase pentru ciclul gimnazial.

In Serbia exista o zicitoare care explici importanta si seriozitatea
actului infratirii: ,,Fratii se pot certa, dar nu si fratii de cruce”. Exista inca
biserici in Serbia de sud-est unde se oficiaza infratiri, cum ar fi Sfanta
Paraschiva din Paracin sau cea din Boljevac, desi, oficial, dupad canoane, nu
este permis.

Cum spuneam 1n introducere, un scop al infratirii (intalnit rar) este cel
terapeutic. Mai exact, existd practici magice de legare a unui bolnav de 0
persoand sandtoasd In vederea lecuirii celei dintdi. Mai des, se intdlneste
folosirea 1infratirii in scopul prevenirii mortii in cazul gemenilor, a
persoanelor foarte apropiate, a persoanelor cu aceeasi data de nastere in cazul
decesului unui membru al acestui tip de cupluri.

2. Infartititul

Ritualul de infratire in regiunea Timoc este foarte extins si variat. Are
loc pe poiene, langa ape curgatoare, la cimitir, la bisericd sau la manastire.
Cei care se leagd 1n acest mod n-o fac niciodata singuri, ci au ca intermediari
adulti, popi, calugari sau vrajitori. Exista date speciale stabilite din vechime
pentru ritual, la fel si un timp specific executdrii practicii ritualice: la rasarit,
dupa pranz, noaptea. Obiceiul care are loc in prezenta unui tert este cel mai
raspandit si cel mai simplu in medicina populara (Zivanovi¢, 1976).

Urmele obiceiului se pierd in negura timpului. Cei mai batrani
locuitori ai satului nu-si aduc aminte cd obiceiul a fost imprumutat de
altundeva sau adus dupa infiintarea satului, ci cd a existat dintotdeauna. $i ca
in fiecare an la Matcdldu (Pastele Mic) s-au infratit. Nu numai copiii, ci si
adultii. Numai cd in vremurile copilariei si tineretii lor erau mult mai multe
cununi aruncate pe parau. Nu ca obiceiul ar fi fost uitat, ci fiindca satul se
goleste pe zi ce trece. Cei tineri pleaca la studii sau se angajeaza si nu se mai
intorc. Cei plecati in Serbia sau, majoritatea, in strdinatate, In special in
Austria, vin in concedii acasa, dar de Matcalau sunt deja plecati (daca au venit
de Paste).

Matcadlaul este tinut in toatd Serbia de Rasarit in prima zi de luni de
dupd Paste. Dimineata e obisnuita, lumea isi vede de treaba, ziua nefiind
tratata ca o sdrbatoare. Dupa pranz insa, femeile vopsesc oua rosii, iar copiii
merg si culeg crengi de salcie. Babele (bunicile) impletesc cununi cu mladite
si cu panglici rosii. Mai recent, cununile s-au transformat in coronite
imbogatite cu flori de camp, sau in ultimul timp, si de gradina.

176

BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)



Infartatitul — obicei al ungurenilor din Timoc

Se iese pe poiana sau langa parau, depinde unde de locul unde locuiesc
sau se strang la joaca copiii. Nu este o sarbatoare a tuturor celor din sat, ci
fiecare grup si-o face la locatia lui. Copiii se aleg Intre ei fara a exista o regula
privind sexul, numarul sau varsta. De obicei, mamele sunt cele care ii
insotesc, intrucat ca in cazul oricarei traditii vechi, principiul feminin este cel
dominant. Fiecare copil are coronita lui care i se pune pe cap. Apoi doi cate
doi, apucéndu-se de dupa umeri, participantii fac o pereche si invartindu-se,
canta: ,,Varuica, varuica, cat e lumea si pamantul!”. Se Invartesc spre stanga
de trei ori pana cand se epuizeaza toate combinatiile posibile, astfel incat sa
nu ramana pereche care sa nu fi jucat impreuna. Dupa aceea, isi scot cununile
de pe cap si, tot doi cate doi, prin ambele cununi pe care le tin cu mana
dreapta, schimba intre ei oudle cu mana stanga, de trei ori, avand grija sa nu
le scape. Pentru fiecare schimb, un ou nou, asa ca ritualul nu se incheie pana
cand nu au fost schimbate oudle care au fost aduse, in functie de numarul de
participanti. Oudle, mi se spune, erau odatd numai rosii. Acum sunt si
multicolore, cu sclipici, cu aplicatii.

Tntrucat termenul de véruicd (care apare in cantec si care e folosit intre
cei care s-au legat) este de gen feminin am intrebat care este varianta
masculing, intrucat, desi cand am vizionat evenimentul nu erau decat fete, mi
S-a spus ca participd si bdieti si chiar adulti, uneori (cand vor sd convinga
vreun copil mai rusinos). Dar nimeni n-a stiut sa mi ofere alta denumire. Mi
S-a Spus ca aceasta este folosita in mod generic si ca nu este tratatd ca una
definind exclusiv genul feminin. Si mi s-a mai oferit si informatia ca
intotdeauna fetele au fost interesate de ritual Tntr-un numar mult mai mare
decat baietii, ca un motiv al inutilitatii unui termen separat.

Dupa ce au schimbat intre ei oudle, copiii fug spre cel mai apropiat
pod si de acolo arunca cununa sa fie purtata de apa la vale. Paraul fiind destul
de mic, copiii fug de-a lungul malului si 0 mai desprind de prin balarii cu
betele. Se spune ca atat cat o va purta paraul la vale, atat va dura prietenia
consfintita prin ritual. Interesant e ca infdrtatitul pare a avea termen: pana la
Matcalaul viitor. De multe ori copiii isi schimba grupurile intre ei anul
urmator, asa ca este uitatd Infritirea anterioard. Cu alte cuvinte, motivul
principal al realizarii unei legaturi trainice, pe viata, a fost uitat.

Ritualul e unul simplu, deschis. Nu e restrictiv, nu e rigid. Nu
presupune incizii si schimb de sange. Cantecul e scurt si cuprinzator. Pasii
pentru hord sunt obisnuiti. Schimbul de oud este ca un joc. Aruncarea si
urmarirea coroanelor in drumul lor este relaxanta. De multe ori, instructiunile
date de adulti copiilor sunt in sarba. Limba maternd moare treptat. Doar
cantecul ramane in romaneste.

177

BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)



Silvia-Diana SOLKOTOVIC

Coroana, ca orice cerc ritualic, reprezintd o cale de trecere. Pusa pe
cap leagd, prin intermediul copilului, cerul de pamant, cosmicul de teluric,
spiritul de material. Deschide poarta spre captarea energiei solare si de
transmitere a acesteia in fiinta terestra. Al doilea cerc, hora, uneste energiile
ntr-una singura, intarind-o pentru perioada ce urmeaza. Aruncarea lor in apa
este ofranda adusa zeitatilor. Imprimarea energetica este, astfel, inchisa. Apa
le primeste si le poartd facand legatura cu lumea de dincolo. Tn multe alte
ritualuri magice legate de decedati sau de fiinte mitice se arunca ofrande in
apa. Este Tmpamantenita credinta ca apa poate patrunde in lumea de dincolo,
acolo unde se afla spiritele. Acestea sunt chemate in ajutor, fie ca sunt cele
ale ancestrilor, fie ale fortelor demonice. Paraul curge si duce cu el un nou
inceput purificat.

Spre deosebire de canoanele crestine, fiintele demonice nu sunt
considerate in Timoc complet malefice, asa cum nici cele sfinte nu sunt
etaloane exclusiv pozitive. De aceea, ele sunt chemate in ajutor si respectate,
nu doar din teama. Totodata, cultul stramosilor este foarte inalt cotat. Astfel,
stramogii sunt ajutorul principal al familiei. Sistemul pomenilor care este
foarte complex si bogat asigura celor ramasi protectia si sprijinul de pe lumea
de dincolo. Deci, urmasii — datoritd ofrandelor facute cu aproape orice
eveniment (cum este si cel de fatd) — se simt indreptatiti sd ceara si sa astepte
si de la stramosi, si de la fiintele supranaturale. Ofranda simbolizata de poarta
spre cer si in acelasi timp si poarta spre ceilalti, este trimisa ca dar suprem,
prin aruncarea in rau, lumii de dincolo. Viitorul oferit trecutului pentru ca
ancestrii sa-si sprijine urmasii.

Oudle sunt simbolul vietii In incipit. De culoarea sangelui, a vietii.
Fierberea lor, la fel ca si a graului pentru coliva, reprezintd inlocuirea jertfei
de sange originale, suprimarea unei posibile vieti fiind jertfa suprema.

Trecerea oudlor prin tunelul format de cele doud coroane indica darul
primit si darul dat. Promisiunea ajutorului viitor. Bucuria de a schimba.
Modul pedagogic de a demonstra cd dacd vrei sa primesti, trebuie sa dai. Si
cu cat imparti mai mult, cu atata vei primi mai mult. Sau, cum scria Nicolae
Panea, ,,0 succesiune de daruri si contra-daruri care urmaresc acelasi tel:
diminuarea distantei dintre cei implicati sau atenuarea Instrdinarii, acceptarea
reciproca” (Panea, 2005). Miscarea de du-te-vino a oualor prin coronite este
urmarita de atentiondrile privitorilor de a nu scdpa oudle din méana. Procedeul
de a schimba ouale intre ele numai cu mana stanga este unul care presupune,
mai ales cand e vorba de manute, dexteritate, concentrare si conlucrare. Inca
o pilda de reusita numai prin colaborare. Trecerea prin cele doud porti formate
de coronite reprezintd trecerea de la profan la sacru. Schimbul de oua,
schimbul de jertfe, schimbul de daruri se face pe terenul sacrului pentru a se

178

BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)



Infartatitul — obicei al ungurenilor din Timoc

intoarce la profan. De trei ori. O data pentru trup, odata pentru spirit si o data
pentru suflet.

Numadrul trei este intalnit in multe dintre povesti, legende, ritualuri.
Poarta o Incarcaturd magica. Chinezii afirma cd e numarul perfect.

Rotirea spre stanga. In timpul invartirii, energiile (imbogitite anterior
cu emanatiile cosmice) celor doi se sincronizeaza, ajungand una. Despartirea
lor este urmata imediat de o unire a unei alte perechi si astfel, dupa o serie de
descoperiri si separari, se ajunge la un echilibru care nu s-ar realiza atat de
complet prin hora comuna. Bratele ridicate cu palmele sprijinite pe umeri dau
o notd de egalitate fiecarui partener pe timpul interactiunii. Energia tocmai
patrunsa prin coroand ajunge mult mai purd si mai puternica la umeri decat la
mijloc, avand loc transferul in dublu sens. Ca si in practicile tibetane de
echilibrare a vibratiilor energetice, rotirea in sensul acelor ceasului reprezinta
aportul de echilibru necesar in momentul interactiunii a doud corpuri. Eforturile
de potrivire a pasilor, vitezei de miscare, pozitiei, sunt destinate adaptarii la
celalalt, prin care se realizeaza la nivel de subconstient, cd nimeni nu e singur.
Ca pentru a trece ntr-o noua faza, peste un prag, ai nevoie de ajutor. De cel pe
cosmic prin energia cereasca, de cel uman, al celui legat de tine prin rotatia spre
echilibru sau prindaruire, de cel al lumii de dincolo, de energie subpamanteana.
Nu exista copac care sd faca legdtura intre cer si pdmant in jurul caruia sd se
invarta. Nu existd intermediar, nici mag, nici preot. Totul e direct, deschis si
pur. Ca si copildria.

Nu existd o continuare a infdartatirii. Odata coroanele disparute la vale
pe firul apei, adunarea se destrama. Nu urmeaza nici schimb de cadouri, nici
mese festive. De obicei, in drum spre casa ouale primite constituie izvorul
material de refacere.

Obiceiul de infratire este des asociat cu cel de preventie impotriva
unei morti fulgeratoare. Ritualul apotropaic este necesar, Intrucat se considera
ca fratii gemeni, cei nascuti sau chiar si cei botezati In aceeasi zi impart acelasi
destin. Prin urmare, daca unul decedeaza, pe celalalt il poate astepta aceeasi
soartd nefastd. Pentru ritual este necesard asistenta unei vrajitoare sau a unui
vraci si o recuzitd speciald pe care acesta/aceasta o aduce: lant, lacat etc.
Subiectul este legat de un pom si nu de un om. Astfel, soarta 1 va fi schimbata.
Este un mod de ingelare a Ursitei asemanator celui folosit pentru copiii
bolnavi cand sunt bebelusi. Acestora li se dau in casa alte nume decat cel real,
sau, preventiv, li se ascunde numele adevarat pand la botez. De multe ori,
copilul e rebotezat acasa de cdtre nas, pentru a insela Moartea. Tot la fel,
inlocuirea decedatului cu un pom, care este dovada ca geamanul ramas are
frate, deci nu e cel cautat. Existd multe persoane care sunt cunoscute de
comunitate sub un nume care nu are legdtura cu cel oficial. Pe de o parte, in

179

BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)



Silvia-Diana SOLKOTOVIC

satele romanesti acest lucru se intAmpla datoritd impunerii facutd de autoritati
odata cu alipirea, din 1833, a actualei regiuni Serbia de Rasarit, Regatului
Serbiei, dar pe de alta parte, aceasta practica e premergatoare evenimentului
politic, fiind folosita din considerente profilactice, cum e, de altfel, la fel de
raspandita si in Oltenia.

In practica medicinii populare, infratitul e folosit cu scop curativ. Ca
intermediari pot fi preotii, calugarii sau vracii, care sunt obligatorii. Aleatorie
e persoana aleasa pentru infratire. Existd mai multe moduri, primul fiind
respectarea dorintei bolnavului privind alegerea unui prieten, frate etc., altul
fiind visul, persoana aleasad aparand bolnavului in timpul somnului. Datorita
specificului ritualului pe care 1l voi descrie in continuare, se considera ca visul
este trimis de pe lumea cealaltd ca indicatie pentru cel mai potrivit
colaborator. Potrivit nu atat pentru bolnav, cat pentru a intra h contact cu
lumea de dincolo. Inainte, o persoani considerata a fi trimisa era striinul ajuns
in sat. Daca infratirea are loc la biserica sau la manastire este ales primul copil
care intrd in lacasul sfant sau, daca se intampla sa nu intre nimeni, bolnavul
iese in fata bisericii si alege primul copil care trece pe stradd. La fel ca si
nasitul, cererea de infratire nu poate fi refuzata.

Dacd intermediarul este vraci sau vrdjitoare, ritualul se desfasoara la
cimitir. Magul alege locul, acesta fiind mormantul unui necunoscut ingropat
in cimitirul satului: ori mormantul e prea vechi ca sa se mai stie al cui e, ori e
al unei persoane straine decedate in sat sau in apropierea lui si ingropate aici.
Bolnavul are grija s aducd o paine ritualica, vin, apd, iar vraciul piedica
pentru cai, verigi si un lant. Vraciul/ vrajitoarea foloseste piedica pentru a-I
lega pe cel bolnav de cel sanatos, astfel incat sa existe monumentul funerar
intre ei. De monument se leaga o ata rosie, iar la gatul bolnavului una neagra.
Dupa patruzeci de zile se face schimbul: bolnavului 1 se pune ata rosie care a
fost pe monument, asa ci cea neagra ramane in locul ei. In cadrul ritualului,
care incepe 1n chiar momentul rasaririi soarelui, bolnavul trebuie sa fie curat,
adica sa nu fi mancat sau baut nimic in ziua si noaptea precedenta. Mai intai,
se leagd copilul bolnav de decedatul din mormant, si apoi cel sanatos il
rascumpard, luandu-1 drept frate. Pe parcursul acestor operatii vraciul/
vrdjitoarea rosteste neincetat incantatii magice, descantece, intrerupte doar de
sirul de intrebdri puse celui sandtos. Acesta trebuie sa-si dea acordul la
infratire in citeva randuri. Tn acest caz, puterea de convingere a magiei este
hotaratoare. Este incercarea de a se utiliza sdndtatea celui chemat sa ajute in
cadrul ritualului ca un factor de sugestie. Pe baza acestei efort de convingere,
bolnavul va trece printr-un proces de autoconvingere.

Daca intermediarul e fata bisericeasca, atunci ritualul are loc in lacasul
de cult. Cei doi care se infratesc sug unul altuia sdnge din degetul ardtator, se

180

BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)



Infartatitul — obicei al ungurenilor din Timoc

saruta de trei ori si raspund pozitiv la intrebarea care le e pusa tot de trei ori
de catre preot, daca consimt la infratire.

In Serbia de Rasarit existd, in afard de biserici, manastiri in care se
practicd obiceiul: Suvodol, Kamenica, Vratna. Preotul rosteste o rugdciune
speciald in fata altarului, in bisericd fiind doar cele doua persoane direct
implicate pentru care in prealabil a fost facuta programarea. De fapt, procesul
propriu-zis este foarte asemanator cu cel al vracilor. Dupa rostirea rugaciunii
(echivalenta descantecului), preotul intreaba pe cel sanatos daca, in numele
lui Dumnezeu si al sfantului patron al locasului (sau sfintei), il ia de frate, de
bunavoie, pe cel bolnav. Acesta trebuie sa raspunda pozitiv si explicativ de
fiecare data.

Dezlegarea de destinul nefast in cazul gemenilor sau a celor nascuti
pe aceeasi datd si mai ales pentru cei botezati pe aceeasi datd are loc si in
biserici, numai cd, de aceastd datd, cei care trebuie feriti de moarte sunt
intrebati dacd i iau de frati pe toti trei: pe Dumnezeu, pe Sfantul... si pe
persoana adusa ca substitut.

Tn toate cazurile, pentru ca rezultatul s fie pozitiv, bolnavul trebuie
sa creada, sa fie convins de puterea de insanatosire a ritualului si prin aceasta
sa capete putere si incredere.

Un caz deosebit este acela cand infratirea este facuta impotriva vointei
subiectului pentru care se organizeaza ritualul, mai exact mama, sora sau
fratele celui decedat, care, dupa parerea membrilor comunitdtii sufera prea
puternic in urma pierderii. Este tot un ritual preventiv, ca si in cazul
gemenilor, de evitare a unui nou deces in familie. De aceasta data, asistenta e
numeroasd si de multe ori este folosita forta. Ritualul are loc acasa la cel care
trebuie sa-si schimbe viata.

3. Concluzii

Existd o mare aplicabilitate a termenului de infrétire atat temporal, cat si
spatial, dar nu numai atat. Infdrtdtitul, infratitul, insotitul, fratii de cruce sunt
termeni cu definitii comune. Desi structural diferd atat din punct de vedere al
participantilor sau al ritului propriu-zis, scopul (preventiv sau de viitor) este acela
de a aduce echilibru prin incredere. Prin credinta ca existd ceva mai mult decat
singuratatea, sldbiciunea, boala sau frica. lar toate acestea sd fie depasite prin
trecerea unui prag marcat de un ritual. Ritual al carui martori pot fi parintii, vracii,
vrdjitoarele sau preotii. Care sd ajute la indrumarea integrarii sociale sau
reintegrarii (in cazul bolnavilor) in comunitate.

Obiceiul infartatitului din Podvrska nu are nimic spectacular. Nimic
ce ar putea atrage turisti sau ziaristi. Elemente originale nu am putea spune ca

181

BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)



Silvia-Diana SOLKOTOVIC

exista, Intrucét se Intilneste si in alte sate unde locuiesc ungureni. Ritualul e
similar cu celelalte. Cantecul, din care mare parte s-a pierdut, e inceputul celui
pe care Tl auzi In Banat sau prin Transilvania. Tntr-un cuvant, nu e ceva care
atrage atentia daca esti strdin de meleagurile acestea. Dar pentru localnici,
atatia cati au ramas, si ma refer nu neapdrat la copii, ci mai ales la adultii
implicati In pastrarea traditiilor, e foarte important. Deoarece, aldturi de alte
obiceiuri, reprezinta legatura cu trecutul, cu originile, cu ancestrii. Asa cum
mentionam, cultul stramosilor e deosebit de important, iar respectarea
mostenirii spirituale de la acestia se face prin pastrarea obiceiurilor.

Fiecare traditie, are la baza, de fapt, un mit. lar dacd analizam obiceiul
infartatitului vom observa ca principiile care 1l guverneaza stau la baza bine-
cunoscutului Facebook. Telurile retelei sociale sunt identice cu cele ale
obiceiului stravechi:

- asigurarea ajutorului in caz de nevoie (este adevarat ca acest ajutor
este predominant sub forma verbald, dar existd si cazuri cand
comunicarea prin retea aduce un real sprijin sau rezolvari ale anumitor
probleme);

- asigurarea ca nu e nimeni singur pe timpul evenimentelor (primirea
de incurajari, felicitdri, laude, care sunt recunoscute ca factori
psihologici de imbunatatire a dispozitiei si a increderii de sine);

- consfinteste prietenia (chiar si virtuala, tot prietenie e);

- poate sau nu sa tind o viata;

- nu cunoaste restrictii directe privind numadrul, sexul sau varsta
participantilor.

Deosebirea e ca dacd Matcaldul (Pastele Mic) e o singurd data pe an,

Facebook-ul e 7/7, 24/24.

Tn plus, ritualul Facebook-ist nu necesiti o pregitire asistati. E nevoie
doar de un gadget, cunostinte minimale de utilizare a acestuia si eventual,
absenta parintilor, preotului sau vraciului este preferabild. Ca sa nu mai vorbim
de jocurile strategice care au zeci, sute si uneori mii de participanti. Care se
leaga prin aliante asemanatoare infratirii chiar daca in viata reald nu numai ca
nu se cunosc, dar in cea mai mare parte ar refuza sa colaboreze.

In zona urbana mai ales a vorbi de traditii sau obiceiuri e o chestiune de
ruralism. Intrebarea e cati dintre cei care posteazi pe retelele de socializare stiu
ca fiecare gest al lor este reluarea unui gest similar din cadrul unui rit cu
radacini Tn mit? Ca doar forma e noud, dar ideea e aceeasi, neschimbata.

Intoarcerea in illo tempore nu e o iluzie. E greu s accepti ca nu esti
original in ceea ce faci, chiar cand ai in maini ultima descoperire din punct de
vedere tehnic. Timpul mitic nu se manifestda numai in operele literare.
Oamenii de stiintd aduc dovezi ale lucrurilor pe care bunicii nostri le stiau din

182

BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)



Infartatitul — obicei al ungurenilor din Timoc

povesti. Privim cu dispret la tehnicile odatd folosite de oamenii simpli:
descantece, vrdji, leacuri pe baza de plante, dar putin stiu cd medicina
moderna (alternativd) se bazeaza tot mai mult pe acestea. Spre exemplu, n
urma studierii frecventei de catre o echipad de fizicieni si muzicologi a
sunetelor din descantece si a celor din cantecele bisericesti si cu ajutorul
tehnicii de Tnalt nivel, in lugoslavia a fost realizat un aparat numit \VVodafon.
Acesta vindeca prin intermediul frecventei sunetelor produse.

Ne entuziasmam 1in fata reclamelor la un produs minune sau o tehnica
extraordinara dacd auzim cd e folositd in Orient de mii de ani. Dar uitdm sa
intrebam batranele din Timoc care incd mai au darul vindecarii mostenit oral
din generatie in generatie daca cunosc raspunsul la problemele noastre.

Si de multe ori uitam ca intr-o regiune in care nu existd nici scoala,
nici bisericd in limba roména de aproape 200 de ani, identitatea si constiinta
acesteia au fost conservate prin limba, iar limba a supravietuit doar prin
pastrarea traditiilor.

Bibliografie

Bront, Florentina. 2013. Obiceiuri din Banatul montan. Timisoara: Unitate in
diversitate.

Jire¢ek, Radonic. 1978. Istorija Srba (Istoria sarbilor). Belgrad: Naucna knjga.

Panea, Nicolae. 2005. Folclor literar roméanesc. Craiova: ,,Scrisul
Romanesc”.

Antoni¢, Dragomir. 1978. Glasnik Etnografskog Instituta SANU, CCVI:
Prilog proucavanje bratinstva, (,,Propunere de studiu al infratirii”),
Belgrad: Institut SANU: 41-44.

Zivkovié, Gordana. 2006. Razvitak 223-224: Pobratimstvo u narodnom
leGenju (,,Infrititul in medicina populari™): 75-76.

183

BDD-V3089 © 2017 Editura Universitaria
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:27:47 UTC)


http://www.tcpdf.org

