
De la „datoria de opoziţie” la cultura maniheismului politic în postcomunism 

 57

 
 
 
 

De la „datoria de opoziţie” la cultura maniheismului  
politic în postcomunism 

 
Ana-Maria Ambrosă 

 
 
Introducere 
 
Din modernitatea timpurie şi până azi, presa scrisă şi apoi celelalte mijloace 

de comunicare în masă (radioul, televiziunea, reţelele informatice) au fost asociate 
tuturor mişcărilor politice şi sociale derulate fie în sensul democratizării, fie în acela al 
instaurării şi consolidării regimurilor autoritare sau totalitare. De fiecare dată când ac-
ţiunea politică a necesitat suportul popular, mass-media au preluat rolul de diseminare 
a ideilor şi valorilor în numele cărora era reclamată schimbarea de sistem sau, după 
caz, era justificată conservarea unei ordini de drept. Din această perspectivă, mass-media 
au îndeplinit deopotrivă funcţia propagandistică oficială, apologetică, încredinţată de 
puterea apărătoare a Establishment-ului şi funcţia critică, protestatară a opoziţiei refor-
matoare / revoluţionare. Aşa s-a ajuns la o delimitare – devenită cvasi-tradiţională – a 
„presei oficiale” (aparţinând autorităţii de stat sau / şi partidului dominant şi bene-
ficiind de suportul economic al acestora) de presa de opoziţie, contestatară, „ilega-
listă”, „subversivă” (nesubvenţionată şi uneori chiar sancţionată economic).  

Odată cu schimbarea de regim politic, „operatorii” fiecărui segment mediatic 
au cunoscut o modificare dramatică de rol, trecând de la statutul de comunicatori prin-
cipali şi privilegiaţi la cel de marginali sau persecutaţi şi invers. Fenomenul a consonat 
inevitabil cu celelalte mutaţii derulate în materie de redistribuire autoritară a valorilor, 
de reaşezare economică şi axiologică, redefinind statutul de duşman şi pe cel de prieten al 
puterii, de „reacţionar” şi de „servant al interesului public”; sensul acestor mutaţii a 
fost, de regulă, acela al anatemizării şi discreditării purtătorilor de mesaj ai fostei pu-
teri, paralel cu legitimarea comunicatorilor noii autorităţi sau ai noii ideologii domi-
nante. Totuşi, multe instituţii media şi persoane aparţinând „cercului perdant” au găsit 
căile potrivite pentru a supravieţui schimbării, iar uneori chiar pentru a prospera din 
exploatarea incertitudinilor proprii epocilor de tranziţie. Metoda cea mai des folosită 
(instinctiv sau ca urmare a unui calcul lucid şi raţional) a fost aceea a „convertirii”: 
producătorii de ode pentru defuncta putere s-au transformat în judecătorii cei mai ne-
miloşi ai acesteia (fie şi pentru faptul că îi cunoşteau bine dedesubturile, scăderile mo-
rale şi viciile juridice), în speranţa că opinia publică şi noii potentaţi le vor trece cu 
vederea trecutul colaboraţionist şi-i vor asimila valului de suporteri. 

Pentru „convertiţi”, critica trecutului recent şi aderenţa formală moderată (pru-
dentă) la noul regim s-au subsumat unui ritual al purificării, unui adevărat exorcism 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:01:30 UTC)
BDD-V305 © 2011 Institutul European



ANA-MARIA AMBROSĂ 

 58

politic menit să demonstreze penitenţa, regretul că au acceptat compromisul, că nu au 
avut puterea de a se revolta; totodată, au exprimat înţelegerea lecţiei istorice despre 
consecinţele conformismului şi despre costurile pe care ajungi să le plăteşti atunci 
când ignori perisabilitatea puterii, când preţuieşti exagerat avantajele supunerii. 

Pentru reprezentanţii mass-media care au susţinut schimbarea (ca opozanţi 
taciţi ai vechiului regim, ca disidenţi sau revoluţionari), când acest lucru comporta des-
tule riscuri, ajungerea în tabăra învingătoare a adus cu sine sentimente şi tendinţe ac-
ţionale contradictorii: pe de o parte, frenezia victoriei, cu tentaţiile ei inchizitoriale; pe 
de alta, reţinerea în ceea ce priveşte susţinerea explicită şi fără rezerve a noii puteri 
(atitudine motivată de teama de a nu alimenta un nou Leviathan).  

Indiferent de apartenenţa la un grup sau altul („dalmaţieni” sau „imaculaţi”1), 
oamenii de presă care au trecut printr-o revoluţie sau măcar printr-o schimbare de 
ideologie guvernantă au adoptat în general atitudinea critică în raport cu noua putere, 
pornind de la aserţiunea că din critică se naşte mai curând progresul decât din obe-
dienţă sau din non-implicare. În acest context, „datoria de opoziţie” a devenit o linie 
de conduită pentru mai toţi actorii din mass-media, aşa cum funcţionarilor publici le 
este specifică „datoria de rezervă”. 

De la necesara raţiune critică şi de la „vigilenţa” constructivă cu rol de cen-
zură a puterii, s-a evoluat rapid, în spaţiul de operare al mass-media, către cultivarea 
atitudinilor maniheiste, în virtutea cărora orice acţiune politică este suspectă, având în 
spate un gând ascuns, un interes nelegitim, o manevră a forţelor Răului. „Datoria de 
opoziţie” şi cultivarea maniheismului politic au cuprins nu numai întreprinderea de ra-
diografiere a acţiunilor autorităţilor publice şi a personajelor aflate la putere, ci au de-
venit scheme interpretative şi pentru înţelegerea sensului acţiunilor opoziţiei, ale me-
diilor economice şi culturale etc. În felul acesta, mass-media au acreditat convingerea 
că politicul (în integralitatea sa), ca şi celelalte subsisteme ale societăţii globale nu fac 
altceva decât să convertească simbolic interesele meschine şi ilegitime de grup în 
forme goale ale aşa-numitului „interes public”. Cu alte cuvinte, niciun bine nu este în-
făptuit de cineva (persoană publică, instituţie, organizaţie etc) fără a avea în spate un 
interes ascuns, fără a pune ulterior în sarcina societăţii o factură excesiv încărcată2. 

 
 
 

 
1 În limbajul politic al ultimelor două decenii, au circulat mai multe formule sintetice prin care s-a 

exprimat, pe de o parte, statutul indivizilor în regimul comunist (nomenklaturist, securist, torţionar, 
colaborator, profitor sau dimpotrivă, opozant, disident, victimă etc), iar pe de altă parte, legitimitatea 
postcomunistă în privinţa prezenţei în spaţiul dezbaterii publice a problemelor politice şi morale sau 
chiar a participării la actul guvernării (nostalgic, neo-comunist, revoluţionar, monarhist, moralist, venit 
din diaspora etc). Cei care au glisat de la condiţia de slujitor / profitor al vechiului regim la cea de 
„apostol al democraţiei” au primit eticheta de „dalmaţieni”; cei care au demonstrat o constantă opoziţie 
faţă de putere şi faţă de excesele ei, indiferent de regim, au fost numiţi „imaculaţi”. 

2 În postcomunism, a devenit o practică jurnalistică obişnuită prezentarea oricărui element de politică 
publică sub semnul îndoielii, al insinuării că, dincolo de faţada oficială, se ascund interese private 
nelegitime, cheltuieli nejustificate, matrapazlâcuri în toată regula. În această logică, omul politic, 
funcţionarul, afaceristul şi chiar omul de cultură trebuie din start să fie suspectaţi de rea-credinţă, de 
comportament duplicitar, pentru ei nefuncţionând prezumţia de nevinovăţie.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:01:30 UTC)
BDD-V305 © 2011 Institutul European



De la „datoria de opoziţie” la cultura maniheismului politic în postcomunism 

 59

 
 
Datoria de opoziţie – expresie a anticomunismului „preventiv” 
 
Postcomunismul a început în România printr-un spectacol media: un anunţ 

televizat, în 22 decembrie 1989, privind fuga dictatorului, apoi prima transmisie în 
direct a unei revoluţii. Tot ceea ce a urmat – revoluţie anticomunistă, reformă institu-
ţională, schimbarea sistemului economic – a purtat pecetea mediatizării, a implicării 
decisive a presei în procesele complexe de schimbare socială. Televiziunea (autopro-
clamată „liberă” şi reconfortată de rolul său de punct nodal al evenimentelor), radioul 
şi ziarele s-au manifestat constant ca foruri de dezbatere publică a chestiunilor arzătoa-
rea de pe agenda politică, uneori doar redând in extenso lucrările noii autorităţi legisla-
tive, alteori construind pur şi simplu „priorităţile”, etichetând partidele şi notabilii, in-
ducând comportamentele electorale şi stereotipurile mentale ale tranziţiei. În toate 
aceste ipostaze, discernem preocuparea obsesivă a mass-media nu atât pentru costrucţia 
unei societăţi democratice şi prospere, cât pentru blocarea căilor de întoarcere la dicta-
tură şi la sistemul comunist.   

În melanjul de naţional-comunism şi de valori / instituţii democratice de im-
port, care a caracterizat cel puţin primul deceniu de după Revoluţie, mass-media au re-
prezentat de departe cel mai avansat sector în materie de schimbare socială, dar şi cel 
mai contradictoriu. Astfel, pornind de la o legitimă revendicare de libertate, presa scrisă şi 
audio-vizualul au simbolizat, pe de o parte, ruptura de totalitarism, dar pe de altă parte 
au perpetuat schemele pre-revoluţionare de comunicare şi de interpretare a fenome-
nelor de putere (suspiciunea generalizată, mitul complotului, schizofrenia discurs-acţiune 
etc.). Cu alte cuvinte, „câinele de pază al democraţiei” – agitat şi imprevizibil deopo-
trivă în relaţiile cu „stăpânul” şi cu „străinul” – a muşcat fără discriminare din corpul 
vizibil şi din cel simbolic al noii democraţii, uneori cu folos, iar alteori erodând ne-
justificat tocmai fundamentul paradigmei pe care trebuia să o apere şi să o promoveze: 
dialogul rezonabil, argumentat, în respect pentru libertatea de expresie a fiecăruia. 
Dincolo de precaritatea culturii politice şi a capitalului social din România post-comu-
nistă (perfect explicabilă, după aproape jumătate de secol de totalitarism), stilul şi te-
mele privilegiate ale mass-media au contribuit copios la cantonarea societăţii româ-
neşti post-decembriste într-o zonă gri de incertitudine şi debusolare, cu grave conse-
cinţe pentru viteza şi profunzimea tranziţiei. 

În ansamblul caracteristicilor esenţiale ale mass-media ca vectori ai democra-
tizării în postcomunism (prin diseminarea de idei şi valori sociale cu funcţie direc-
tivă3), cea mai vizibilă, chiar din primele ore după fuga dictatorului, a fost cultivarea 

 
3 Ca în toate societăţile informaţionale, presa din România şi-a jucat rolul de diseminant principal al 

valorilor politice în post-comunism, în această calitate difuzând şi o serie de idei pe care diferiţi autori 
(Vladimir Tismăneanu, Sorin Antohi, Horia Patapievici, Lucian Boia, Virgil Nemoianu, Andrei Pleşu 
etc) le consideră de-a dreptul dăunătoare pentru progresul sperat al ţării. Rezumând perspectivele 
analitice ale autorilor citaţi, Silviu Mihai publica în Cotidianul (pe la finele anului 2005) un „Catalog al 
ideilor care au ţinut România pe loc”. Acesta trimite la opt direcţii nocive pe care am fi mărşăluit ezitant, 
cu largul concurs al presei: obsesia poporului de excepţie; mesianismul; degradarea patriotismului în 
„fudulie provincială”; împăcarea cu eşecul, într-o stranie combinaţie de catastrofă şi veselie; mitul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:01:30 UTC)
BDD-V305 © 2011 Institutul European



ANA-MARIA AMBROSĂ 

 60

unui anticomunism preventiv. Chiar dacă de la nivelul noii puteri revoluţionare se ex-
prima formal condamnarea regimului Ceauşescu, dar nu şi a „idealurilor nobile ale so-
cialismului” (pe care doar regimul de clan le-ar fi compromis), în opinia publică s-a 
sedimentat rapid convingerea că răul profund cuibărit în toate segmentele societăţii 
ţine de sistemul comunist şi nu numai de proastele apucături ale oamenilor care l-au 
animat. Din acest motiv, s-a trecut rapid de la „Jos Ceauşescu!” la „Jos comunismul!” 
şi la „Jos Iliescu!”.  

Faptul nu trebuie să ne mire, întrucât la finele deceniului nouă se adunaseră 
toate premisele necesare şi suficiente pentru o asemenea traiectorie. În primul rând, 
ieşirea din epoca monologului puterii descătuşa vocile unei opoziţii extrem de pestriţe: 
de la disidenţii cunoscuţi, la nemulţumiţii de tot felul ai regimului comunist. Toţi 
simţeau că au ceva de spus împotriva defunctei dictaturi, dar şi a sistemului care fă-
cuse posibil cultul personalităţii; toţi se doreau simboluri ale democraţiei şi ale liber-
tăţii de expresie, în contrast cu rolul pe care fuseseră obligaţi să-l figureze, până nu demult, 
în mecanismele centralismului democratic. În al doilea rând, profesioniştii din mass-
media care proveneau din structurile de presă comuniste se vedeau obligaţi „să-şi spele 
păcatele” de comunicatori ai vechiului regim, adoptând o atitudine exagerat de critică 
în raport cu politicul de factură comunistă, precum şi în raport cu noua putere de la 
Bucureşti (taxată drept neo-comunistă)4. În al treilea rând, însăşi viaţa publică şi 
politică – materia primă a presei – oferea un spectacol cotidian al „înfierărilor”, con-
testărilor, dezicerilor, clivajelor etc, în care elementul de diferenţă îl constituia aparte-
nenţa formală la sistemul comunist (faptul de a fi fost membru de partid, conducător 
de instituţie etc). În fine, aderenţa presei la „stilul de opoziţie” cu rol preventiv a fost 
impulsionată de mecanismele specifice ale creării unui sector nou de piaţă informaţio-
nală, în care succesul depindea de capacitatea de a vinde mereu lucruri „excepţionale”, 
chiar şi atunci când ele erau în fond nişte banalităţi. În comunism, mass-media lucra-
seră în regim de monopol şi de cenzură a informaţiei, atât în privinţa conţinutului, cât 
şi a formei; după ’89, părea natural ca lucrurile să se întâmple exact contrariu. 

„Datoria de opoziţie” a fost una dintre primele lecţii de democraţie pe care ro-
mânii le-au primit prin intermediul presei. În esenţă, mesajul acestei lecţii era acela că 
democraţia e cu atât mai solidă cu cât opoziţia este mai puternică; noul regim de liber-
tate este cu atât mai securizat cu cât sunt prevenite revirimentele comunismului (posi-
bile prin ajungerea în posturi importante a foştilor activişti de partid, prin controlul 
puterii asupra mass-media sau prin menţinerea monopolului economic al statului).  

O asemenea idee părea destul de bizară oamenilor socializaţi politic în co-
munism: cum să aibă de câştigat democraţia şi calitatea guvernării din ţinerea guver-
nanţilor sub tirul constant al unei opoziţii vocale, dotată cu pârghii de control şi pre-
siune, cu puterea de a bloca politicile publice? Aşa se explică popularitatea ideii de 

 
autenticităţii; colectivismul şi dispreţul faţă de proprietatea privată; cultul atotputerniciei statului în raport 
cu individul; iluzia „rezistenţei prin cultură”. 

4 Îi putem remarca, în această categorie de critici virulenţi ai comunismului şi ai guvernărilor post-
decembriste, pe ziarişti precum Ion Cristoiu, Cornel Nistorescu, Mihai Tatulici, Petre Mihai Băcanu, 
Dan Pavel – oameni formaţi la şcoala de presă de dinainte de 1989, deveniţi patroni de ziare şi tele-
viziuni sau editorialişti cu un ascuţit condei de „opoziţie la orice”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:01:30 UTC)
BDD-V305 © 2011 Institutul European



De la „datoria de opoziţie” la cultura maniheismului politic în postcomunism 

 61

„democraţie originală”, în care tradiţionala dispută putere-opoziţie trebuia substituită 
de o formă sui-generis de tehnocraţie, combinată cu o pseudo-aristotelică acţiune etică 
a „oamenilor de bine”. În acest efort de reconstrucţie, reconciliere şi „salvare” naţio-
nală, ar fi fost desigur neproductivă agitarea temei anticomunismului, întrucât ar fi 
lezat sentimentele celor patru milioane de foşti membri de partid şi i-ar fi timorat pe 
specialiştii de bună credinţă – nevinovaţi că s-au născut şi s-au format în comunism. 

Pe de altă parte, existau şi opinii conform cărora anticomunismul militant este 
o subspecie a antitotalitarismului şi a culturii libertăţii, care se pliază pe structura men-
tală şi morală a adevăratului intelectual; a te opune puterii politice (care, potrivit Lordului 
Acton, este totdeauna înclinată spre abuz şi corupţie) reprezenta un semn de inteli-
genţă şi de bun simţ democratic, de ieşire din peisajul tern al maselor „imitative”. 
Liviu Antonesei spunea, în acest sens, că „teoretic, intelectualul se plasează, în prin-
cipiu, într-o poziţie tensionată cu puterea. Dacă este un intelectual prob, este tot timpul 
de partea cealaltă”5. Dacă nu, îl paşte nefericita „trădare a cărturarilor”6. 

Tentaţia de a fi contra puterii – ca „marcă a intelectualismului” – este bine se-
sizată şi de către Daniel Barbu, numai că acesta o priveşte critic (ca pe un viciu şi nu 
ca pe o virtute), subliniindu-i inconsistenţa şi caracterul dăunător pentru o societate care ar 
fi avut nevoie, în vremuri tulburi, mai mult de minţi constructive decât de cârcotaşi 
moralişti baricadaţi în „turnul de fildeş”: „A decide ce este şi ce nu este adevărat, a 
pune stăpânire pe imperiul imaginilor şi modelelor care este cultura, a cenzura dis-
cursul şi practicile clasei politice (ca şi cum, în faţa puterii, o atitudine reticentă şi cri-
tică ar fi întotdeauna obligatorie), iată elementele din care se clădeşte autoritatea pu-
blică a intelectualilor”. Ei „nu şi-au asumat, după decembrie 1989, funcţia ce le-ar fi 
revenit de drept, aceea de a organiza dezbaterea politică şi de a-i propune termenii, 
obiectivele şi metoda. Ei şi-au atribuit, în schimb, exclusivitatea conştiinţei morale, a 
interpretării rolului celui chemat să pună în permanenţă la îndoială orientarea etică a 
actului de guvernare”7.  

Persiflând exagerările adepţilor „democraţiei originale” şi ai opoziţiei / revo-
luţiei permanente, Andrei Pleşu sintetiza sugestiv tensiunile existente în societatea 
românească cu privire la relaţia putere-opoziţie şi la rolul mass-media în această rela-
ţie: „1. Guvernul se va abţine să guverneze. 2. Guvernul va organiza campania elec-
torală în aşa fel încât alegerile să fie câştigate de Opoziţie. 3. Guvernul îşi va cere 
scuze săptămânal pentru faptul că nu e în Opoziţie, îşi va declara zilnic incompetenţa şi va 

 
5 Liviu Antonesei, 1990 – vremea în schimbare, Editura Moldova, Iaşi, 1993, p. 50. 
6 În 1927, filosoful şi literatul francez Julien Benda publica lucrarea La trahison des clercs (trad. rom.: 

Trădarea cărturarilor, Bucureşti: Humanitas, 2008), stârnind reacţii dintre cele mai diverse în legătură 
cu implicarea / neimplicarea intelectualului în politică. Teza lui Benda era aceea că rostul cărturarului în 
istorie este acela de a nu lăsa ca lucrurile rele, criminale şi dezumanizante să ajungă să fie convertite 
ideologic în valori sociale. Puterea intelectualului de a acţiona ca o „centură de siguranţă morală”, trans-
istorică, este condiţionată de ţinerea lui în afara mecanismelor politicii de partid şi de stat, unde vrând-
nevrând îşi pierde „inocenţa” şi răceala judecăţii, cedând pasiunilor şi intereselor de moment. Aşa-nu-
mita „trădare” se produce atunci când cărturarul „coboară în cetate” în aşa măsură încât nu numai că 
pune la dispoziţia politicianului instrumente de justificare a acţiunilor sale, ci îşi perverteşte ideologic 
chiar şi propriul domeniu de activitate (ştiinţa, filosofia, arta sau religia). 

7 Daniel Barbu, Republica absentă, Editura Nemira, Bucureşti, 1999, p. 30. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:01:30 UTC)
BDD-V305 © 2011 Institutul European



ANA-MARIA AMBROSĂ 

 62

cădea ori de câte ori se va aplica o moţiune de cenzură. 4. Nimănui nu i se va permite 
să exprime public observaţii critice la adresa partidelor şi a liderilor din Opoziţie. 5. Presa 
va tipări zilnic lungi poeme antiguvernamentale, din care să reiasă că Opoziţia e şu-
bredă, dar viguroasă, că va câştiga, că a câştigat. Cu respectarea acestor câteva reguli 
elementare, reconcilierea naţională s-ar putea transforma peste noapte din vis în reali-
tate. Cu alte cuvinte, nu ne trebuie decât un mic efort «constructiv» pentru ca România 
să fie bine şi pentru ca tot românul să prospere”8.  

 
 
De la spiritul critic la cultura maniheismului politic 
 
„Datoria de opoziţie” ar fi fost o trăsătură profund pozitivă a presei în post-

comunism, dacă nu ar fi antrenat de cele mai multe ori un spirit maniheist, în siajul 
căruia s-a relativizat sensul acţiunii politice şi s-a adâncit deficitul de capital social. 
Totodată, cultivarea stilului şi a spiritului maniheist a generat „degradarea morală” a 
politicii şi a omului politic, erodarea instituţiilor democratice, lipsa de încredere a cetă-
ţeanului în democraţie ca sistem şi refugierea acestuia în nostalgii comuniste sau în 
mirajul altor extremisme.  

Preluat din domeniul gnozelor orientale ale primelor veacuri creştine, terme-
nul de maniheism a ajuns să desemneze, printre altele, o atitudine politică intolerantă 
faţă de adversari, în virtutea operării unor judecăţi tranşante în alb-negru. Pentru un 
politician de factură maniheistă, binele, dreptatea şi adevărul se află totdeauna în ta-
băra sa; opusul acestor valori se află la adversar. Lumea e structurată pe acest prince-
piu dual Bine-Rău, fără posibilitatea căii de mijloc. De aceea, atitudinea maniheistă 
este în fapt o negare a politicii însăşi, înţeleasă ca negociere, ca artă a compromisului 
rezonabil, având drept scop o formă îndeobşte acceptabilă a Binelui public. Nu încape 
îndoială că, în orice societate, sinteza scopurilor comunitare şi ducerea lor la îndepli-
nire implică o luptă politică ce îmbracă adesea forme virulente, excluderi şi duşmănii 
de durată, în urma cărora colectivitatea riscă chiar instituirea de clivaje, sfâşierea, se-
pararea în „buni” şi „răi”, „ai noştri” şi „ai lor”. Asemenea situaţie devine infinit mai 
tensionată când, printre argumentele şi metodele construirii identităţii grupurilor de 
interese, apar teme ce transcend raţionalul şi laicul, în profitul afectivului şi al religio-
sului, mascând în cele din urmă acţiunea brută de îmbogăţire prin spolierea avuţiei 
publice sau prin exploatarea preferenţială a bunurilor colective.  

Analizând viaţa politică din lumea postcomunistă, constatăm că maniheismul 
este cel mai prezent la nivelul limbajului – mijlocul privilegiat prin care actorii politici 
îşi legitimează opţiunile şi îşi atrag susţinătorii. Maniheist este, astfel, discursul ideo-
logic (indiferent de poziţionarea lui pe abscisa politică); maniheist este limbajul uti-
lizat în campaniile electorale; uneori, se remarcă prin maniheism chiar analizele auto-
proclamate „ştiinţifice” sau „neutre”. Toate fac trimitere, însă, nu atât la o apucătură 
răutăcioasă a politicienilor de a discredita adversarul cu orice preţ, cât la un întreg arsenal 
de valori morale, extrase din filosofie, teologie sau din aşa-zisa etică „pozitivistă”. În 
aceasta constă „viclenia” spiritului intolerant. 
 
8 Andrei Pleşu, Chipuri şi măşti ale tranziţiei, Humanitas, Bucureşti, 1996, pp. 188-9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:01:30 UTC)
BDD-V305 © 2011 Institutul European



De la „datoria de opoziţie” la cultura maniheismului politic în postcomunism 

 63

Şi în România, spaţiul public al perioadei postcomuniste este marcat de o sumă 
de mituri, de scheme explicative şi atitudinale croite în baza unei prejudecăţi, ale cărei 
origini depăşesc, desigur, postcomunismul (putându-le plasa oriunde, pe parcursul de-
ceniilor de modernitate liberală sau al celor de naţional-comunism): prejudecata mani-
heistă potrivit căreia, în politică, se confruntă mereu Binele suprem cu Răul absolut. 
Pe coordonatele acestei obişnuinţe de evaluare a realităţilor politice, se manifestă deo-
potrivă oamenii politici şi simplii cetăţeni, dar şi analiştii din mass-media, aşa-numiţii 
„directori de opinie”, sau chiar intelectualii de prestigiu, care ies uneori din proclamata 
lor „neutralitate”, pentru a se angaja în dispute partizane. 

În propagarea spiritului maniheist, mass-media reprezintă atât un vehicul (cel 
mai important, de altfel), cât şi un potenţator atitudinal. Spunem acest lucru pornind, 
pe de o parte, de la structura de principiu şi de la instrumentele comunicării de masă, 
care presupun simplificarea mesajului (dusă până la caricaturizare) şi transmiterea lui 
de aşa manieră încât să stimuleze nu doar raţiunea, ci şi emoţiile sau sentimentele. Pe 
de altă parte, invocăm mulţimea de situaţii discursive în care dialogul dintre adversari 
politici rezonabili şi politicoşi, dispuşi să-şi recunoască reciproc ideile bune, este condus 
deliberat şi insistent spre poziţionări maniheiste, nu atât pentru sublinierea necesarei 
diferenţe de opinie, cât pur şi simplu pentru „amorul artei jurnalismului de scandal”.  

Exploatarea de către presă a maniheismului ca ingredient al spectacolului public 
se bazează în primul rând pe o constantă a civilizaţiilor istorice: aşezarea ritualică şi 
religioasă pe coordonatele binomului Bine-Rău. Prejudecata „de serviciu” a oricărui 
om politic şi chiar a multora dintre filosofii şi „savanţii” politicului este aceea că ana-
liza realităţilor încape în alveola binelui şi a răului – mai mult sau mai puţin clar con-
turate, dar în mod necesar distincte, în ultimă instanţă. Aşa cum aprecia Adrian-Paul 
Iliescu, departe de a fi un „duios devotament faţă de Bine”, maniheismul este un cult 
al distrugerii, care se maschează sub imperative morale absolute. Maniheismul urmă-
reşte cu înverşunată hotărâre şi cu perseverenţă exterminarea Răului în numele Binelui, 
căpătând astfel aparenţa unei profunde şi nobile angajări etice. Dar totul e numai 
aparenţă! 

Maniheismul nu este preocupat doar de pericolul Răului şi de eliminarea sa, ci 
este caracterizat prin faptul că face din aceasta o prioritate absolută. Strategia mani-
heistă are la bază premisa că nimic nu mai contează în afara sarcinii supreme de era-
dicare imediată a Răului. Astfel, regulile morale nu mai au un statut constrângător, ele 
degradându-se până la nivelul de simple unelte. „Când se întâmplă ca invocarea unei 
reguli morale să fie utilă asedierii Răului, regula în cauză devine subit Imperativ 
Suprem; când însă se întâmplă ca cerinţele unei reguli morale să stânjenească hăituirea 
Răului (impunând reţineri sau abţineri, reclamând evitarea unei proceduri), nefericita 
normă este pusă în paranteze şi redusă la tăcere”9. 

Demersul jurnalistic derulat în paradigma maniheismului pune orice acţiune 
politică sub semnul complotului, al „gândului ascuns”, al manevrelor oculte şi nece-
sarmente imorale. Nimic din ceea ce fac sau din ce spun ceilalţi nu este demn de în-
credere sau de respect; mai mult, nu e demn nici măcar de minima tolerare. Dar o 
 
9 Adrian-Paul Iliescu, Anatomia răului politic, Editura Fundaţiei Culturale Ideea Europeană, Bucureşti, 

2005, p. 176. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:01:30 UTC)
BDD-V305 © 2011 Institutul European



ANA-MARIA AMBROSĂ 

 64

astfel de atitudine riscă să-l arunce pe practicantul ei într-o patologie a admiraţiei de 
sine. Prejudecata maniheistă duce la alimentarea exageratei stime de sine a marilor şi 
micilor dictatori (unii având pârghii decizionale în spaţiul politic-administrativ, alţii 
„dictând idei”, de la microfon, din spatele televizorului sau din paginile ziarelor). Ea 
cultivă o neîncredere structurală până şi în aliaţii politici, ducând la comportament 
duplicitar, suspiciune generalizată şi dedublare. Omul dominat de prejudecata că 
deţine cunoaşterea absolută a binelui10 suferă de o „singurătate istorică”, din care nu 
poate evada decât prin acceptarea unei înfrângeri triste în faţa „maselor mediocre”. 

România este marcată încă de o atitudine maniheistă, în virtutea căreia „Celălalt” 
(adversarul politic) trebuie desfiinţat, azvârlit peste bord, întemniţat (sau măcar plim-
bat pe la Parchet), terminat! Aşa cum arată şi Adrian-Paul Iliescu, răul cel mai profund 
din societatea noastră „este adânc întipărit în noi înşine şi constă într-o raportare 
greşită la treburile publice, la instituţiile moderne – pe care le abordăm cu ură, dispreţ 
şi aversiune. Ura maniheistă faţă de Celălalt (totdeauna demonizat) transformă com-
petiţia politică într-o hăituială larvară. Dispreţul pentru norme şi reguli transformă 
jocul politic românesc în farsă. Iar aversiunea pentru spiritul democratic modern ane-
miază instituţiile publice, dând câştig de cauză spiritului discreţionar, arbitrariului şi 
abuzurilor tuturor liderilor noştri, mici sau mari, politici sau culturali”11. 

Situaţia descrisă mai sus îşi are una din explicaţii în lunga istorie comunistă, 
care a distrus fibra comportamentului democratic şi l-a transformat pe individul 
masificat într-o fiinţă deopotrivă agresivă şi fricoasă. După 1989, în absenţa mecanis-
melor coercitive ale vechiului regim comunist, societatea ar fi trebuit să-şi găsească 

 
10 Într-un articol recent, Adrian-Paul Iliescu sublinia prezenţa tot mai agresivă în spaţiul dezbaterilor 

publice a unui soi de elitism împăunat cu virtutea deţinerii formulei magice a Binelui comun şi iritat, 
totodată, de faptul că oricine îşi permite să emită opinii în această materie: „(…) cine aspiră la Bine face 
în mod obişnuit asumpţia că există un singur Bine; şi, mai ales, că se ştie – este «adjudecat» – care 
anume e acel Bine unic (…). Altfel spus, iubitorul de Bine are mai totdeauna năravul de a se considera şi 
deţinătorul (mental) al acelui Bine mult visat, stăpânul mândru a tot ce e valoros moral şi trebuie transpus 
în realitate”. Consecinţele impunerii monopolului cognitiv asupra binelui se manifestă în două registre: 
inducerea ideii că dezbaterile democratice sunt superflue; împărţirea societăţii în două grupuri 
naturalmente opuse: masele stupide şi elitele iluminate. „Primul lucru alarmant este că aspirantul la Bine 
devine un duşman al discuţiei. De vreme ce Binele există realmente, şi e unul singur, la ce bun miliardul 
de păreri, la ce bune nesfârşitele dezbateri, ce rost au toate controversele, criticile, nuanţele? (…) Dacă 
Binele e deja detectat, decupat, identificat, toate schimburile de opinii nu sunt decât pierdere de vreme. 
Ele se datorează pur şi simplu incapacităţii celorlalţi de a vedea ceea ce noi, iubitorii de Bine (Elita?!), 
am sesizat deja foarte clar (…). În al doilea rând, oamenii sunt scindaţi în două categorii antagonice. Pe 
de o parte, aspiranţii la Bine, cei care ştiu, şi care se află de partea justă a baricadei; pe de alta, cei care 
vin cu obiecţii, cu nuanţe şi rectificări, cei care contestă – cei care tulbură apele. Existenţa acestora, a 
altora deci, apare pur şi simplu superfluă. Ei nu văd limpede, încurcă lucrurile, creează obstacole – la 
urma urmei, de ce mai există? Am înţelege rostul lor dacă ne-ar urma cu devotament (masele să urmeze 
Elita!); dar dacă vin cu păreri, devin un simplu balast de care ar trebui cumva să scăpăm. Şi uite aşa, 
iubirea de Bine devine rasism (dacă «cei care ştiu» sunt tocmai... «white, anglo-saxon, protestant»); sau 
fanatism elitar, sau totalitarism oligarhic”. Concluzia autorului este una cutremurătoare: „Iubitorii Binelui 
sunt oameni ai Evului mediu, care ar dori să existe o singură literă evanghelică – litera lor” (Teroarea 
binelui, publicat pe platforma www.iasuluniversitar.ro, acesat la 18.01.2011, http://www.iasuluniversitar. 
ro/opinii-atitudini/atitudini-polemici/1340-adrian-paul-iliescu-teroarea-binelui.html). 

11 Iliescu, Anatomia, p. 252. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:01:30 UTC)
BDD-V305 © 2011 Institutul European



De la „datoria de opoziţie” la cultura maniheismului politic în postcomunism 

 65

drumul spre libertate şi toleranţă. Dar calea pe care a urmat-o a fost, dimpotrivă, una a 
multiplicării atitudinilor maniheiste, sub masca unei închipuite „datorii de opoziţie”. 
Mass-media au stimulat această poziţionare, fie din raţiuni tehnice şi de marketing, fie 
din motive care transcend aria moralităţii publice. 

 
 
Concluzii 
 
Societăţile care şi-au dobândit libertatea în ultimele două decenii datorează 

imens sistemului mass-media, care a făcut posibilă nu doar mobilizarea maselor pentru 
răsturnarea dictaturii, ci şi evoluţia spaţiului politic în condiţii de transparenţă relativă 
şi de respect pentru binele public. Graţie impunerii presei ca „a patra putere în stat”, au 
fost blocate multiplele derapaje autoritariste, s-au înfăptuit reformele instituţionale şi 
s-au pus bazele educării cetăţenilor în spiritul culturii drepturilor omului şi al participării. 
Cu alte cuvinte, presa a contribuit din plin la câştigarea şi la menţinerea democraţiei. 

Meritele invocate nu pot acoperi, însă, responsabilităţile presei în ceea ce 
priveşte proasta funcţionare a democraţiei şi întreaga cohortă de inconveniente ale 
tranziţiei: erodarea civismului, precaritatea capitalului social, infantilizarea publicului 
şi manipulările grosiere, polarizarea ideologică, avântul extremismelor, deruta axiolo-
gică etc. Multe dintre ele nu sunt în niciun caz opera exclusivă a mass-media, având 
alţi autori principali. Dar cultura maniheismului politic este în mod cert rezultatul unui 
stil de comunicare impus de jurnalişti şi agreat în mod natural de politicienii lipsiţi de 
argumente, dar posesori de „adevăruri absolute”. Bazându-se pe o auto-impusă „dato-
rie de opoziţie” (justificabilă până la un anumit punct), maniheismul politic a adâncit 
criza proprie societăţilor în schimbare şi a prelungit inutil tranziţia spre o democraţie 
consolidată. 

 
 
Bibliografie: 

 
Antonesei, Liviu, 1990 – vremea în schimbare, Editura Moldova, Iaşi, 1993. 
Barbu, Daniel, Republica absentă, Editura Nemira, Bucureşti, 1999. 
Benda, Julien, Trădarea cărturarilor, Editura Humanitas, Bucureşti, 2008. 
Iliescu, Adrian-Paul, Anatomia răului politic, Editura Fundaţiei Culturale Ideea 

Europeană, Bucureşti, 2005. 
Iliescu, Adrian-Paul, „Teroarea binelui”, în Iaşul universitar, 18.01.2011, 

http://www.iasuluniversitar.ro/opinii-atitudini/atitudini-polemici/1340-adrian-paul-
iliescu-teroarea-binelui.html). 

Pleşu, Andrei, Chipuri şi măşti ale tranziţiei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1996. 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 11:01:30 UTC)
BDD-V305 © 2011 Institutul European

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

