Homo magicus — homo religiosus,
o ipostaza panroméneasca in riturile de
trecere

Lucia Berdan

Inainte de a intra in analiza subiectului propriu-zis al prezentului studiu
credem ca nu este inutil a sublinia cateva dintre atuurile magiei, care o fac atat de
fascinanta, dovada revenirea in fortd, am zice, la inceput de secol si de mileniu, a
interesului general (si nu numai din partea specialistilor) pentru magie si religie.
Ambele stau la originea stiintei. Pe de o parte, magia ca forma primara a gandirii
umane, produsul unui simt natural si, de aceea, considerata ca stiintd dobandita
printr-o indelungata experientd de adaptare si de luare in posesie de cétre om a
unui mediu exterior adeseori ostil. Pe de altd parte, religia, care se naste treptat
din alternarea actelor de magie si de religie primitiva, pana la desprinderea totala
si precizarea scopurilor si, ca atare, delimitarea teritoriilor de interes. Diferenta
este de raportare la fortele supranaturale, pe a caror putere in a conduce destinele
umane se bazeazi atit magia cét si religia. In timp ce magicianul stipaneste
fortele naturale, ca si pe cele supranaturale in momentele practicarii riturilor
magice, care actioneaza direct, fara mijlocirea vreunui agent spiritual, homo
religiosus se raporteaza la fortele supranaturale prin rugiciune, ca exercitiu
spiritual de captatio benevolentiae, implorand mila si iertare de pacate. Asadar,
omul religios considera fortele supranaturale ca apartinand unor zei cérora li se
adreseaza prin intermediari (sfinti). Astfel incét, cum considera si J. Maxwell 1n
celebra sa carte Magia, pana la urma principiul care a indepartat religia de magie
a fost cel in legatura cu ideea despre puterea divina. In evolutia sa, in timpurile
crestinismului primar, In paralel cu magia, religia a mutat treptat accentul de la
scopul practic, concret, imediat, spre un scop spiritual, imaginar, credinta — care
este imaginea asupra lumii printr-un anumit filtru.

Religia si-a precizat scopul de a-i face pe oameni sé creada ca acolo unde nu
exista rezolvare imediata exista speranta. Scopul devine, 1n acest fel, preponderent
etic. Si este sustinut de o intreagd motivatie cultica. Oricum, dupa parerea noastra,
tocmai datoritd faptului cd atit magia cat si religia au supravietuit pana astazi,
relatia dintre ele nu trebuie vizuti ca o relatie antinomica. Intr-un fel sau altul, o
recunoastem sau nu, ca profani, magia si religia s-au intretinut si au supravietuit
una prin cealaltd. Poate ca pentru un teolog, a cdrui menire este sa-si apere
dogmele, sa le propovaduiasca, aceste idei ar putea fi socotite ,,erezii*, insa la o
judecata in standardele stiintei adevarate ele nu sunt catusi de putin asa. Este o
reactie normala de apdrare a teritoriului din partea religiei, considerand ca tot ce
este dincolo de ea e ,erezie“, barbarie, pagénitate. Si, totusi, atita paganitate

BDD-V2752 © 2003 Editura Trinitas
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:36 UTC)



464 LUCIA BERDAN

purtam in suflet, cel putin noi, romanii, o spune un om de stiintd, matematicianul si
poetul Ton Barbu, incat omul modern aproape ca nu-si da seama. lar un specialist
in istoria religiilor ca Mircea Eliade a analizat de nenumarate ori straturile de
paganitate din istoria culturii pe care s-a cladit o religie sau alta. Este privilegiul
nostru, al romanilor, de a fi crestinati de atita amar de ani (peste doud milenii) si de
a fi, 1n acelasi timp, credinciosi religiei noastre atat de permisive, cat si purtatori ai
zestrei culturale de o valoare inestimabild, pe care ne-au lasat-o stramosii. Religia
crestind ortodoxa, bazatd pe iubirea de oameni, dd omului posibilitatea, chiar daca
este botezat si crestinat de mic 1n virtutea traditiei neamului sau, sa se apropie de
adevarata intelegere a acestei religii si s-o primeasca pe deplin in sufletul sau abia
atunci cand e pregatit.

Dintre exemplele atit de numeroase, de impletire a magicului cu religiosul
in cultura populara pana in zilele noastre, alegem cateva secvente din cele doua
rituri familiale: nasterea si moartea, borne ale existentei noastre. in explicarea si
intelegerea acestora nu este suficient doar recursul la etnologie, ci, deopotriva, la
teologie, istorie, la istoria mentalitatilor, a culturii in general, cu impact social,
istoric, lingvistic si literar. Din toate aceste discipline si domenii ne vin
argumente de mare relevantd pentru profunzimea unei gandiri traditionale ce a
generat o adevarata etnosofie a culturii intemeietoare — cea populara — in cadrul
constituirii §i permanentei culturii romanesti, care a dat culturii universale
adevarate capodopere.

Din primul ritual de trecere familial — nasterea — am ales cateva secvente din
cadrul botezului care evidentiazid relatia botez precrestin - botez sacramental
liturgic. Oricine este botezat intr-o religie sau alta stie ce Inseamna ritul botezului
in sens religios. In sens primar magic, acest ritual semnifica o ,,moarte ritualica” a
fiintei nascute printr-un act fizic si o ,,a doua nastere” in sens spiritual. Aceasti
intoarcere ab initio, la origini, se opereaza ori de cate ori este nevoie de o
remediere in sens benefic, continuator, atunci cand starea initiald, creatd in
aparenta perfectd, este in pericol. Mircea Eliade, in Aspecte ale mitului, spunea clar
acest lucru: ,,Pentru societatile arhaice viata nu poate fi reparata ci numai creata din
nou printr-o intoarcere la izvoare”!. Atunci cand copilul este bolnav, sau chiar cand
vine acasd cu el de la botez, copilul se da pe fereastra, ca sa traiascd. Am citat in
cartea noastra Fetele destinului. Incursiuni in etnologia romdneasca a riturilor de
trecere?, numeroase exemple de atestari, din AFMB (Arhiva de Folclor a Moldovei
si Bucovinei) in acest sens, ca §i pastrarea in basme a reminiscentelor arhaice din
ritualul botezului pagan. Alaturi de practica de purificare, in sens religios al
credintei crestine, respectiv a te boteza Intru Hristos, copilul implineste si acest mic
ritual de trecere pe fereastra pentru a intra purificat in casa existentei sale. Este aici

! Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, Bucuresti, Editura Univers, 1978, p. 157, 117.
2 Lucia Berdan, Fefele destinului. Incursiuni in etnologia romdneascd a riturilor de trecere,lasi,
Editura Universitatii “ Al 1. Cuza”, 1999, p. 66-67.

BDD-V2752 © 2003 Editura Trinitas
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:36 UTC)



HOMO MAGICUS — HOMO RELIGIOSUS 465

o impletire clard de magic si religios, careia religia nu i se poate opune. Mai mult,
daca micutul se imbolndveste dupa botez, se reface botezul, dar in conditii rituale
arhaice, dandu-i-se copilului alt nume ,,de cum 1l are el in botez* (cum spune o
informatoare din Bucovina). Practica rituald de a schimba numele copilului bolnav
chiar dupa implinirea botezului crestin, sau Tnainte, este mai nuantata in sudul tarii:
Oltenia, Muntenia. ,,Cand iti mor copiii, pe cel nascut arunca-s in drum si cine 1-o
gasi sa-1 boteze” (Mara, Ilfov). Corpusul de Sarbatori si obiceiuri. Raspunsuri la
chestionarele AER aduce un intreg grupaj de atestari, numai in Oltenia, la categoria
de raspunsuri: Nasul din drum. Copilul era lasat in drum, la o rascruce, la o
fantana: ,,Cine trece primul, trebuia sa-1 ia si sa-1 boteze™ . Moasa era cea care
ducea copilul la o fantani si-1 pazea de la distanta. Inca si mai mult, pentru a vedea
cat de strans si inseparabil este magicul de religios: ,,Daca a fost botezat odata cu
nasii familiei, dar are «boala copiilor» tot asa se face si merge cu noul nas la
biserica (nasul ales de familie se numeste nas de bastina, iar nasul de circumstanta
se numeste nasul din drum). Preotul nu-l mai bagd 1n apa, dar 1i citeste ale
botezului.” In judetul Olt se crede ca, daci se boteaza a doua oard un copil bolnav
de ,,boala copiilor” (epilepsie), copilul se vindeca. Refacerea botezului sacramental
se face in conditii rituale bine stabilite de traditie: ,,mama copilului trebuie sa
aduca noua ulcioare de apa neinceputa, in noua vineri de dimineata, pe nemancate,
de la un izvor curat. In vinerea a noua vine preotul, inainte de rasaritul soarelui si
fara stirea niméanui, boteaza din nou copilul, schimbandu-i numele™. Pe de alta
parte moasa, ca suprema initiata a nasterii, poate infaptui ea insasi un simulacru de
botez, cand copilul e ,,slab” si nu se stie daca va trai. Acest fel de botez este numit
in Moldova jumatate de botez. La botezul propriu-zis de la bisericd, moasa
comunica preotului numele copilului, tinut secret (tot din aceeasi teama de a nu-1
afla boala sau moartea) si copilul mai poate primi , in bisericd, un nume, asa
numitul nume de apa. De obicei, aceste nume sunt ale stramosilor biblici: Adam si
Eva. In Ugocea romaneascd (Satu Mare)’ si in Tara Oasului® practica se numeste
otratare: ,,moasa (baba), stropeste copilul cu apa sfintitd, 1l inchina in fata unei
icoane si-i dd nume Adam daca e baiat si Eva, daca e fatd”. Nici copiii morti nu pot
ramane nebotezati. A se observa din nou stransa Intrepatrundere dintre elementele
precrestine §i crestine in cazul urmatoarei practici magice (atestari din judetul
Neamt, culese de Lucia Berdan, A.F.M.B.): ,,La Sfantul lon, care are copii asa,
cauta nas si nasu aciala sa duci in ziua di Boboteaza, sa duci la sapti biserici sa ie
aghiazma sa vini in zaua di Sfantu Ion la biserica $a nasu vini tot asa cu lumanari

3 Sarbatori §i obiceiuri. Raspunsuri la chestionarele A. E. R,vol. 1, 2001, 1. E. F. ,,Constantin
Brailoiu”, Bucuresti, p. 3.

4 1.A. Candrea, Folclor medical romdnesc comparat. Privire generald. Medicina magicd
Bucuresti, Casa scoalelor, 1944, p. 410.

5 Vasile Scurtu, Cercetari folclorice in Ugocea romdneasca (Satu Mare) A. A. F. , Cluj, VI, 1942,
p. 165.

¢ Ton Muslea, Cercetari folclorice in Tara Oasului, A. A. F., Cluj, 1, 1932, p. 177-240.

BDD-V2752 © 2003 Editura Trinitas
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:36 UTC)



466 LUCIA BERDAN

s4 panza alba, crijma 4 dupa ci s termina slujba merg cu preotu la biserica, la
cimitir g-asterni pi mormant $a preotu binecuvinteza $a spuni cuvinti di botez s-
atunci panza aceea o da di pomana cumatrii $4 lumanarea pi cari ... pus de-o bluza,
de-o rochii. Ion sau Ioana, atata numi sa pun ... Zaci ca daca nu-i boteaza, la sapti
ani sa fac lucrul ceal rau”. Botezul asa zis pdgdn, impletit sau nu cu elemente de
ritual religios crestin se face si in cazul adultilor care suferd de ,,boala copiilor” si
nu s-au vindecat prin mijloace medicale sau religioase (rugaciuni). Este vorba de
asa-numitul botez de Pasti, care are atat o explicatie si motivatie ritualico-magica,
cat si religioasa incad din timpurile crestinismului primar. Participarea la initierea
crestind prin Taina Botezului era considerata, in biserica veche, primara, accesibila
doar adultilor; copiii nu erau botezati la nastere decat in cazuri exceptionale, de
boali. Marturii contemporane ale botezului din noaptea Invierii ne vin din Barigan
si Dobrogea si ele au fost intens mediatizate, fara ca reporterii respectivi sa
cunoasca aceasta relatie, discutatd de noi aici, dintre botezul pagan si cel religios.
Relatarile informatorilor sunt dovezi clare ale impletirii magicului si religiosului
pana astdzi. Scenariul magic al ritualului din noaptea Invierii este urmatorul: in
vinerea mare o batrand din familia nasului ales (,,om cu frica lui Dumnezeu”) ia
intr-o oald apa neinceputd din fantdnd, adica luatd in zori, inainte de rasaritul
soarelui, pand nu mai scoate nimeni apa din acea fantdna. Apa neinceputd este
adusa 1n altarul bisericii Intr-o oald unde raméane ,,uitatd” (adica nimeni nu se
atinge de ea) pand sdmbata seara. Aproape de miezul noptii, cdnd preotul se
pregateste de slujba, oala este scoasa din biserica si dusa in cimitir, langa o cruce.
Cand parintele apare in usa bisericii si rosteste ,,Veniti de luati lumina”, nasii si
bolnavul se si pregatesc de botez. Nasul ia apa cu mainile din oala de trei ori si
toarna peste capul bolnavului (finului). El este dezbracat, apa ramasa i se toarna pe
tot corpul, iar hainele i sunt aruncate la picioare langd cruce. Nimeni nu pune
mana pe haine, cici se crede ca ia boala. Nasul il imbracé pe fin cu haine noi,
cumparate de el in acest scop. Bolnavului i se da alt nume, pentru a ,,pacili” boala,
se rosteste ,,Crezul”, se face semnul crucii pe tot parcursul ritualului. Dupa ce
preotul a Tmpartit ,,Jumind” si intrd 1n biserica, intrd §i nasul cu finul, care acum
este ca un om nou. Cei din jur 1l strigd deja pe noul nume. Se Inchina la icoane si se
roagd. Apa care i se scurge din par In biserica nu se sterge, considerandu-se a fi
sfanta. In tot acest ritual, preotul nu intervine din punct de vedere al practicii sale,
el se preface cd nu observa acest lucru si isi continud slujba. Comunitatea
recunoaste ci ,,nu e botez adevarat, dar are leac”. Acesti nasi din noaptea Invierii
se tin si se cinstesc ca si nasii de botez sau de cununie. Sunt un fel de nasi adoptivi,
asa cum sunt si nasul din drum sau moasa, nasa intregului neam. Comunitatea
recunoaste din nou: ,,Oamenii care au nasit cei mai multi bolnavi sunt la noi cei
mai respectati”’. Traditia locala a impus acest obicei secular, mostenit din generatie
in generatie, pe care comunitatea satului il impune : ,,Poa’ sd vie vladica de la
Patriarhie, ca noi tot botezam”; ,,Cum sa ne interzica noua obiceiul nostru, daca
acesta aga s-a pomenit de cant ii lumea si pamantul”. ,,.De ce sa se piarda obiceiul

BDD-V2752 © 2003 Editura Trinitas
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:36 UTC)



HOMO MAGICUS — HOMO RELIGIOSUS 467

nostru cd noi asa l-am pomenit!” Trebuie sa remarcdm, in acest context,
asemanarea rituald a botezului pascal din Muntenia cu scoaterea copiilor pe geam
in Moldova, cu aceeasi semnificatie: boala este pacalitd. Omul vechi, bolnav ,,a
murit”, s-a nascut ,,un om nou” botezat in ritualul arhaic si totodata, om nou intru
credinta lui Hristos.

Din ritualul ,,marii treceri” (moartea) am ales o secventa arhaica, prezenta
candva pe tot teritoriul romanesc, dar care, dupa marturii contemporane, s-a
retras intr-un perimetru izolat din Muntii Zarandului (adica, in perimetru pe care
unii il considera a fi fost Dacia sacrd). Satele de unde s-au cules aceste marturii
sunt date izolate, de munte, in contact sporadic cu satele de centru apartinand
acelorasi agezari. Este vorba de practica veche funerard cunoscutd prin toposul
,mortii din gradina”. Aici magicul este preponderent, ca si ideea continuitatii de
neam legata de cultul stramosilor, coloana vertebrala a culturii noastre populare.
Documente orale de mare valoare ne aduc, chiar Intr-o epoca super tehnicizata si
informatizata, ca cea pe care o traim, marturii cutremurator de adanci, care parca
acoperd, in cateva fraze, secole intregi de istorie si ne oferd, oare pentru a cata
oard, argumentele continuitétii prin neam, obiceiuri si rituri. La ele am acces prin
intermediul unei reviste de cultura si traditie populard mehedinteana ,,Rastimp”,
care a publicat asemenea materiale in 2002 si 2003: ,,.De cand ne stim, mortii
nostri dorm 1n gradind. Aici sunt $i mama si tata si fratele si mosul si moasa
(bunica) si stramosii. Este un prun acolo la fiecare. Uitati-va, e o livada intreaga
1”; ,,Ei ne hranesc”; ,, Traiesc acolo sub pruni. Ies devreme din casa dimineata si
graiesc cu ei. Ma linistesc apoi si-mi cat de treburi. Daca m-oi duce eu, n-are
cine sa le graiasca !”; ,,Noi avem o vorba despre cel care are morti In gradina, ca
e cel mai tare cel care are pruni mai multi !” (recte, neamul mai mare!). ,,Chiar
daca pleci — spune un batran — stii cd pomul (neamul) tdu e acolo”. ,,Fara radacini
in pamant nu prinzi rod”; ,,Fara sa-ti dai seama cresti dupa chipul si aseménarea
lui si cand e sd mori tot aici te intorci la prunii neamului tau.*

Elocvent pentru Tmpletirea magicului cu religiosul in sufletul omului
comunitatii traditionale este raspunsul unei informatoare la intrebarea
reporterului dacd acest obicei nu-i paganism, barbarie: ,,Romanii nostri sunt
crestini, nu pagani! Traim in biserica, domnule! Altarul 1i acolo sub pruni”. Deci,
cum ar spune Lucian Blaga, in ,,natura biserica”. Pe de alta parte, nu este catusi
de putin intamplatoare prezenta prunului ca arbore sacru in riturile de trecere.
Noi l-am intalnit in Vrancea, la Soveja, in 1993, intr-un vechi obicei care
apartine riturilor pascale (ca rituri de trecere) in ceea ce se numeste: ,,Spoveditul
la pom”. In satele in care nu era biserici si omul nu putea ajunge si se
spovedeasca la biserica, atunci se spovedea la pomul din gradina casei. Din nou
intervine, In spusele informatoarei, dualitatea si alternanta magic-religios,
intrucat ea recunoaste ca e pacat: ,,Dupa ce i-a facut spovedania la pomul acela,
nu mai rodeste; la anu se usuca, cé ti-a luat toata greutatea ta supra lui, pacatili
tali...iai viata pomului $a-i pacat ... este o legdtura...el atata ii spunea pomului:

BDD-V2752 © 2003 Editura Trinitas
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:36 UTC)



468 LUCIA BERDAN

Pomule, b-am cui sd spun necazurile mele si ma rog da tine, uite asta, asta, asta
... ca o poveste. Chiar asta o am in suflet mereu” (inregistrare Lucia Berdan si
Crina Ioana Berdan la 19 august 1993 in Soveja, Vrancea, de la Balan I.
Ecaterina [zisa Mina] 60 ani).

Nu mai putin importante sunt si marturiile literare. Lucian Blaga in Elogiul
satului romanesc. Discurs de receptie la Academia Romdna scria: ,,0 fetitd
prietend de joaca se catdra in prunii cimitirului crescuti pe morminte. Spunea,
sarind, ca vrea sd vada ce gust au mortii. Cand musca dintr-o pruna amara spunea
céd mortul de la radacind trebuie sa fi fost rdu. Cand nimerea in alt pom o pruna
dulce, zicea ca mortul de la radacina trebuie sa fi fost un om bun”. Evident ca
obiceiul s-a transferat apoi si in cazul mortilor ingropati in cimitire, la morméantul
familial. Marin Preda, intr-una din scrierile sale, dovedeste ca avea cunostinta de
acest obicei, 1n zona sa, de vreme ce spune ca in ciresul din poarta casei se batea o
scandura pe care erau trecuti mortii din gradina casei, ca satul sa stie cine a mai
plecat dintre ei. Si aceasta pentru ca obiceiul era considerat de biserica erezie si
condamnat ca atare. Important prin impactul social, istoric, juridic este ca obiceiul
inmormantarii in gradina se lasa cu limba de moarte: ,,Dacad nu ma inmormantati
in gradind sub pruni, unde e si mosul, va blestem pe toti!” (Almas - Saliste).

Si mai interesant pentru a sublinia ideea continuitatii de neam in aceste
comunitati traditionale este faptul ca aceste pamanturi cu mortii din gradina nu
se puteau instraina. Intrebat de reporter daci nu vinde din pamant, un tiran din
Almas - Saliste raspunde, in timp ce o lacrima i se scurge pe obraz: ,,Cum sa-1
vand pe tata !” (,,Rastimp®, an V, 2002, nr. 2).

Conceptii vechi, o gandire traditionala bine Intemeiata in care relatia om -
pom are o semnificatie existentiald si filosofica. De aceea, iarasi, nu intamplator,
poetul Mihai Eminescu, in Mai am un singur dor, isi dorea, ca la mormant;
,Deasuprd - mi teiul sfant / sa-si scuture creanga“.

Indelungatul proces prin care magicul s-a retras, in cele din urma, in
religios, facand religia mai puternica, dar §i pentru a ddinui el insusi, este
surprins poetic de Lucian Blaga in poezia Moartea lui Pan:

,Pan rupe faguri

In umbra unor cruci

E trist

Se Inmultesc prin codri manastirile
Si-1 supara sclipirea unor cruci
Zboara in jurul lui lastuni

Si foile de ulm

Rastalmacesc o toaca

Sub clopot de vecernie

Pan e trist

Pe-o cardruie trece umbra de culoarea
Lunii a lui Christ*

BDD-V2752 © 2003 Editura Trinitas
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:36 UTC)



HOMO MAGICUS — HOMO RELIGIOSUS 469

Asadar, pana la urma, homo magicus traieste inca in homo religiosus, fara
ca, 1n aceastd religie permisiva cum este crestinismul ortodox, una si o poata
exclude pe cealaltd. Crestini de mai bine de doud milenii, roménii, In ciuda
tuturor vicisitudinilor, au ramas crestini §i, in acelasi timp, pastratori si ai zestrei
culturale lasate mostenire de stramosii lor peste veacuri.

Homo magicus - homo religiosus - hypostase pan-roumaine dans le
rites de passage

Dans la premiere partie de l’étude, I’auteur opere quelques distinctions nécéssaires
entre magie / religion / science.

Parmi les nombreux exemples d’enchevétrement entre magique et religieux dans la
culture populaire roumaine, I’auteur focalise son analyse sur quelques séquences des
deux grands rites de passage: la naissance et la mort, repéres de [’existence humaine. En
ce qui concerne le premier rite de passage familial: la naissance, I’auteur discute la
relation baptéme pré-chrétien - baptéme sacramental liturgique. Cette relation se
manifeste spécifiquement dans la culture populaire roumaine grdce au caractére
relativement permissif du rite chrétien ortodoxe, ce qui a permis [’existence et la
pratique paralléles, a coté du rituel cultique, de certaines sequences rituelles archaiques
pré-chrétiennes, dans les communautés traditionnelles (en Moldavie, Olténie,
Transylvanie) Il s agit du rituel nommé baptéme de Piaques qui a une motivation rituelle,
magique, aussi bien qu 'une religieuse, remontant aux temps du christianisme primaire.

Du rituel du ,,grand passage” (la mort), I'auteur souligne une sequence archaique
d’enterremment : ,,les morts du jardin”, présente, encore aujourd’hui dans le perimétre
que l’ont considére [’ancienne Dacia Sacrée (en Transylvanie).

Pour conclure, I’auteur affirme que I’homo magicus survit encore dans [’homo
religiosus, ['une des hypostases n’excluant pas ['autre dans cette religion permissive
qu’est le christianisme ortodoxe. Chrétiens depuis plus de deux millénaires, les
roumains [’ont resté, malgré les vicissitudes, tout en sauvegardant I’héritage culturel de
leurs ancétres.

BDD-V2752 © 2003 Editura Trinitas
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:36 UTC)


http://www.tcpdf.org

