
437

Dialogul cultural: o punte de legătură
între identitatea naţională şi alteritatea occidentală1

Cristina CIUNTUC (ANDRIUŢĂ)

Key-words: cultural identity, European idea, „the third discourse”,
synchronization, cultural dialogue

Societatea contemporană reprezintă, fără urmă de îndoială, o lume a
schimbărilor şi a metamorfozelor celor mai diverse, un spaţiu aflat în plină
expansiune, redefinire şi reorganizare, stare de fapt ce poate fi analizată dintr-o triplă
perspectivă: politico-istorică, social-economică şi culturală. Astfel, din propriul
nostru unghi de percepţie, noţiuni precum multiculturalitate sau interculturalitate
capătă, în acest context, sensuri şi semnificaţii de o primă importanţă. Civilizaţia
europeană, aşa cum este astăzi reprezentată, nu mai poate constitui pilonul unic al
devenirii umanităţii, valorile europocentrismului fiind dacă nu abolite, cel puţin
transformate, schimbări profunde determinând o mişcare de deschidere şi de
încorporare a noi şi noi atitudini ce pot fi considerate, pe o anume scară axiologică,
mai puţin rigide, dar nu neapărat lipsite de însemnătate. Toată această acţiune de
aşa-numită emancipare poate fi aşezată sub semnul postmodernităţii, „mai ales în
ceea ce priveşte opoziţia faţă de principiul autorităţii, opoziţie care se extinde
deopotrivă la raţionalitatea utopică şi la iraţionalitatea programatică” (Călinescu
2005: 300). În fapt, întregul proces şi fenomen al postmodernităţii are la bază
distanţarea şi chiar negarea unui model anterior al culturii umanităţii, respectiv cel al
modernităţii, considerat retrograd, epuizat şi incapabil de a corespunde noilor
imperative ale societăţii actuale caracterizată nu prin omogenitate sau unitate, ci,
dimpotrivă, prin diversitate, căci aceasta „ţine de însăşi structura postmodernităţii,
de multiplicitatea discursurilor, de pluralismul ei intrinsec” (Lefter 2004: 21). Într-o
asemenea conjunctură complexă şi, uneori, chiar complicată, realitatea dialogului,
văzut drept o posibilitate de realizare a comunicării între diferite structuri, culturi,
organizaţii, devine mult mai stringentă şi imperioasă. Dintr-un anume punct de
vedere, stadiul actual al societăţii poate corespunde idealului renascentist şi, ulterior
romantic, al unei lumi fără graniţe în care posibilitatea călătoriei să devină o realitate
veritabilă. Dincolo de mulţimea de avantaje pe care o atare ipostază le presupune, se
manifestă, în egală măsură şi o serie de riscuri ce nu pot fi eludate, ci doar
estompate, deoarece într-o lume fără graniţe cu greu îşi mai poate găsi locul ideea de

1 Cercetările au fost finanţate din Fondul Social European de către Autoritatea de Management
pentru Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007–2013 (proiect POSDRU/
CPP 107/ DMI 1.5/S/7834).

 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:24 UTC)
BDD-V2639 © 2013 Editura Alfa



Cristina CIUNTUC (ANDRIUŢĂ)

438

naţiune. Astfel, într-o atare perspectivă a lumii postmoderne, noţiuni precum
identitate culturală ori specific naţional merită a fi supuse unor atente examene şi
analize, reconfigurări şi nuanţări, discuţii ce trebuie purtate cu mult calm şi
perspectivă pentru a nu instiga fiorul naţional(ist) al diferitelor grupuri şi etnii. În
realitate, un popor matur promovând o cultură de tip occidental, serioasă, originală
nu ar trebui să îşi simtă ameninţată identitatea socio-culturală şi chiar naţională în
cadrul noilor opţiuni şi alternative ale lumii contemporane. Esenţial este fenomenul
redefinirii identităţii culturale într-un nou context de manifestare şi, în nici un caz,
abolirea acesteia, fapt care nici nu este dezirabil, dar nici realizabil. Autori dintre cei
mai importanţi subliniază, o dată în plus, rolul fundamental pe care structura mentală
a indivizilor o exercită în cadrul mai elaboratelor procese socio-economice:

O societate civilă înfloritoare depinde de obiceiurile, tradiţiile şi etica unui popor
– atribute ce nu se pot forma decât indirect, prin acţiune politică lucidă şi trebuie
cultivate printr-o conştiinţă crescută a culturii şi respect faţă de aceasta. Această
semnificaţie superioară a culturii trece dincolo de graniţele naţiunilor pentru a se extinde
în câmpul economiei globale şi al ordinii internaţionale (Fukuyama 1995: 6).

Aşadar, dialogul cultural se instituie drept o premisă fundamentală şi o constantă
esenţială în cadrul procesului extins, necesar şi de maximă importanţă al devenirii
lumii postmoderne, permiţând o cât mai corectă contextualizare a multor aspecte
divergente, favorizând atât fenomene ce ţin de aria percepţiei culturale, cât şi modele
care se află în strânsă corelaţie cu mecanismul cunoaşterii şi, în final, chiar al
formării de sine a fiecărui individ.

Anticipând în bună măsură o serie dintre concepţiile noilor mişcări şi orientări
ale spiritului uman contemporan, Adrian Marino este de părere că o atitudine
înnoitoare referitoare la posibilitățile și modalitățile de realizare a dialogului cultural
ar trebui să se manifeste şi în cadrul spaţiului românesc. Autorul, spirit deschis prin
excelenţă, dublat însă cu fermitate de un acut şi perspicace simţ critic, nu consideră,
precum Samuel Huntington, că „ciocnirea civilizaţiilor” va reprezenta un prilej de
manifestare a noi conflicte, înscriindu-se în direcţia diametral opusă, a autorului care
crede că „rivalitatea rezultată din interacţiunea dintre diferite culturi poate adesea
duce la o schimbare creatoare” (Fukuyama 1995: 7). Astfel, Marino consideră că
vremea afirmării exclusiviste a ideii naţionale a apus (o dată cu ea şi şansa oricăror
posibilităţi de reactivare a mişcărilor de dreapta), promovând o nouă atitudine, mai
corectă, care tinde să încline balanţa în favoarea echilibrului, a sintezei, a conjugării
diferitelor principii, opinii sau poziţii. De fapt, ipoteza dialogului cultural pe care
Marino încearcă să o instituie este, în esenţă, deschisă atât toleranţei, dar, în egală
măsură, şi spiritului critic. Ideile „europene” enunţate, uneori cu patos şi într-o
manieră redundantă, de către criticul de idei român în toate jurnalele sale de
călătorie şi nu numai, circumscriu aceeaşi sferă de interes precum valorile relative
ale postmodernităţii, deşi, iar deosebirea este fundamentală, contextul ce le-a generat
a fost unul diametral opus lumii contemporane postmoderne, respectiv acela al
universului opresiv al epocii totalitare româneşti. Esenţială pentru înţelegerea
poziţiei lui Marino şi a atitudinii deschise şi comprehensive a acestuia faţă de
problematica, deloc facilă, a dialogului cultural, o constituie substanţa sa inerent-
implicită de factură liberală şi faptului că în Adrian Marino s-a aflat dintotdeauna

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:24 UTC)
BDD-V2639 © 2013 Editura Alfa



Dialogul cultural: o punte de legătură...

439

inserată o ipostază de călător şi o anumită fascinaţie a călătoriei. Lui Marino îi place
să călătorească, descoperind în fiecare oraş noi şi noi valenţe ale spiritului european,
multilingv şi pluricultural, fiind direct impresionat de orice elemente de actualitate
sau originalitate ce i se oferă spre dezvăluire căci, în viziunea sa, „orice călătorie
presupune o hermeneutică specială, fiindcă orice ţară cere o interpretare, o formă
personală de exegeză” (Marino 2003: 30). Mai mult decât atât, autorul nu este,
precum restul societăţii culturale româneşti, tributar mitului Franţei, mai exact al
Parisului, încercând aceleaşi emoţii atât în faţa muzeelor şi a castelelor Franţei, cât şi
în faţa unor picturi ale lui Bruegel admirate în Belgia sau în faţa interesantei
arhitecturi olandeze, preţuind, în egală măsură, atât peisajul uman, cât şi pe cel
natural din Finlanda ori Danemarca, pentru a nu uita mare pasiune dezvoltată de către
acesta pentru civilizaţia Spaniei. Spiritul erudit, acribios, metodic, modelator al lui
Marino resimte numai emoţie şi încântare (nu în sensul comercial al termenilor), tinde
să se elibereze de sub presiunea atât a regimul, dar şi a propriei fiinţe:

Cred că erudiţia prea apăsătoare constituie chiar o frână în călătoriile de tip
explorator, de pătrundere în pulsaţia imediată a vieţii, în investigaţiile de ordin spiritual,
psihologic şi vital, regimul oricărei călătorii inteligente inteligente (Marino 1995:15).

Astfel, Marino, concepe călătoria drept un mijloc de revitalizare, de recuperare, de
redimensionare a propriei fiinţe, fiind, în primul rând, o modalitate de „evadare în
lumea liberă”, departe de regimul duplicitar şi torturant de la Bucureşti. De aceea,
după cum bine observă un exeget al lui Marino, „supratema acestor confesiuni,
deopotrivă descriptive şi analitice, nu o constituie cultura, ci libertatea. Libertatea ca
stare de spirit” (Constantin M. Popa, în prefaţă la Marino 1995: 5). În acest context,
al diversităţii, al libertăţii, parţiale de opinie, dar totale de gândire, dar şi al
obiectivării faţă de realităţile româneşti, vorbeşte autorul despre necesitatea
sincronizării culturii autohtone cu premisele de manifestare occidentale, proces
sintetizat sub formula fericită a ceea s-a numit „a aduce Europa acasă: un nou
program cultural” (Marino 2005: 81). Această sintagmă metaforică plină de o serie
întreagă de implicaţii considerăm că circumscrie, în primul rând, acest proces
dialectic, de comunicare şi de relaţionare, realizat între valorile autentic româneşti
(nu neapărat folclorice) şi ideile-forţă, conceptele de bază ale lumii occidentale
culturale. Acţiunea puternic militantă pe care Adrian Marino se simte obligat să o
profeseze are în vedere tocmai realizarea acestui ideal, exprimat într-o manieră
metaforică, dar actualizabil doar la un nivel eminamente pragmatic, situaţie devenită
cu atât mai stringentă cu cât în cadrul procesului de comunicare dintre valorile
europene şi cele autohtone a intervenit un decalaj de aproape o jumătate de secol de
epocă totalitară. Astfel, Marino insistă asupra faptului că „revenirea în Europa” a
României trebuie înţeleasă nu sub semnul unei reforme iniţiale, marcă exclusivă a
unor lideri de opinii postdecembrişti, ci drept o formă de reluare şi reînnodare a unor
atitudini, poziţii şi comportamente ce s-au manifestat şi în trecut.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:24 UTC)
BDD-V2639 © 2013 Editura Alfa



Cristina CIUNTUC (ANDRIUŢĂ)

440

România, ţară europeană, în sensul plin, geografic şi cultural al cuvântului, n-a
ieşit şi n-a plecat niciodată din Europa. După 1989, ea reînnoadă doar un fir şi îşi
regăseşte, în mod salutar, tradiţia istorică (Marino 1996: p. 7)2.

Această tradiţie istorică despre care vorbeşte autorul, a spiritului de
emulaţie, uneori chiar de imitaţie, dar realizat întotdeauna cu mult entuziasm, elan,
efervescenţă, din dorinţa pură a progresului, a înaintării din treaptă-n treaptă pe scara
devenirii, este conotată de autor la modul pozitiv şi plasată la începutul secolului al
XVIII-lea în toate cele trei ţări române, având strânsă legătură cu resorturile mişcării
iluministe occidentale. Pentru reprezentanţii Şcolii Ardelene, cât şi pentru ceilalţi
iluminişti români (Chesarie Râmniceanul, Leon Gheuca, Dinicu şi Iordache
Golescu, C. Diaconovici-Loga, Gheorghe Lazăr) „Europa nu constituia în mod
esenţial o noţiune geografică sau geopolitică, ci una culturală, un pol spiritual”
(Marino 2006: 15). Ulterior, reforma iniţiată de către iluminiştii români (în
descendenţa cărora pare a se aşeza şi Marino) va fi continuată de către scriitorii
militanţi paşoptişti şi, pe undeva, chiar de criticismul junimist, după cum afirmă
acelaşi Marino, deoarece „junimiştii conservatori nu erau, de fapt, decât tot spirite
liberale, dar mult mai moderate şi prudente” (Marino 2003: 19). Totuşi, mai mult
decât adeptul lui Titu Maiorescu, Adrian Marino se arată a fi, mai degrabă,
succesorul lui Eugen Lovinescu, nutrind aceleaşi preocupări ca şi acesta referitoare
la necesităţile stringente ale sincronizării şi ale importului de forme, deoarece
„continuitatea şi practica timp de generaţii şi chiar epoci istorice, a «formelor» pot
crea mentalităţi, deprinderi sociale, reflexe şi moravuri stabile” (Marino 2006: 22).
Această opinie „liberală” a lui Marino nu trebuia să-i aducă acuza de epigonism sau
de imitaţie facilă ori inautentică, deoarece, spiritul său vigilent, dublat întotdeauna în
surdină de acel perspicace simţ critic, nu permite manifestarea niciunei atitudini de
subordonare necondiţionată în faţa valorilor ori valenţelor occidentale, postulând,
dimpotrivă, necesitatea, dreptul şi obligaţia de a „transforma Europa într-o realitate
locală şi modelată de «geniul locului»” (Marino 2006: 18). Mai mult decât această
nevoie şi stare firească de independenţă cultural-politică, Marino, dezvoltă, la nivel
programatic o întreagă teorie împotriva insubordonării, a obedienţei spiritului
autohton, reunită sub forma a ceea ce el însuşi a numit „complexul Dinicu Golescu”
(Marino 2003: 5), după numele boierului şi cărturarului român, autor al primul
jurnal ce descrie călătoria întreprinsă de către un român în Occident. Această
formulă are în vedere enunţarea unei anumite stări de fapt, aproape intrinseci, pe
care orice călător român cultivat şi avizat o resimte la contactul cu realităţile lumii
cultural-sociale apusene, încercând un puternic sentiment de inferioritate, dublat de
un puternic recul critic la adresa ţării de provenienţă. Marino nu neagă justeţea unui
astfel de sentiment sau manieră de raportare, pe care el însuşi le consideră, până la
un punct, adecvate, ci încearcă o reorientare a traiectoriei şi a punctelor de vedere.
Atitudinea sa, de eliberare de sub presiunea oricărui complex, devine cu mult mai

2 De remarcat faptul că poziţia lui Marino nu este singulară şi vom oferi spre exemplificare un singur
citat aparţinând istoricului Neagu Djuvara: „Sunt absolut convins că din tot Răsăritul european, românii
sunt singurii care au adoptat civilizaţia occidentală cu pasiune. De îndată ce s-a putut fireşte, după 1830
când s-a reluat legătura şi s-a permis tinerilor să meargă să facă studii în Occident.[…] Din punct de
vedere cultural, noi aparţinem Europei Occidentale de cel puţin 150 de ani” (Djuvara 2003: 230–236).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:24 UTC)
BDD-V2639 © 2013 Editura Alfa



Dialogul cultural: o punte de legătură...

441

puternică în momentul în care observă faptul că acesta este „infuz în întreaga
conştiinţă culturală română modernă” (Marino 2003: 5). Marino constată cu
nemulţumire faptul că idealul de civilitate şi progres pe care îl doreşte pentru
România şi complexul Dinicu Golescu reprezintă două realităţi ireconciliabile. De
aceea, lansează tuturor invitaţia „de a aduce Europa acasă” prin propriile realizări, el
însuşi lucrând cu asiduitate, rigoare şi o tenacitate îndârjită în vederea alcătuirii unei
opere care să poată intra în dialog real cu principale creaţii culturale occidentale. În
viziunea sa, cea mai însemnată oportunitate de depăşire a complexului o reprezintă o
foarte subtilă şi matură, responsabilă, asumare a sa. Din perspectiva lui Adrian
Marino trebuie să devenim perfect conştienţi de faptul că locul şi poziţia geografică
ne condiţionează, direct sau indirect, ulterioara evoluţie şi să înţelegem faptul că
deosebirea variabilă, firească, implicită înseamnă, în primul rând, diferenţiere, iar nu
superioritate ori inferioritate a priori a unor culturi faţă de altele. Apoi, consecvent
cu sine însuşi, autorul propune afirmarea aceluiaşi fenomen al emulaţiei
stimulativ-creatoare, neuitând a adăuga, drept un coeficient constant al ecuaţiei noi –
alteritate, necesitatea probării şi exteriorizarea aceluiaşi spirit critic, văzut drept o
premisă de sine stătătoare în cadrul procesului de dobândire a independenţei
spirituale în faţa modelelor uneori apăsătoare ale culturii europene. Totuşi, Marino
nu descrie relaţia întâlnirii spaţiului european cu cel autohton în termenii unui
conflict sau al unei dezrădăcinări, ci, sub semnul consensului, al dialogului reciproc,
al eliberării de complexe şi al unei fericite dialectici manifestată între alteritate şi
identitate. Astfel, se conturează, la începutul anilor ’90 şi, parţial, la iniţiativa lui
Sorin Antohi, realitatea „celui de-al treilea discurs” (Marino 2001: 49) privit drept o
formă originală de manifestare a specificităţii noastre intelectual-culturale, fără a ne
lăsa seduşi de dulceaţa unor teorii extremist-naţionaliste, dar şi fără a deveni
colportorii cei mai asidui ai ideilor ce ne parvin din Occident. Al treilea discurs are
în vedere menţinerea unei stări de echilibru atât la nivel ideatic, semantic, cât, mai
ales, pragmatic, între necesitatea afirmării propriei noastre identităţi social-culturale
şi nevoia sincronizării cu realităţile din Vest, încercând a menţine balanţa în poziţie
de echilibru, a fi deschişi, dar nu fără limită, a importa forme, idei, concepte, dar nu
fără discernământ. Sintagma întrebuinţată de către Marino pentru a descrie acest
proces care implică o reorganizare la nivel cognitiv şi atitudinal, o bună capacitate
de adaptabilitate, necesitatea cunoaşterii diferitelor medii cultural-editoriale şi
posibilitatea integrării în cadrul lor, precum şi o adecvată competenţă lingvistică şi
socială este aceea de „a fi român şi european în acelaşi timp” (Marino 2011: 51).
Într-un atare context, se afirmă şi posibilitatea manifestării spiritului critic în sens
bilateral, dinspre Europa spre noi, dar, la fel de firească, este, pentru Marino şi
direcţia inversă, dinspre noi spre Europa. Criticul ideilor amendează cu vehemenţă
starea „colonizatului cultural, a compilatorului, a discipolului etern” (Marino 2001:
54), a individului care, străin fiind de orice posibilitate creatoare, străbate mereu
cărări deja bătătorite de alţii. De aceea, în măsura în care se poate vorbi despre autori
şi scrieri ce se caracterizează printr-o doză apreciabilă de originalitate, Marino crede
că se poate vorbi, deopotrivă, despre posibilitatea respectivilor autori de a emite şi
observaţii critice la adresa realităţilor din Occident, eliberându-se de orice formă de
servitute intelectuală. Marino încurajează, fără ezitări de nicio natură, tentativa unor
români merituoşi de a aduce contribuţii proprii la unele dintre cele mai spinoase şi

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:24 UTC)
BDD-V2639 © 2013 Editura Alfa



Cristina CIUNTUC (ANDRIUŢĂ)

442

controversate aspecte ale lumii cultural-literare europene şi nu numai, promovând
eliberarea de sub chingile oricărei supremaţii a oricărui tip de dogmatism occidental,
deoarece şi noi „putem fi egali, competitivi, concurenţi în raport cu orice autor
străin” (Marino 2001: 60). Autorul însuşi, în cadrul cărţilor sale de călătorie,
realizează în suficiente contexte diferite observaţii critice, fie la adresa gradului de
cultură al unor participanţi de dialog, fie la modalitatea defectuoasă de realizare a
diferite colocvii, fie la adresa cutumelor editoriale, mergând până mai departe, la
emiterea de observaţii critice referitoare la însăşi structura social-atitudinală a
locuitorilor diverselor provincii pe care le-a vizitat, cum sunt afirmaţiile referitoare
la capitala Franţei: „Parisul răspunde din plin unor necesităţi intelectuale. Din
nefericire, el nu răspunde şi necesităţilor mele afective şi comunitare” (Marino 2003:
68). Mai mult, autorul nu consideră că tradiţia noastră culturală este lipsită de orice
valoare, astfel încât nimic să nu poate fi recuperat, condamnându-ne la o stare de
veşnic compilatori, ci, dimpotrivă, Marino îşi face aproape o profesiune de credinţă
din a descoperi indici ai gândirii contemporane în cadrul scrierilor româneşti,
încercând realizarea unei perspective de sinteză care să întrebuinţeze şi, la limită, să
recupereze, deopotrivă, izvoarele şi sursele româneşti, cât şi pe cele străine: „Mi se
pare inadmisibil ca să apără în România cărţi foarte inteligente, cultivate,
documentate, fără o singură referinţă românească” (Marino 2006: 84). Nicăieri şi
nicicând, Marino nu afirmă superioritatea unei culturi asupra alteia şi nici nu
încearcă, în toate călătoriile sale în Franţa, Spania, Belgia, Elveţia, Olanda,
Luxemburg, Danemarca, Finlanda, Germania, Portugalia, S.U.A. vreun complex de
inferioritate, tratând totul ca pe o aventură intelectuală, drept şansa acumulării de
experienţe inedite, autorul identificând oportunităţi, revelaţii cultural-artistice în
toate spaţiile pe care le-a vizitat, spiritul său echilibrat, dar deschis, permiţându-i o
raportare şi o asimilare a tuturor elementelor întâlnite, indiferent de gradul lor de
opoziţie, apreciind, cu precădere, acele obiective care satisfac nu doar ochiul, ci mai
ales spiritul critic, nevoia de inteligenţă, de cultură.

Am plecat în Europa ca partener potenţial şi egal de dialog şi ca spectator
avizat, cel puţin, în unele probleme. M-am simţit peste tot acasă în Europa, în mod
spontan şi organic. Nicio înstrăinare (Marino 1993: 8).

Aceasta pare a fi atitudinea pe care Adrian Marino o recomandă tuturor
intelectualilor români, autorul devenind adeptul unei poziţii adânc şi atent
cumpănite, în acelaşi timp conştiente, dar şi realiste, prin care militează pentru
eliberarea de complex printr-o abordare lucidă şi asumată, realizată dintr-o dublă
ipostază, deopotrivă istorică şi culturală. Poziţia sa net antitotalitară, dar şi net
anti-idealistă, care îl situează pe Marino la antipodul ideologic vehiculat de către
Nae Ionescu ori Constantin Noica, nu reprezintă, însă, din partea autorului, o invitaţie
pentru negarea virtuţilor propedeutice ale culturii (opţiunea vine totuşi din partea unui
mare cărturar, posesor al unei biblioteci imense, pe care a studiat-o cu asiduitate), ci
propune doar o mutare a accentului, o redimensionare a atitudinilor cultural-politice
din perspectiva imperativelor pe care societatea postmodernă le presupune.

Personalitate eminamente pragmatică, spirit enciclopedist, Marino se arată
adeptul exclusiv al necesităţii difuzării în ţară, dar, cu precădere, peste hotare, a
producţiilor culturale de maximă importanţă. Deşi a fost o figură educată în spiritul

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:24 UTC)
BDD-V2639 © 2013 Editura Alfa



Dialogul cultural: o punte de legătură...

443

epocii interbelice (împotriva clişeelor căreia întotdeauna s-a răzvrătit), autorul nu
este adeptul ideii valorii absolute a creaţiilor, fie ele culturale sau literare. Având în
vedere avântul impresionant pe care piaţa producţiilor culturale o înregistrează,
dinamismul ei, gama laborioasă a strategiilor de marketing editorial pe care societate
contemporană le promovează, labilitatea pe care canonul clasic al literaturii o
înregistrează, opţiunea lui Marino, care milita pentru o valoarea relativă, de difuzare
a creaţiilor culturale, sub determinantul că, mai ales în epoca contemporană, ceea ce
nu este cunoscut este condamnat la inexistenţă, pare adecvată şi corectă.
Cercetătorul francez contemporan Philippe Lane, amintea în studiul său Periferia
textului despre faptul că o carte este prinsă într-o dublă reţea, o reţea de texte şi o
reţea de agenţi în care intră autorul, editorul, critica, publicul. Această serie de agenţi
nu limitează esteticul, dar, într-o oarecare măsură, dirijează traiectoria receptării
literare a acestuia. Astfel, din perspectiva lui Marino, este lesne de înţeles faptul că
izolaţionismul de oricare natură, starea de expectativă, aroganţa naţionalistă, nu sunt
atitudini de dorit, ci, dimpotrivă, trăsături ale culturii româneşti de care autorul se
dezice în totalitate. Marino militează pentru circulaţia ideilor, pentru libertate de
spirit şi de gândire. Chiar şi un discipol direct al lui Constantin Noica precum G.
Liiceanu, el însuşi director al unei puternice edituri de pe piaţa românească de
specialitate, nu poate ignora ori dezaproba ideile vehiculate în repetate rânduri de
Adrian Marino. Astfel, directorul editurii Humanitas vorbeşte despre ceea ce el a
numit „Kulturbetrib” (Liiceanu 2008: 89), respectiv despre inversarea raportului
dintre public şi privat, procedeu încorporând întreaga acţiune paraculturală (dar de o
importanţă reală asupra fenomenului cultural în sine), editorială, de răspândire, de
difuzare, de intrare în marele circuit al pieţii literare a creaţiilor artistice. Liiceanu
însuşi este de acord cu ideea potrivit căreia o operă care nu are vizibilitate nu se va
bucura, fatalmente, nici de o receptare favorită din partea publicului, specialist sau
nu. Ideile cu adevărat preţioase, vehiculate în cărţi de maximă importanţă şi
pregnanţă ştiinţifică trebuie să se bucure de o promovare pe măsură, mai ales în
epoca contemporană, în care cartea este apreciată drept un bun cultural, căruia i se
aplică toate trăsăturile şi caracteristicile bunurilor economice, fiind, în acest sens,
necesară o foarte bună, adecvată strategie de marketing, în vederea obţinerii unor
efecte de piaţă favorabile. Militând pentru constituirea unei pieţe culturale puternice
în România, Adrian Marino are în vedere, în primul rând, propulsarea producţiilor
româneşti în spaţiul editorial şi cultural european, cel puţin, dacă nu şi
trans-european, prin realizarea de traduceri temeinice, dorind răspândirea ideilor
autohtone în spaţiul occidental, dobândind astfel mult invocata vizibilitate, o faţă al
cărei revers este întotdeauna ieşirea din starea de provizorat, de marginalizare, de
aproximaţie. Şi, ca de fiecare dată, autorul descoperă în mediul cultural autohton,
exemple de autori care, încă de la sfârşitul secolului al XIX-lea au început lupta cu
acest mecanism aproape nemilos al difuzării literar-cultural, publicând fie direct în
limbi străine, fie încercând să asimileze standardele a două medii culturale diferite.
Această listă este începută, în mod evident de Alexandru Macedonski, cel dintâi care
a avut, în literatura română, conştiinţa importanţei valorii de circulaţie, urmat fiind
de Tristan Tzara, Panait Istrate sau Constantin Brâncuşi. Pentru fiecare dintre aceşti
autori, ca şi pentru Marino, de altfel, problema identităţii naţionale a fost
întotdeauna configurată sub forma unui binom, a unei bipolarităţi care instituie şi

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:24 UTC)
BDD-V2639 © 2013 Editura Alfa



Cristina CIUNTUC (ANDRIUŢĂ)

444

implică întotdeauna un proces de comunicare între elementul tradiţional, adesea
autarhic şi nevoia îmbinării acestuia cu elementul diversităţii şi al pluralităţii. De
fapt, toţi autorii menţionaţi mai sus au fost nişte pasionaţi călători, de fiecare dată,
identitatea definindu-se mai adecvat şi mai percutant atunci, când, în mod firesc,
interacţionează cu alteritatea. Ceea ce propune şi lansează Marino este, de fapt, o
paradigmă demistificatoare, dar nu antinaţională, a procesului devenirii româneşti într-
un context multicultural şi globalizant pe care nu îl resimte drept o barieră ori o
ameninţare, atâta timp cât de veghe se vor afla puterea raţiunii şi nelipsitul spirit critic.

În pragul unui nou mileniu şi în mijlocul unui proces de globalizare rapid şi
atotputernic, marea miză a civilizaţiei rezidă tocmai în capacitatea noastră de a
negocia contrariile […], fără a cădea în capcana unui universalism arogant sau a unui
relativism izolaţionist şi anarhizant (Cornea 2008: 316).

Aceeaşi miză a fost, cu vehemenţă aproape, teoretizată şi de către Adrian Marino în
tentativa de a elibera cultura română de orice complexe fie de inferioritate, fie de
superioritate şi de a o înscriere într-o traiectorie normală a dialogului, a conversaţiei,
a comunicării, a tuturor modalităţilor esenţiale de înţelegere şi convieţuire socială,
culturală, chiar politică. Într-un anume fel, dialogul cultural sau dialogul culturilor
reprezintă o constantă şi o realitate inerentă a turismului intelectul precum cel
practicat de către Marino, totul nefiind, de fapt, decât o formă de adaptare, de
interiorizare, de empatie şi de dialog superior realizat între propria natură şi a celui
de lângă tine. Chiar dacă în jurnalele sale, oamenii pălesc în faţa muzeelor,
bibliotecilor, a aspectelor culturale în genere, dincolo de aceste inerente
contextualizări personale, importantă rămâne funcţia şi valoarea în sine a
principiului dialogului cultural, conceput drept o realitate autonomă, o necesitate şi o
cale de progres pentru mediul cultural autohton.

Bibliografie

*** Nostalgia Europei. Volum în onoarea lui Alexandru Paleologu, volum îngrijit de
Cristian Bădiliţă în colaborare cu Tudorel Urian, Iaşi, Editura Polirom, 2003.

*
Călinescu 2005: Matei Călinescu, Cinci feţe ale modernităţii. Modernism, avangardă,

decadenţă, kitsch, postmodernism, ediţia a II-a, revăzută şi adăugită, traducere din
engleză de Tatiana Pătrulescu şi Radu Ţurcanu, traducerea textelor din „Addenda” de
Mona Antohi, postfaţă de Mircea Martin, Iaşi, Editura Polirom.

Cornea 2008: Paul Cornea, Delimitări şi ipoteze. Comunicări şi eseuri de teorie literară şi
studii culturale, Iaşi, Editura Polirom.

Fukuyama 1995: Francis Fukuyama, Încredere. Virtuţile sociale şi crearea prosperităţii,
traducere din limba engleză de Marius Conceatu, Filipeştii de Târg, Prahova, Editura
Antet.

Lefter 2004: Ion Bogdan Lefter, Despre identitate. Temele postmodernităţii, Piteşti, Editura
Paralela 45.

Marino 1993: Adrian Marino, Evadări în lumea liberă, Iaşi, Editura Institutul European.
Marino 1995: Adrian Marino, ¡Olé! Espagña. Jurnal spaniol, cu un cuvânt introductiv de

Constantin M. Popa şi o postfaţă a autorului, Craiova, Editura Aius PrintEd.
Marino 1996: Adrian Marino, Revenire în Europa. Idei şi controverse româneşti 1990-1995,

antologie şi prefaţă de Adrian Marino, Craiova, Editura Aius PrintEd.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:24 UTC)
BDD-V2639 © 2013 Editura Alfa



Dialogul cultural: o punte de legătură...

445

Marino 2001: Adrian Marino, Al treilea discurs. Cultura, politică şi ideologie în România.
Adrian Marino în dialog cu Sorin Antohi, Iaşi, Editura Polirom.

Marino 2003: Adrian Marino, Carnete europene. Însemnarea călătoriii mele făcute în anii
1967–1975, ediţia a II-a, cu un post-scriptum al autorului, Bucureşti, Editura Noul
Orfeu.

Marino 2005: Adrian Marino, Pentru Europa. Integrarea României. Aspecte ideologice şi
culturale, ediţia a II-a revăzută şi întregită, cu un post-scriptum al autorului, cuvânt
înainte de Silviu Lupescu, Iaşi, Editura Polirom.

Marino 2006: Adrian Marino, Descoperirea Europei, prefaţă de Constantin M. Popa,
Craiova, Editura Aius PrintEd.

The Cultural Dialogue: a Bridge between National Identity and Western
Alterity

The contemporary history cannot be reduced to the history of several European
nations, because the socio-political, economic and cultural structure of the world registered
major metamorphoses in its last decades. Anticipating this change, which characterizes the
entire becoming process of the modern world, the Romanian scholar Adrian Marino believes
that a new attitude concerning the idea of cultural dialogue should be manifesting itself in the
Romanian space. Adrian Marino, a spirit which is familiar with the European values, an
individual who, visiting the European continent, has discovered in each episode of travelling,
a new opportunity for intellectual knowledge. In this context of diversity, the author speaks
about the necessity of synchronizing the local culture with the western values, this complex
process being synthesized by using the metaphorical expression “bringing the Europe home”.
Thus, an illuminist spirit by excellence, Marino does not describe the relationship of the
encounter between the European and the autochthonous spirit in terms of a conflict, but in
terms of consensus, mutual dialogue, liberation by any complex (representative being the
Dinicu Golescu complex) and a harmonious dialectics manifested between alterity and identity.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:45:24 UTC)
BDD-V2639 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

