
257

Exil, memorie, identitate
în teatrul românesc contemporan de expresie franceză:

Matei Vişniec şi Alexandra Badea

Liliana FOŞALĂU, Dana MONAH

Key-words: identity, Francophone theatre, migration, memory

La începutul secolului XXI, în epoca mondializării şi a easy-jet-urilor, nu se
mai poate vorbi de un exil impus al intelectualilor din Europa de Est, ci mai degrabă
despre un fenomen de migraţie voluntară, de alegerea de a scrie în străinătate.
Oameni de teatru precum Matei Vişniec sau Alexandra Badea au ales să îşi scrie
piesele în limba franceză, dar să îşi publice proza şi poezia (Vişniec) sau să regizeze
(Alexandra Badea) în România.

În 2009, Matei Vişniec, cel mai jucat dramaturg român în viaţă, scria, la
cererea Teatrului Naţional „Marin Sorescu” din Craiova, piesa Occident Express, în
care investiga evoluţia relaţiei est-europenilor cu Vestul, drumul de la Occidentul-
Eldorado la integrarea europeană, modul în care schimbările politice s-au răsfrânt
asupra individului pendulând între două lumi. Tot în 2009, Alexandra Badea, o
tânără regizoare româncă stabilită în Franţa în 2003, adepta unui teatru angajat,
interesat de conflictele, de traumele lumii contemporane, publica la editura
pariziană L’Arche o colecţie de trei piese inspirate de migraţia contemporană. Dacă
Contrôle d’identité pune în scenă drama unui kurd care s-a sinucis după ce a fost
expulzat în Turcia, unde era condamnat la moarte, Mode d’emploi (pentru care
autoarea a fost premiată la festivalul Journées du Théâtre de la Lyon) are o tentă
autobiografică, protagonista fiind o actriţă româncă stabilită în Franţa în anii 2000.

Deşi aparţinând unor autori din generaţii diferite, ambele piese vorbesc despre
fascinaţia Occidentului, despre dificultăţile integrării şi neputinţa întoarcerii acasă,
despre modul în care politicul invadează spaţiul intim, în care trecutul bântuie
prezentul. Ne propunem să analizăm modalităţile în care problematica insecurităţii
identitare este abordată în cele două texte dramatice prin intermediul tipului de
teatralitate pentru care optează cei doi dramaturgi. Deşi tehnicile dramatice folosite
diferă, atât Vişniec, cât şi Alexandra Badea sunt adepţii unui teatru non-iluzionist,
care refuză mimesis-ul, în care raportul dintre realitatea reprezentată şi receptor se
constituie într-un comentariu asupra acestei realităţi.

Ceea ce apropie, cel puţin la o primă abordare, cele două texte, este
fragmentaritatea: ambele sunt compuse din scene „detaşabile”, care nu spun o

Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România.
Articolul de faţă este realizat în cadrul proiectului Dinamica identităţii în literatura francofonă

europeană (IDEI 2008, nr. 842), finanţat de la bugetul de stat prin CNCSIS şi UEFISCSDI.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:27:05 UTC)
BDD-V2621 © 2013 Editura Alfa



Liliana FOŞALĂU, Dana MONAH

258

poveste unitară, ci pot fi rearanjate de cititor după bunul plac. Vişniec urmăreşte, în
cele 13 secvenţe ale Occident Express-ului, diferite destine individuale, diferite
experienţe ale emigrării pre- şi post-decembriste (uneori o poveste este „spartă” în
mai multe episoade între care se intercalează alte poveşti), în timp ce secvenţele
Alexandrei Badea compun, fragmentar, într-o ordine determinată de capriciile
memoriei afective, destinul unui singur personaj. Dacă la Matei Vişniec cele 13
secvenţe conţin anumite fire narative, în Contrôle d’identité povestea se îneacă în
confesiunile unei conştiinţe care pare să îşi expună gândurile în mod direct
spectatorului/cititorului, fără medierea unei naraţiuni, autoarea optând pentru un
teatru de factură postdramatică.

În didascaliile iniţiale, Vişniec notează că spectacolul pentru care a gândit
piesa este bazat pe module teatrale ce pot fi reorganizate de regizor. În cele ce
urmează vom împrumuta această libertate pe care autorul o acordă creatorului de
spectacol pentru a compune, la rândul nostru, un spectacol virtual cuprinzând
diferitele ipostaze pe care imaginea migrantului le îmbracă în cele două piese.

1. Exilul fericit
În unele secvenţe din Occident Express, imaginea migrantului este asociată

unui exil fericit, în care individul se adaptează perfect contextului de adopţie, în care
îşi regăseşte adevăratul eu. Vestul imaginat de către est-europenii marcaţi de
privaţiunile regimului comunist împrumută perfecţiunea unui paradis colorat şi
familiar, a unui parc de distracţii pentru oameni mari. Occidentul-paradis prezintă o
putere enormă de fascinaţie tocmai pentru că este un produs al imaginaţiei, pentru că
este visat din Estul comunist. Ca şi în alte scrieri în care dezvoltă această temă1,
Vişniec denunţă fragilitatea acestei construcţii imaginare – de această dată prin
teatralitatea decalată pe care o foloseşte.

Plecarea în Vest apare mai întâi (scena şase) ca o evadare interioară, mentală,
creată artificial de către locuitorii Europei comuniste prin decorarea cotidianului
cenuşiu cu pungi, ambalaje, etichete din Vest:

Toate produsele care ajungeau la noi aveau un dublu impact, unul estetic şi
unul emoţional […] toate aceste etichete şi ambalaje erau ca nişte ferestre spre
occident, tot atâtea tunele de evadare mentală […] ambalajele au fost ca nişte zei, ca
nişte icoane, ca nişte obiecte fetiş […] ele erau pur şi simplu mesaje primite din lumea
liberă, ele erau dovezi că o viaţă mai bună era posibilă (Vişniec 2009: 35–37).

Ambalajele colorate din Vest funcţionează în această scenă asemenea unor
obiecte de recuzită cu ajutorul cărora actorii-decoratori creează iluzia unei alte lumi.
Pungile occidentale capătă o funcţie simbolică prin reinterpretarea unor clişee
culturale ale Vestului (inscripţii comerciale precum SUPERMARKET,
MARLBORO sau ELVIS ascund un mesaj anticomunist pe care doar est-europenii
ştiu să îl vadă): ele sunt atât un mijloc de evadare, cât şi o formă de protest.

1 În romanul Sindromul de panică în oraşul luminilor (2009) naratorul contemplează cu fascinație o
hartă turistică a Parisului, care îi apare ca un paradis în miniatură: „Tot Parisul e în mâinile mele, e la
picioarele mele, mă uit la el ca şi cum ar fi proprietatea mea [...] toate sunt desenate ca pentru niște copii
de grădiniță: Turnul Eiffel, Catedrala Notre-Dame, Beaubourg-ul, Arcul de Triumf, Luvrul...”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:27:05 UTC)
BDD-V2621 © 2013 Editura Alfa



Exil, memorie, identitate în teatrul românesc contemporan....

259

Imaginea est-europenilor inserând elemente perturbatoare, aparţinând unei
alte lumi, în decorul şters al comunismului, nu face obiectul unei scene propriu-zise:
spectatorul unei montări cu Occident Express nu îi va vedea pe aceşti oameni, ci va
asculta expunerea unui doctorand, vorbind comisiei despre această modalitate de a
crea un erzaţ de Occident, de normalitate în Estul comunist. Teza doctorandului,
contestată de comisie, este că prăbuşirea comunismului a fost provocată de
etichetele de pe produsele venite din Vest. Dramaturgul interpune filtrul naraţiunii
între percepţia spectatorului şi faptele prezentate, creând astfel o senzaţie de
distanţare: spectatorul nu vede scena, ci trebuie să şi-o imagineze, cu ajutorul
expunerii candidatului. Această distanţare pare a servi unui dublu scop: pe de o parte
sugerează, prin evitarea imaginii scenice, caracterul utopic al construcţiei imaginare
a locuitorilor Europei de Est, iar pe de altă parte marchează faptul că această tehnică
de supravieţuire face obiectul unei evaluări din perspectivă post-decembristă.
Comisia respinge cu agresivitate teza (susţinută, probabil, la o universitate din
Europa de Vest – doctorandul explică lucruri cu care cei din Est ar trebui să fie
familiari), semn că, la mai puţin de două decenii de la revoluţiile anticomuniste,
rezistenţa, uneori uşor ridicolă, a Estului a devenit de neînţeles.

Imaginea fragilă a exilului fericit reapare în alte două secvenţe (cea care
deschide şi cea care închide piesa) în care un fost deţinut politic, acum orb, este
condus de către fiica sa pe peronul unei gări de provincie pentru un ritual sublim
prin ridicolul său: bătrânul vrea să atingă Orient Express-ul, trenul care nu întârzie
niciodată, trenul care merge la Paris, în Occidentul la care omul a visat timp de 50
de ani. Un singur impediment se opune dorinţei bătrânului: Orient Express-ul nu
trece prin această gară; un singur lucru le permite Zinuţei şi prietenului ei Vasile să
îndeplinească totuşi visul tatălui – acesta oricum nu ar putea vedea trenul, ci doar şi
l-ar putea imagina, cu puţin ajutor din partea celor tineri. Şi în acest caz, ca şi în
scena precedentă, mijloacele specifice teatrului ajută imaginaţia să creeze iluzia fără
de care individul nu ar putea supravieţui. Obiectelor de recuzită folosite de est-
europeni li se substituie aici bruitajul, banda sonoră, pentru a crea acustic imaginea
trenului ce trece prin gară: Zinuţa deschide telefonul mobil pe care are înregistrat
zgomotul unui tren ce se apropie şi apoi de îndepărtează, iar Vasile dă drumul unui
ventilator şi imită croncănitul unor corbi luându-şi zborul. Între timp, fata numără
vagoanele şi îi povesteşte bătrânului ceea ce „vede”. Ca întotdeauna în teatru,
mijloacele tehnice creează, în pofida artificialităţii lor, iluzie: bătrânul vorbeşte cu
trenul care merge la Paris („Ce faci tu, frumosule? Câte ţări ai străbătut tu, frumosule?
Ai vagoane Pullmann?” – Vişniec 2009: 66) şi urcă în el: „Vreau să văd Occidentul...
M-au terminat în puşcărie, vreau cu trenul. Am suferit, vreau să văd Occidentul [...]
Vreau să văd Parisul... Zinuţo, zi de Paris” (Vişniec 2009: 67). La îndemnul tatălui,
Zinuţa joacă rolul unui ghid prin Paris, Londra sau Veneţia, căci pentru un orb care e
diferenţa între a fi cu adevărat la Paris şi a-ţi imagina că te afli acolo?

În scenele care îi au drept protagonişti pe tată şi pe fiică, dramaturgul
foloseşte o teatralitate antiiluzionistă pentru a sugera caracterul iluzoriu al visului
bătrânului. Spectatorul lui Vişniec asistă la fabricarea iluziei, el vede cum bătrânul
ajunge să creadă în existenţa unor realităţi absente cu ajutorul unor obiecte care doar
întruchipează obiecte ale realităţii imaginate. Ca şi în cazul secvenţei cu ambalajele,
imaginea scenică creează un efect de distanţare, transpunând imaginea vizitei în

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:27:05 UTC)
BDD-V2621 © 2013 Editura Alfa



Liliana FOŞALĂU, Dana MONAH

260

Occident pe tărâmul imaginarului. Scenele cu orbul, deducem din recuzita indicată
de autor (fata are un telefon mobil), sunt situate, din punct de vedere cronologic,
după evenimentele din decembrie 1989, când plecarea în Europa de Vest nu ar trebui
să mai reprezinte un drum fără întoarcere. Şi totuşi, în ultimii ani ai secolului XX,
Orient Express-ul este încă o fantasmă pentru fostul deţinut politic.

2. Integrarea în Europa
În secvenţele prezentate mai sus, Occidentul apare ca un vis, ca un exerciţiu

de imaginaţie, o joacă de-a iluzia (prin mijloace specifice teatrului) ce întreţine
speranţa est-europenilor prizonieri ai totalitarismului sau victime ale unei tranziţii
nesfârşite. Occidentul era acolo spaţiul fantasmat al fericirii absolute, un spaţiu pur
tocmai pentru că nu căpăta niciodată contururi concrete. În alte trei scene ale
Occident Express-ului, dramaturgul prezintă câteva planuri de detaliu asupra
migraţiei est-europene postcomuniste în Europa de Vest. De data aceasta nu mai
avem de-a face cu o viziune idealizată a lumii de dincolo de zid, ci cu o confruntare
directă, frustă, între două mentalităţi, două modalităţi de raportare la realitate.

Astfel, în scena a treia, autorul îşi transportă spectatorii la Paris, unde un
saxofonist american, ecologist şi vegetarian, se întâlneşte într-o staţie de metrou cu
un acordeonist român, ţigan, cu care poartă o convorbire într-o bizară combinaţie de
engleză, franceză şi română. Aparent, nimic nu îi deosebeşte pe cei doi protagonişti,
care dau impresia unor semivagabonzi, liberi să se bucure de Europa cosmopolită.
Ţiganul Gigi, care se recomandă cu mândrie ca fiind român, deşi mânat de cu totul
alte interese decât americanul hippie (Gigi a venit în Franţa pentru bani), evoluează
cu dezinvoltură în Europa cosmopolită, unde câteva cuvinte de bază şi câteva
înjurături sunt suficiente pentru a te face să te simţi ca acasă. Gigi nu este apăsat de
moştenirea trecutului comunist, căruia Revoluţia i-a pus capăt pentru totdeauna:
„Me, from Romania... Europa, Romania free country... Communism finished”
(Vişniec 2009: 26), îl linişteşte el pe amerian, în caz că acesta ar mai avea vreo
ezitare înainte de a lega o prietenie mare. „Big artists mişto” (Vişniec 2009: 27),
concluzionează ţiganul, care nu vede mare deosebire între el şi american. Este de
remarcat faptul că teatralitatea antiiluzionistă din scenele analizate mai sus este
înlocuită în această secvenţă de o estetică iluzionistă: spectatorului nu i se mai cere
să îşi imagineze, ci să fie martor la o conversaţie extrasă parcă din lumea reală.

Dacă Gigi se simte eliberat de comunism, dar îşi asumă identitatea naţională
şi pe cea etnică (prilej de mândrie) şi se bucură de libertatea care i-a deschis lumea
întreagă, personajele din scena a noua (reprezentând zece naţiuni din Balcani) par să
se lepede, deliberat, de tot ceea ce îi constituie din punctul de vedere al apartenenţei
culturale (precum şi de apartenenţa la regiunea balcanică), optând pentru o anihilare
frenetică a identităţii proprii. Sârbul, bulgarul, albanezul sau românul stau pe un
gard şi pronunţă, într-o coralitate monotonă, fraze care îi uniformizează tocmai prin
lipsa de interes pentru celălalt, prin refuzul celuilalt pe care îl proclamă:

ACTORUL 2: Privim cu toţii spre Apus. [...] ACTORUL 6: Nu ne uităm
niciodată unul la altul [...]. ACTORUL 2: Ne uităm doar spre Occident. ACTORUL
3: Ne uităm ţintă spre Occident […]. ACTORUL 3: Stăm toţi aici, cocoţaţi pe gard, şi

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:27:05 UTC)
BDD-V2621 © 2013 Editura Alfa



Exil, memorie, identitate în teatrul românesc contemporan....

261

privim spre Occident. ACTORUL 4: În viaţa mea n-am văzut nici un film ucrainean.
ACTORUL 5: Şi nici nu mă interesează (Vişniec 2009: 48–49).

Ca pentru a desăvârşi uitarea de sine şi înglobarea în uniformitate, cele şase
personaje pronunţă apoi o listă de produse culturale specifice Americii (Coca Cola,
jeans, Titanic, Microsoft, New York, Mc Donalds, Hamburger, Time is money). Matei
Vişniec precizează în didascalii că actorii sunt urcaţi pe o bară transversală, ca şi cum
ar sta pe un gard, şi privesc în gol, fără să clipească. Spre deosebire de scena care îl are
drept protagonist pe Gigi, aici nu avem de a face cu personaje, ci cu actori pronunţând
replicile unor posibile personaje. De altfel, acestea sunt interşanjabile, putând fi
pronunţate de oricare dintre actori. Dezumanizarea est-europenilor pentru care
integrarea în lumea occidentală este sinonimă cu uitarea de sine, cu o uniformizare
asumată cu frenezie, este sugerată la nivel textual de monotonia, de repetitivitatea
replicilor, iar la nivelul realizării scenice de refuzul teatralităţii: actorii nu creează o
poveste şi nici măcar nu discută între ei, ci par a se adresa direct spectatorilor.

Uneori (scena 7), trecutul comunist este exploatat, valorificat, adaptat cerinţei
pieţei occidentale: un român stabilit de zece ani la Paris îi cere tatălui său, fost
turnător, să îşi scrie memoriile, pe care el le va publica în Franţa: „Acum că a căzut
comunismul totul se va schimba, ... ai să vezi… comerţul va fi rege… intrăm în
orânduirea comercială, ideologia nu mai contează...” (Vişniec 2009: 39). Motivaţia
acestei ciudate oferte este, bineînţeles, de ordin comercial: fiul va face avere
valorificând trecutul comunist al tatălui, cu o singură condiţie: să fie el primul care
îşi face publice amintirile: „numai primul turnător din est va avea şansa să facă
valuri cu o carte sinceră” (ibidem).

3. Între două lumi
Trecutul capătă însă valori diferite în piesa Alexandrei Badea. Pentru tânăra

actriţă hotărâtă să dea piept cu Occidentul în anii 2000, viaţa este făcută din hârtii şi
proceduri administrative, din regulamente, carduri de fidelitate, reguli şi interdicţii.
Pentru fiecare gest al vieţii există câte un mod de întrebuinţare, stabilit de alţii,
căruia trebuie să te conformezi.

Textul Alexandrei Badea refuză povestirea – gândurile tinerei se înşiruie
într-un monolog discontinuu, de factură postdramatică, întrerupt de inserţiile
lungilor liste de documente administrative. Conştiinţa centrală a textului se zbate să
depăşească clişeele, preceptele cu care este bombardată de cele două culturi între
care pendulează. S-ar părea că drama emigrantei postdecembriste provine tocmai din
întoarcerile repetate în România, din contactul frecvent cu o cultură care nu o
acceptă (încă) şi cu una care o respinge, pentru că a plecat.

Plecarea în Franţa este determinată de un sentiment de sufocare într-o
societate condusă de reguli şi interdicţii pe care tânăra nu le mai poate accepta: „tout
ce que vous m’avez appris est absurde, maman” (Badea 2009: 14), de presiunea
părinţilor, care s-au sacrificat pentru ca fiica lor să ducă o viaţă mai bună şi care îi
cer acesteia să-şi trăiască viaţa după propriile lor dorinţe şi aspiraţii. Secvenţa 34
conţine o serie de afirmaţii care încep cu sintagma „nu este permis” şi respectiv „e
vina ta” – o trecere în revistă a interdicţiilor şi acuzaţiilor care au marca copilăria şi
adolescenţa protagonistei şi care au dus la decizia de pleca. România, asemenea unei

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:27:05 UTC)
BDD-V2621 © 2013 Editura Alfa



Liliana FOŞALĂU, Dana MONAH

262

mame posesive, îi oferă acesteia o bursă de studii în străinătate, dar îi cere să se
întoarcă în ţară după terminarea studiilor, pentru a împărtăşi cunoştinţele dobândite
cu cei rămaşi acasă.

În Franţa, tânăra se loveşte de un nou set de reguli, de „moduri de
întrebuinţare” ale vieţii de migrant, pe care trebuie să le respecte pentru a putea
supravieţui în noua societate. Aici, ca şi în România, i se prescriu reţete, i se spune
ce trebuie să facă, viaţa este regizată dinainte, de alţii. Textul Alexandrei Badea este
„invadat” de liste de documente şi de transcrieri de acte oficiale, de elemente non-
teatrale care „sparg” diegeza şi provoacă, cel puţin la nivelul lecturii, derută. Aceste
materiale extraestetice dobândesc valoare estetică doar într-o montare a piesei, unde
sugerează, altfel decât ar putea să o facă o estetică iluzionistă, ciocnirea violentă a
imigrantei cu birocraţia ţării de adopţie.

În Franţa, emigranta este o străină, care poartă cu sine, în pofida integrării
României în Uniunea Europeană, prejudecăţile şi clişeele pe care localnicii le au
despre est-europeni: accentul românesc o condamnă să joace roluri de imigrante din
Est; i se atrage atenţia că românii i-ar putea fura telefonul în metrou.

Şi totuşi, spre deosebire de mulţi dintre conaţionalii săi, care încearcă să
reconstituie în ţara de adopţie mediul de acasă, care ar vrea să trăiască la Paris ca la
Bucureşti, pentru personajul Alexandrei Badea, „acasă” este acum în Franţa.
Secvenţa a unsprezecea conţine o serie de negaţii prin care protagonista se demarcă
de un anumit clişeu al imigrantului român în Franţa, trăind într-o comunitate relativ
închisă, care respinge cultura ţării-gazdă în numele unui fals patriotism:

Oui, mais moi... Je ne chante pas „On est roumains, on est roumains/ On est ici
depuis longtemps” quand je me bourre la gueule. Je ne suis pas fière de Nadia
Comaneci ou de Hagi. [...] Je ne pense pas que nos étudiants sont les meilleurs. [...] Je
ne bois pas du vin roumain, je préfère le Bordeaux. [...] Je ne me suis pas installé la
Freebox pour suivre en direct la télévision roumaine. Je ne reviens pas de Roumanie
avec des cornichons préparés soigneusement par ma mère. [...] Je ne reçois pas le
programme de l’Institut Culturel Roumain de Paris (Badea 2009: 13–14).

Reîntoarcerea periodică în România devine prilej de reconsiderare a propriei
poziţionări identitare pentru tânăra care se simte o străină în propria ţară. Cei care au
rămas nu pot înţelege că cineva s-ar putea integra în societatea occidentală şi îi
privesc pe cei plecaţi cu o curiozitate incredulă, uneori ostilă, care nu poate disimula
invidia. Odată stabilit în străinătate, cel plecat pare a suferi, în conştiinţa
conaţionalilor săi, o modificare esenţială: el devine un corp străin, deviant faţă de
normă. În secvenţa 13, autoarea plasează într-un joc de oglinzi încercarea mamei,
îndrăgostită de un francez, de a emigra în Franţa în 1978 şi una din întoarcerile fiicei
în ţara adoptivă, în 2006. Brutalitatea vameşilor, revoltaţi de faptul că fata are tupeul
de a reveni în România, deşi locuieşte în Franţa, o reproduce pe cea a funcţionarilor
comunişti, care nu pot accepta ideea că cineva ar putea părăsi definitiv lagărul
socialist. Deşi presupunem că, spre deosebire de mamă, fiica a reuşit să ajungă în
Franţa, ostilitatea autorităţilor faţă de cei plecaţi nu a cunoscut, în cei treizeci de ani
care separă cele două evenimente, modificări substanţiale.

În ciuda imperfecţiunilor lumii în care s-a stabilit, nu în urma unor
constrângeri politice, ci printr-o alegere liberă, tânăra nu trăieşte cu nostalgia unei
Românii idealizate de îndepărtare. Dimpotrivă, coşmarul ei este că nu s-ar mai poate

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:27:05 UTC)
BDD-V2621 © 2013 Editura Alfa



Exil, memorie, identitate în teatrul românesc contemporan....

263

întoarce în Franţa: visează într-o noapte că ia avionul de la Bucureşti spre Paris, iar
avionul cade, şi pasagerii se întorc în aeroport pentru a lua avionul următor. Acesta
se prăbuşeşte, la rândul său, şi tot aşa, dându-i sentimentul de a fi prinsă într-o cursă
de şoareci: „je n’arrivais plus à partir. Je restais coincée là, dans ce pays. Et je ne
voulais pas. Moi je voulais rentrer chez moi” (Badea 2009: 30).

Posibilitatea reîntoarcerii face ca cele două culturi între care pendulează
protagonista să nu fie asociate trecutului şi respectiv prezentului, ci să fie, mai
degrabă, percepute ca două modele culturale posibile, între care alegerea rămâne
mereu deschisă. În secvenţa 14, autoarea alătură, ca într-un exerciţiu de traducere,
numele diferitelor documente de identitate (paşaport, buletin, asigurare medicală), în
româneşte şi/sau în traducere în limba franceză: majoritatea sunt traductibile în
limba „cealaltă”, sugerând lejeritatea cu care posesoarea lor jonglează cu cele două
faţete ale identităţii sale.

Tânăra actriţă ştie că nu va fi niciodată asimilată pe deplin de societatea
occidentală, că va fi mereu aparte, altfel, diferită, ciudată: „parfois je répète sans
cesse un mot. C’est étrange. Je suis étrange. J’ai répété le mot étranger jusqu’à
l’épuisement. Il a perdu son sens. Il est devenu autre chose. Il m’est étranger. Je ne
suis plus étrangère” (Badea 2009: 34). Pentru a se (re)găsi, pentru a se împăca cu sine,
protagonista trebuie să îşi asume condiţia de străin, nonapartenenţa ca marcă a
identităţii proprii. Ea se simte bine în locurile de trecere, de tranziţie, cum ar fi
aeroporturile: „J’aime les aéroports. Je les adore. C’est le seul endroit où je suis face à
moi-même” (Badea 2009: 34). Nu întâmplător, căci, aşa cum arată Elise Hugueny-
Léger, aeroportul „est emblématique de ces lieux de passage, sans histoire ni identité,
où l’individualité solitaire prévaut” (Hugueny-Léger 2010: 340), un simbol al non-
locurilor2 despre care vorbeşte Marc Augé. Ocupaţia sa preferată este de altfel făcutul
bagajelor – între acestea un loc important îl ocupă amintirile, care trebuie luate în
bagajul de mână, ca nu cumva să se piardă într-un aeroport de tranzit.

Regăsirea de sine se petrece deci în cazul personajului creat de Alexandra
Badea printr-o eliberare, printr-o demarcare de clişeele, de reţetele prefabricate, de
„modurile de întrebuinţare” promovate de două modele culturale care încearcă să-şi
lase amprenta asupra gândirii sale. Singura modalitate de a se reinventa este
despuierea de paraziţii impuşi de societate, dintre care cel mai important este frica:
„Là je n’ai plus de mode d’emploi. Je dois rompre la chaîne. Là je dois vivre. Et ça
c’est pas évident. Là je n’ai plus d’héritage. Je suis pauvre. Je suis nue. Je suis seule.
Avant j’avais la peur. Là je n’ai plus rien” (Badea 2004: 24).

Teatralitatea pentru care optează Alexandra Badea – o teatralitate care refuză
transpunerea mimetică a raporturilor dintre personaje, prin intermediul dialogului, o
teatralitate în care prezenţa primează asupra reprezentării şi a acţiunii – traduce
într-o manieră inedită drama unei conştiinţe care se regăseşte pe sine doar în
transgresarea permanentă a frontierelor dintre două lumi.

În lucrarea sa La République mondiale des lettres, Pascale Casanova arăta că
„le véritable drame que peut constituer le fait irréversible, « ontologique » en

2 Termenul aparţine lui Marc Augé, care oferă următoarea definiţie: „un espace qui ne peut se définir
ni comme identitaire, ni comme relationnel, ni comme historique” (Augé 1992: 101). Aeroporturile,
marile centre comerciale sau lanţurile hoteliere sunt unele dintre non-locurile descrise de autor.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:27:05 UTC)
BDD-V2621 © 2013 Editura Alfa



Liliana FOŞALĂU, Dana MONAH

264

quelque sorte, d’appartenir et d’être membre d’une patrie déshéritée (au sens
littéraire), imprime sa marque non seulement à toute une vie d’écrivain mais peut
aussi donner sa forme à toute une œuvre” (Casanova 1999/2008: 263). Creaţia
dramatică a celor doi scriitori poartă, cu siguranţă, amprenta apartenenţei culturale la
spaţiul românesc; cele două piese analizate se constituie într-o reflecţie asupra
opţiunilor identitare deschise, în societatea postdecembristă, emigrantului român în
Occident. Personajele celor doi autori îşi compun, în interiorul celor doi poli ai
strategiilor de supravieţuire într-un spaţiu social/cultural străin – asimilarea şi
diferenţierea – propriile variaţiuni identitare. Occident Express şi Mode d’emploi
propun trei modele, trei atitudini posibile faţă de condiţia de imigrant: încercarea de
integrare totală în societatea de adopţie (recreare, imaginară, a Vestului în Estul
comunist – în scena ambalajelor; uitare voită, programată, frenetică a stratului
identitar originar – în scena balcanicilor globalizaţi), asumarea dublei identităţi (Gigi
se recomandă drept român, ţigan şi european; valorificarea, cinică, a trecutului
comunist – scena turnătorului) şi distanţarea, relativă, faţă de ambele culturi,
poziţionarea sinelui într-un spaţiu intermediar, în care fiecare dintre cele două
culturi îşi pune amprenta asupra individului (Alexandra Badea).

Bibliografie

a. Corpus
Vişniec 2009: Matei Vişniec, Occident Express. Despre senzaţia de elasticitate când păşim

peste cadavre, Bucureşti, Editura Paralela 45.
Badea 2009: Alexandra Badea, Contrôle d’identité, Mode d’emploi, Burnout, Paris, L’Arche.

b. Literatură secundară
Augé 1992: Marc Augé, Non-lieux: Introduction à une anthropologie de la surmodernité,

Paris, Seuil.
Casanova 1999/2008: Pascale Casanova, La république mondiale des lettres, Paris, Seuil.
Hugueny-Léger 2010: E. Hugueny-Léger, Ecriture migrante et identités en marge dans deux

romans de Marlène Amar: La Femme sans tête et Des Gens infréquentables, în
Susan Bainbrigge, Joy Charnley et Caroline Verdier (eds.), Francographies. Identité
et altérité dans les espaces francophones européens, New York, Peter Lang.

Vişniec 2009: M. Vişniec, Despre sindromul de panică în oraşul luminilor, Bucureşti,
Editura Cartea Românească.

Exile, Memory, Identity in Contemporary Romanian Francophone
Theatre: Matei Vişniec and Alexandra Badea

This paper analyses the image of the Post-communist East-European migrant in
Western Europe, as it is reflected in two plays belonging to Matei Visniec (Occident
Express) and Alexandra Badea (Contrôle d’identité), Romanian dramatic authors writing in
French. Both plays have as protagonists Romanian citizens emigrating or whishing to
emigrate in France after the 1989 Romanian Revolution, individuals who are no longer
confronted with the impossibility of returning into their native country, but rather oscillating
between two worlds, two identity options. Three models, three attitudes towards the
condition of the migrant seem to emerge in these plays, written by authors belonging to
different generations, but tackling similar subjects: trying to obtain a perfect integration in

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:27:05 UTC)
BDD-V2621 © 2013 Editura Alfa



Exil, memorie, identitate în teatrul românesc contemporan....

265

the target society, assuming one’s double identity and placing oneself in an intermediary
space, equally influenced by both cultures, but at the same time creating a space of liberty. It
is argued that the non-illusionist theatrical aesthetics (fragmentarity of the text and of the
story, refusal of theatricality, intrusion of non-aesthetic materials into the artistic text) used
by the authors comments on the modalities the characters deal with their identity issues, on
the fragility of their positions, on the difficulty of dealing with en ever-changing reality and
with a haunting past.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:27:05 UTC)
BDD-V2621 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

