
223

Sursele Istoriei ieroglifice şi integrarea spiritului românesc ca
spirit european

Ioana-Rucsandra DASCĂLU

Gabriela-Emilia DASCĂLU

Key-words: cultural influences in Cantemir’s work, pan-European tradition
of the unicorn, political and social relations between Austria and Romania

Opera lui Dimitrie Cantemir reprezintă placa turnantă între începuturile
culturii române şi „modelul europenităţii occidentale” (Babeţi 1998: 5). A investiga
lecturile lui Cantemir înseamnă a evidenţia şi a studia relaţiile de care se bucură
cultura şi limba română la sfârşitul secolului al XVII-lea şi începutul secolului al
XVIII-lea. Caracterizarea acestuia ca „fabulos cititor” (Babeţi 1998: 35) nu este
exagerată. De un interes deosebit este situarea personalităţii principelui moldav la
confluenţa epocilor, în spaţiul românesc neproducându-se cristalizarea niciunui
curent literar, ca urmare a decalajului cultural constatat între cultura noastră şi
culturile occidentale. În introducerea la excelenta sa carte despre Cantemir, Adriana
Babeţi consideră că este important să îl privim pe scriitor cu un dublu rol: cititor-
autor. Din experienţa sa culturală, din lecturile sale se produc şi se cristalizează
operele, care aparţin celor trei spaţii în care a trăit şi creat scriitorul: Istanbul
(1694c1710), Moldova (1710−1711), Harkov, în Rusia (1711−1723). Iese astfel în
evidenţă erudiţia rară a acestui autor (Babeţi 1998: 44), cu lecturi vaste şi aspiraţii
intelectuale, al cărui insucces politic provine poate tocmai din aceste preocupări atât
de înalte.

Astfel, pe bună dreptate se constată situarea societăţii româneşti în Moldova
lui Cantemir şi în Ţara Românească a lui Brâncoveanu la nivelul Evului Mediu, un
Ev Mediu târziu specific sud-estului european (Babeţi 1998: 96). Elemente de
medievalitate au fost identificate deopotrivă în Divanul, în Imaginea de nedescris şi
în Istoria ieroglifică sub forma alegorismului şi disputei dintre suflet şi trup (Mircea
Muthu apud Adriana Babeţi 1998: 100).

Zoe Dumitrescu Buşulenga urmăreşte elemente ale umanismului renascentist
la Cantemir (Babeţi 1998: 102), iar Doina Curticăpeanu va identifica elementele
specific baroce în epoca cantemiriană (Babeţi 1998: 127). Influenţat de cultura
fenomenală a lui Cantemir, de căutările acestuia în mari biblioteci (orientale şi
occidentale), Şt. Lemny îl va clasifica drept un om al începutului Luminilor
(Frühaufklärung), un iluminist „avant-la-lettre” (Lemny 2010: 74). Aflat deci la
interferenţa, necristalizată, a epocilor, exegeza îl situează, spaţial, pe Cantemir la

 Universitatea din Craiova, România.
 Palatul Copiilor din Craiova, România.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:49 UTC)
BDD-V2618 © 2013 Editura Alfa



Ioana-Rucsandra DASCĂLU, Gabriela-Emilia DASCĂLU

224

confluenţa dintre două lumi bine cunoscute încă din Antichitate: Orient şi Occident:
influenţa orientală: influenţa orientală a fost subdivizată în trei componente: model
oriental „general”, model islamic (arab, persan, turc), model creştin (bizantin)
(Babeţi 1998: 48). Modelul occidental se subdivizează într-un model „global”, un
„pattern greco-latin păgân” şi un model creştin (Babeţi 1998: 49).

Fragmentul preluat în cartea Adrianei Babeţi din opera doamnei Zoe
Dumitrescu-Buşulenga (Babeţi 1998: 93) conţine o eminentă apreciere asupra operei
lui Cantemir, cu privire la confluenţa de epoci şi curente în cadrul Istoriei
ieroglifice: aceasta este dovada „premoniţiei”, „sinteza trecutului care prefigurează
viitorul”. Această afirmaţie este perfect confirmată prin încercarea de a apropia
tapiseriile din secolul al XV-lea, altarul votiv din secolul al XV-lea şi personajul
metaforic al inorogului la începutul secolului al XVIII-lea. Este un salt în timp foarte
precis denumit „premonitoriu”, câtă vreme, aşa cum am demonstrat, motivul
inorogului se regăseşte, la nivel paneuropean, până în literatura şi arta
contemporană. În plus, romanul pe care îl va scrie Dimitrie Cantemir între anii
1704−1705 va fi păstrat în sertar timp de două secole şi nu va avea un rol literar în
epoca sa, ci sute de ani mai târziu (Lemny 2010: 72).

De cea mai mare utilitate în clarificarea statutului lui Dimitrie Cantemir
printre scriitorii români sau scritorii europeni (fiindcă există asemenea controverse
cu privire la plasarea acestui nume cu precădere printre români sau printre europeni)
este inventarierea operelor ştiinţifice notabile din aceste vremi: se constată că
acestea sunt opere de fizică, filosofie, teologie publicate în mari centre de cultură
occidentale: un tratat despre circulaţia sângelui al lui Alexandru Mavrocordat:
Pneumaticum instrumentum circulandi sanguinis, apărut la Bologna în 1664,
Mărturisirea ortodoxă a mitropolitului Kiev-ului, Petru Movilă, apărută la
Amsterdam în 1666, lucrarea lui Nicolae Milescu Scriere despre credinţa grecilor,
apărută la Paris în 1669, tratatul teologului Andreas Wissowatius Stimuli uirtutum
fraena peccatorum, Amsterdam, 1682, tratatul de fizică al flamandului Van
Helmont, publicat în 1682 la Frankfurt (Lemny 2010: 14−44). Opera cantemiriană
este diferită, în sensul în care fondul său filosofic preia dispute medievale, iar viaţa
la Constantinopole, apoi în Rusia, în partea opusă occidentului, i-a provocat desigur
multă frustrare şi aspiraţii culturale cosmopolite. În cartea sa despre relaţiile politice
şi literare dintre Dimitrie Cantemir şi Nicolae Mavrocordat, T. Dinu prezintă cele
două personalităţi ca indivizi „poligloţi, mânuind deopotrivă greaca şi turca, (…)
elina şi latina” (Dinu 2011: 5).

Parcursul educaţional şi marile oraşe frecventate de Cantemir, inclusiv
campaniile în Europa Centrală, sunt repere importante în elucidarea surselor operei
sale (mă refer în această comunicare la Istoria ieroglifică). S-a scris despre „posibile
repere intertextuale” (Babeţi 1998: 62) ale romanului cantemirian, de vreme ce
influenţele exacte asupra acestuia nu au fost elucidate. Din spaţiul oriental, este
posibil să fi preluat Cantemir aşa-numitele poveşti cu animale, provenind din
literatura sanscrită. (Ibn al Moqaffa, secolul al VIII-lea, Jahidz, secolul al IX-lea şi
chiar povestea indiană Sramana şi Apsara). Un alt exeget (Dinu 2011: 104)
presupune că ideea i-a fost sugerată lui Cantemir de cifrul animalier care circula în
corespondenţa diplomatică a vremii, de asemenea de lectura Fiziologului, o carte
tradusă în Ţările Române în secolul al XVII-lea. În privinţa receptării Fiziologului,

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:49 UTC)
BDD-V2618 © 2013 Editura Alfa



Sursele Istoriei ieroglifice şi integrarea spiritului românesc ca spirit european

225

spaţiul românesc cunoaşte, în secolele al XVI-lea şi al XVIII-lea legende despre
animale provenite din Fiziolog, concomitent cu răspândirea cărţii italiene Fiore di
virtú (Sorohan 1978: 251). De cel mai mare interes devine a stabili în ce limbă a
cunoscut Cantemir Fiziologul, în ce oraş şi în ce bibliotecă, lucruri care, aşa cum se
poate constata, sunt doar presupuse. Mai târziu, legendele din Fiziolog vor fi
prelucrate în Bestiarii (în timpul Evului Mediu) (sec. XIII-XIV), în care figura
animalieră a inorogului este deopotrivă bine reprezentată.

În secolul al XV-lea, Marsilio Ficino în tratatul său de neoplatonism florentin
Theologia platonica consideră natura ca un rezervor de hieroglife, alăturându-se
unor semne heraldice, embleme, devize, care alcătuiesc în epoca respectivă ceea ce
s-ar putea numi o modă estetică (Joiţa 2004: 93).

Cel dintâi inorog este citat în Biblie, apoi la Ctesias în secolul al V-lea, cel
care îi atribuie un corn alb, negru şi roşu şi virtuţi antivelenice (Schnapper 1988:
88). A constituit un motiv în „vogă în iconografia medievală occidentală şi orientală,
apoi în estetica Renaşterii” (Lemny 2011: 73), foarte popular până în secolul al
XVII-lea (Schnapper 1988: 88). Terminologic, din limba ebraică există cuvântul re
em, căruia îi corespunde în limba elină monokeros, iar în limbile moderne
alicorn/licorn/unicorn/inorog. Încă din epopeea greco-latină, de la Homer, există
aprecieri cu privire la materiale, informaţii antropologice foarte preţioase care se vor
transmite în tradiţia culturală ulterioară. Astfel, există două categorii de vise: visele
care ies pe poarta de fildeş sunt iluzorii, în timp ce visele care ies pe poarta de corn
sunt adevărate şi împlinite.

Există un număr mare de animale purtătoare de corn: măgarul sălbatic, cerbul
lopătar, rinocerii, capra sălbatică, cămila, girafa, cerbul, toate deţinând capacităţi
medicale (Schnapper 1988: 88). Trebuie să se distingă între cornul de animal şi
cornul de inorog. Inorogul sau unicornul este un animal fantastic, un produs al
imaginaţiei, care s-a perpetuat prin tradiţie în lucrările enciclopedice, făcând obiectul
analizelor şi cercetărilor multiple în ştiinţele umaniste. Virtuţile profilactice ale
cornului îl fac să devină un material foarte scump în detectarea şi anihilarea
otrăvurilor, mai cu seamă în curţile italiene, în care se înregistrează cazuri frecvente
de otrăviri (Schnapper 1988:89).

După structura sa fantastică, inorogul este un animal hermafrodit, care conţine
coincidentia oppositorum, masculinul şi femininul, asociat unor alte fiinţe fabuloase
precum phenix-ul, broasca ţestoasă, dragonul, denumit fiind K’i-lin şi al-‘Anqâ
(Sorohan 1978: 249−250).

Inorogul reprezintă un motiv cultural paneuropean: aş enumera tapiseriile
franceze de la Muzeul Cluny din Paris, datând din secolul al XV-lea, romanul
scriitoarei americane contemporane Kelly Jones. Romanul acesteia, Al şaptelea
licorn reuşeşte ficţionalizarea operelor de artă, a seriei de şase tapiserii din Evul
mediu francez, la care se adaugă descoperirea unei a şaptea; personajul principal al
romanului, Alexandra Pellier (Alex), de meserie critic de artă, are iniţiativa
recondiţionării şi scoaterii la licitaţie a operei, încercându-se datarea şi explicarea
genezei acesteia. Naraţiunea conţine două planuri temporale: un nivel alcătuit din
jurnal, scrisori, episoade imaginare din secolele al XV-lea şi un nivel al naraţiunii
actuale, în care viaţa personajului Alexandra Pellier se desfăşoară profesional şi
familial. De o importanţă majoră este momentul literar în care se situează scrierea

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:49 UTC)
BDD-V2618 © 2013 Editura Alfa



Ioana-Rucsandra DASCĂLU, Gabriela-Emilia DASCĂLU

226

Istoriei ieroglifice. Familiarizarea lui Dimitrie Cantemir cu limba şi cultura turcă
este o evidenţă încă din adolescenţa acestuia; în plus, după moartea tatălui său, va
deţine misiune oficială la Poarta Otomană vreme de 16 ani (1694−1710), timp în
care va trăi în spaţiul otoman şi va fi în mod semnificativ influenţat de civilizaţia
otomană. În bibliografia referitoare la opera cantemiriană a fost încadrată crearea
romanului alegoric prin raportare la literatura turcă a secolului al XVII-lea. În acest
„secol de aur” al literaturii turce, literatura va deţine specii istoriografice, cronici
foarte diferite de literatura de ficţiune. În plus, coordonata stilistică a acestor opere
este excesivitatea limbajului, a figurilor de stil, ceea ce, desigur, l-a încântat pe
Dimitrie Cantemir, dar l-a şi obligat la un efort al descifrării dintre cele mai dificile
(Babeţi 1998:65). Este posibil chiar ca decizia scriitorului de a recurge la încifrarea
personajelor în simboluri să fi fost luată ca urmare a dificultăţilor întâmpinate vreme
de decenii pentru coabitarea în spaţiul otoman şi pentru învăţarea limbii turce.

În privinţa încadrării în literatura română a timpului, aceasta se află la nivelul
cronicarilor; mult comentat a fost actul de trădare al lui Miron Costin faţă de domnul
Ţării Moldovei, Constantin Cantemir, în favoarea regelui Poloniei, gest din cauza
căruia va fi ucis la ordinul domnitorului. Greaua povară a acestei crime va plana
asupra lui Constantin Cantemir, câtă vreme fiul său va accepta foarte greu moartea
unui personaj de cultura, erudiţia şi forţa creativă a lui Miron Costin, va înţelege însă
că patria se afla într-un moment de mare cumpănă (Lemny 2010: 35).  Literatura
română se afla deopotrivă în faza cronicilor istorice, scrierea unui roman, ilustrat de
propriile desene ale autorului, aducând un aer de cosmopolitism. De aceea termenul
de discontinuitate care i se aplică arată diferenţa radicală faţă de tradiţia anterioară,
prin urmare caracterul de inovaţie şi de experiment pe care îl degajă nu poate fi
decât explicabil. Critica literară consideră chiar excesiv de modestă receptarea de
care s-a bucurat Istoria ieroglifică în literatura română, considerând că orice altă
literatură ar fi privit o asemenea operă ca o capodoperă, datorită influenţelor
culturale multiple de care a beneficiat şi din care a fost, de fapt, creată.

Din vremea lui Constantin Cantemir, care le oferise fiilor săi cea mai aleasă
educaţie, se ştie despre negocierea condiţiilor unei alianţe antiotomane cu Austria în
1690 (Dinu 2011: 13). Alexandru Mavrocordat însuşi va cumpăra, pe durata şederii
sale la Viena, cărţi ale istoricilor antici (Herodot, Tucidide, Xenofon etc.) (Dinu
2011.48). Constituirea Ligii Sfinte în anul 1684, în Austria, este o reacţie a lumii
creştine împotriva expansionismului otoman. De asemenea, între 1697−1699 vor
avea loc războaiele turco-austriece, în care expediţia otomanilor în Ungaria din anul
1697 se va încheia la Zenta cu victoria armatei austriece de sub comanda principelui
Eugeniu de Savoia (Lemny 2011: 77).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:49 UTC)
BDD-V2618 © 2013 Editura Alfa



Sursele Istoriei ieroglifice şi integrarea spiritului românesc ca spirit european

227

Prin pacea de la Karlowitz (26. I. 1699) otomanii se retrag din Ungaria şi
Transilvania, lăsând loc austriecilor.

Acest itinerar prin sursele operei lui Dimitrie Cantemir l-am întreprins
pornind de la o serie de cărţi poştale găsite în anul 2009 la Mănăstirea Stams din
Tirol, Austria. Acestea reprezintă altarul votiv al familiei Heuperger, pe care, într-un
detaliu, cu surpriză am descoperit scena doamnei şi a inorogului. Acest altar a fost
transpus în text de călugărul dominican Franz de Retza, profesor de teologie la
Universitatea din Viena în secolul al XV-lea. Textul Defensorium inuiolatae
perpetuaeque uirginitatis castissimae de genitricis Mariae se păstrează într-o serie
de manuscrise şi de incunabule în marile biblioteci europene. Este o combinaţie de
scriere în limba latină sau în limbile germană/latină şi imagine: episoade arhetipale
de esenţă religioasă care întăresc zămislirea neprihănită a celei pururea fecioare.
Scena Doamnei şi a inorogului apare în toate aceste ediţii de text de la sfârşitul
secolului al XV-lea, ceea ce demonstrează că în această perioadă unicornul
reprezenta o figură emblematică la nivelul imaginarului european, iar Dimitrie
Cantemir resimte practic dorinţa de a se racorda la acest fond european de idei,
literare şi plastice, care se continuă până în contemporaneitate.

De aici se pot dezvolta o serie de concluzii. Autoidentificarea lui Dimitrie
Cantemir sub emblema inorogului reprezintă un triumf al latinităţii, chiar al
creştinismului s-ar putea spune, ca o preluare din bestiariile de limbă latină pe care
domnitorul ar fi putut să le studieze şi să le înţeleagă foarte bine. Considerându-l pe
autor un reprezentant al culturii române, mai mult chiar, un diriguitor al acesteia, un
reprezentant de marcă, poate fi vorba despre datoria de a aspira, în numele
interesului naţional, la asigurarea relaţiilor dintre civilizaţia Moldovei şi civilizaţiile
vestice, la corelarea spaţiului românesc la o tradiţie culturală mai consistentă şi mai
timpurie. În ultimul rând, această repunere în lumină, prin raportare la cultura şi
literatura română, a picturilor de pe altarului votiv din Hall, în regiunea austriacă
Tirol, a textului care îi urmează, scris de călugărul dominican Franz de Retza,
deschid o nouă cale spre interogaţii la care un răspuns tranşant este dificil de dat: a
cunoscut Dimitrie Cantemir aceste opere literare şi plastice austriece? S-a inspirat
din această cultură vest-europeană în timpul campaniilor spre Europa Centrală din
războaiele turco-austriece? Aceste întrebări rămân deocamdată neelucidate. Se
impun în mod cert măsuri de interdisciplinaritate. Rezultate prolifice se pot primi
din partea studiilor de crosculturalitate, adică de analiză comparată între culturi.
Folosind noţiuni precum „culturi dominante” şi „culturi dominate” se poate trasa şi
urmări dinamica unor teme, motive, personaje, pe axă temporală şi spaţială. Operele
literare şi plastice reprezintă mărturii despre o anumită cultură, pe baza cărora se pot
porni investigaţii cu privire la trăsăturile definitorii ale unei anumite epoci sau ale
unui anumit popor: caracteristici precum individualism/colectivism sau cultură
orizontală/cultură verticală (Gudykunst 2003: 1−11) sunt concepte deosebit de
vehiculate în studiile culturale.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:49 UTC)
BDD-V2618 © 2013 Editura Alfa



Ioana-Rucsandra DASCĂLU, Gabriela-Emilia DASCĂLU

228

Bibliografie

Babeţi 1998: Adriana Babeţi, Bătăliile pierdute (Dimitrie Cantemir. Strategii de lectură),
Timişoara, Editura Amarcord.

Cantemir 1983: Dimitrie Cantemir, Istoria ieroglifică, (ediţie îngrijită, note şi glosar de Ion
Verdeş şi P.P. Panaitescu, Prefaţă şi tabel cronologic de Al. Duţu), (2 vol.), ediţia a II-
a, Bucureşti, Editura Minerva.

Dinu 2011: Tudor Dinu, Dimitrie Cantemir şi Nicolae Mavrocordat (Rivalităţi politice şi
literare la începutul secolului XVIII), Bucureşti, Humanitas.

Gudykunst 2003: William B. Gudykunst (editor), Cross-cultural and Intercultural
Communication, SAGE Publications, London, New Delhi Thousand Oaks.

Joiţa 2004: Monica Joiţa, Timp şi istorie în opera lui Cantemir: surse, resurse, ecouri, un
eseu de istoria mentalităţilor, Craiova, Editura Scrisul Românesc.

Jones 2007: Kelly Jones, Al şaptelea licorn, (traducere din engleză şi note de Carmen Paţac),
Bucureşti, Editura Humanitas (Fiction).

Lemny 2010: Ştefan Lemny, Cantemireştii (Aventura europeană a unei familii princiare din
secolul al XVIII-lea), Iaşi, Editura Polirom.

Schnapper 1988: Antoine Schnapper, Le géant, la licorne, la tulipe (Collections françaises au
XVIIe siècle), Paris, Flammarion.

Sorohan 1978: Elvira Sorohan, Cantemir în „Cartea ieroglifelor”, Bucureşti, Editura
Minerva, 1978.

Foto: Stift Stams Museum, Votivaltar der Familie Heuperger, Hall, 1426, Kunstverlag Foto
Baumgartner Gesmbh Graz, Österreich.

The Sources of “The Hieroglyphic History” and the Integration of
the Romanian Spirit as an European One

I have encountered the motif of the unicorn in several works of the European
culture: the votiv altar from Hall, Austria, the tapestries of Cluny, France, the present-day
novel of the American writer Kelly Jones.

A very important role in defining Dimitrie Cantemir as an illuminist avant-la-lettre,
the first European spirit meant to build bridges between Romania and western cultures plays
the correct identification of the sources he used in the complicated symbols of the
Hieroglyphic History.

His sources were defined as having too many significations for us to identify the
symbolic value they really had for him (Lemny 2010:73); the literary motif is famous in the
western and eastern medieval iconography, then in the Renaissance esthetics (Lemny 2010).

Another book in the bibliography, dedicated to the novel of the hieroglyphs, proposes
itself to set the roots of this animal allegory in the European South-East, as well as in the
near Orient, up to the „Physiologus” (Sorohan 1977:18).

Cantemir’s sources of inspiration are pronounced in the entire bibliography; however,
the correct interpretation of the unicorn is not clarified.

The fictionalization of the unicorn motif in Kelly Jones’ novel, The Seventh Unicorn,
reflects a special interest in preserving the global values of the European and universal
cultures. The presence of the unicorn in the European and universal art and its appearance in
Cantemir’s novel show the cultural aspiration of the Romanian literature in the 18th century.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:49 UTC)
BDD-V2618 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

