
 
 
 

De la „Lumea de Dincolo” la „Celălalt Tărâm”. 
Resemantizarea unei geografii pre-creştine 

 
Adrian CRUPA∗ 

 
Key-words: reality, The Actual World, The World Beyond, The Other Land 

 
Argument 
În studiul despre Reprezentarea spaţiului în cultura tradiţională românească, 

Ernest Bernea identifica, dincolo de modelele consacrate ale ordonării spaţiului după 
punctele cardinale (Răsărit, Apus, Miază-zi, Miază-noapte), după axa lumii (sus/jos; 
Naltul ceriului, Afundul pământului, Cuprinsul/faţa pământului) ori după ordinea 
morală creştină (Rai, Lumea de aici, Iad), o zonă, mai precis o „altă lume”, care nu 
se încadra în niciuna dintre schemele de reprezentare amintite. A numit acea „altă 
lume” cu sintagma „Celălalt Tărâm”, acordându-i mai puţin de o pagină de text în 
volum, nereuşind însă să-i elucideze prezenţa insolită într-un sistem de ordonare a 
realităţii care o excludea: 

Celălalt tărâm nu e din lumea noastră, dar nu e nici Iadul. E o lume aparte, cu 
dimensiuni şi moduri de a fi proprii şi mai ales cu un spirit propriu. E tot un fel de 
pământ, dar în alt loc şi altcumva; e un loc deschis undeva unui fel nesănătos de a se 
manifesta lumea [...]. „Celălalt Tărâm” nu are o determinare precisă de loc; uneori e 
sub pământ, alteori în pământ şi nu sunt rare cazurile când este imaginat undeva în 
spaţiul atmosferic, către cer (Bernea 2005: 92). 

Imprecizia acestei definiri şi a situării respectivei „lumi” în logica geografiei 
unei culturi creştine surprinde cercetătorul contemporan al culturii tradiţionale 
deoarece pare să tulbure ordinea cosmică ce defineşte realitatea în viziunea gândirii 
tradiţionale. Studiul ce urmează îşi propune să afle o explicaţie acestei prezenţe 
inedite. 

 
Raportarea la realitate 
În accepţie generală, omul este definit (şi, prin aceasta, diferenţiat de celelalte 

vietăţi) prin cel puţin două însuşiri fundamentale: manifestă conştiinţă de sine şi, în 
baza acesteia, are capacitatea de a cugeta şi, prin ea, de a cunoaşte / a înţelege 
lumea în care trăieşte. Or, respectivele însuşiri, plasează omul în realitate într-o 
manieră diferită faţă de situarea unui animal în ordinea realului. Mai precis, situarea 
omului în real este una indirectă. În raportarea indirectă la realitate (prin medierea 
presupusă de cunoaştere şi de reprezentare) se cuvine a fi căutate originile 
posibilităţii, specific umane, de a concepe şi de a locui în „alte lumi”, realităţi 

                                                 
∗ Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iași, România.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:17 UTC)
BDD-V2556 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Adrian CRUPA 

 388 

diferite de cea i-mediată, a „vieţii cotidiene”1 în care instalarea se realizează prin 
simţuri. Demonstraţia ce urmează se va întemeia aşadar pe constatarea că, spre 
deosebire de animal, omul nu locuieşte în „lumea-aşa-cum-este”, ci în „lumea-aşa-
cum-o-cunoaşte/şi-o-reprezintă”. Altfel formulată, constatarea aceasta este prezentă 
şi în gândirea tradiţională: „Lumea asta-i cum o vezi,/ Aialaltă-i cum o crezi,/ Lumea 
asta nu-i a mea,/ Aialaltă nici aşa” (Papadima 1963: 33–34), ceea ce denotă 
conştiinţa faptului că lumea impresiilor, a simţurilor, nu e totuna cu realitatea 
originară2. Pe această distincţie între două niveluri ale realului care începe să 
opereze în perioada de apus a paradigmei mitice se fondează ulterior dubla ipostază 
a „lumii celeilalte”: „lumea de dincolo” – tărâm nepământean către care se îndreaptă 
sufletele pământenilor şi „celălalt tărâm” – denumire generică a „lumii nevăzute” 
aşa cum era reprezentată în gândirea mitică, dar care nu îşi mai găseşte locul în 
paradigma religioasă de mai târziu3.  

 
„Lumea de Dincolo” în gândirea mitică 
Ioan Petru Culianu identifica în studiul său despre Călătorii în lumea de 

dincolo, după ce în prealabil a operat o analiză comparată a diverselor maniere de a 
călători într-acolo în diferitele tradiţii (de la cele ale şamanilor ori ale cărţilor 
morţilor egiptene, taoiste sau budiste, la cele amintite în scrierile antice 
mesopotamiene, eline sau iudaice, sau la cele – de dată mai recentă – din spaţiul 
creştin şi musulman), o serie de invarianţi antropologici ai respectivului topos: 
„există o altă lume”, „lumea cealaltă este localizată în cer”, „există un trup şi un 
suflet”, „trupul moare şi sufletul merge pe lumea cealaltă” (Culianu 2002: 48). 

Aceşti invarianţi sunt specifici îndeosebi culturilor tradiţionale, dar – într-o 
oarecare măsură – şi celor arhaice (dominate adică de gândirea mitico-simbolică). 
Precizarea „într-o oarecare măsură” nu este întâmplătoare, ea semnalând faptul că în 
gândirea mitică realitatea este lecturată unitar4, în omogenitatea şi 
complementaritatea ei, deşi este reprezentată în dubla ipostază a lumii văzute şi a 
celei nevăzute (ambele rezultate ale hierogamiei cosmice originare). Pentru omul 
arhaic nu există aşadar două realităţi (de genul celei „originare” şi a celeilalte, 
„contemporane/cotidiene”), radical diferite şi aflate în opoziţie totală, ci, dimpotrivă, 
realitatea este una şi ea trebuie lecturată în descendenţa originarului. Iată de ce a 
vorbi despre existenţa unor „alte lumi” în accepţiune modernă este impropriu. Se 

                                                 
1 În accepţiunea lui Peter L. Berger şi Thomas Luckmann, realitatea vieţii cotidiene este 

„organizată în jurul unui «aici» al corpului meu şi al unui «acum» al prezentului meu” (Berger, 
Luckmann 1999: 32). 

2 A se vedea în acest sens constatarea pe care o face Mircea Eliade în capitolul Miturile şi 
poveştile cu zâne situat la sfârşitul volumului Aspecte ale mitului, constatare conform căreia 
reprezentanţii unor culturi primitive din insulele Oceaniei manifestă conştiinţa acută a „istoriilor 
adevărate” şi a celor „false”, primele făcând obiectul credinţelor religioase în vreme ce ultimele au o 
valoare preponderent etiologică şi etică. Remarcabil este faptul că respectivii includeau, fără a fi fost 
creştini, „istoria lui Iisus” printre „istoriile adevărate” (Eliade 1978: 181–189 passim). 

3 Distincţia între „sacrul” specific gândirii mitice şi „religiosul” specific vârstei ulterioare 
dominată de logos (creştinismul şi toate marile religii ordonate teologic incluzându-se în această 
categorie) moşteneşte tradiţia întemeiată de Rudolf Otto şi de Mircea Eliade. 

4 În acest sens, Georges Gusdorf constata că „pentru omul primitiv nu există două imagini ale 
universului, una «obiectivă», «reală» şi alta «mitică», ci o lectură unică a peisajului” (Gusdorf 1996: 11). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:17 UTC)
BDD-V2556 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



De la „Lumea de Dincolo” la „Celălalt Tărâm”... 

 389 

poate totuşi constata o orientare a acestei realităţi unitare, o ordonare în diferite 
grade de intensitate a lumii. Este şi motivul pentru care în majoritatea covârşitoare a 
culturilor arhaice se vorbeşte despre o „lume de dincolo” în care sălăşluiesc – după 
moarte – sufletele oamenilor des-trupaţi, reprezentate ca ecouri palide ale fiinţelor ce 
au fost în „lumea de aici”, „umbre” sau chiar „fantome” (în terminologia adoptată de 
Ioan Petru Culianu). Se poate conchide, aşadar, că pentru gândirea mitică, „lumea 
de dincolo” nu este atât o „altă lume”, cât o „altă stare” (de stand-by, s-ar putea 
spune) a lumii unice. 

 
„Lumea de Dincolo” în gândirea tradiţională 
În culturile tradiţionale, deşi aparent rămâne asemănătoare (există şi aici o 

„lume de dincolo” înţeleasă ca parte a tandemului „lumea de aici” – „lumea de 
dincolo”), situaţia se prezintă într-un mod sensibil diferit. Astfel, chiar dacă lumile 
sunt reprezentate în inter-relaţia şi în complementaritatea dintre ele (trecerea dinspre 
„lumea de aici” către cea „de dincolo” prin moarte fiind tot atât de firească – după Ion 
Ghinoiu5 – ca şi cea dinspre pre-existenţă spre existenţă/„lumea de aici” – prin naştere, 
ambele situându-se sub incidenţa rânduielii cosmice), totuşi realul este mult polarizat 
cu preponderenţă pe criteriile moralei religioase. Atunci când conştiinţa religioasă 
intervine în lecturarea realului, are loc un accentuat proces de sciziune a lumii, în 
sensul polarizării ei pe principii morale (Rai vs. Iad, Lumea de aici vs. Lumea de 
dincolo). „Cu cât o religie este mai complexă – remarcă în acest sens Ioan Petru 
Culianu în textul citat –, cu atât mai complexă devine lumea morţilor. În unele cazuri, 
noţiunea de «lume de dincolo» face obiectul unor interpretări extrem de sofisticate” 
(Culianu 2002: 296). Totalitatea aspectelor realităţii care odinioară erau înţelese în 
perspectiva unificatoare a originarului nu mai este prin urmare la fel de omogenă, 
valorizarea religioasă, în sens pozitiv sau negativ, funcţionând şi în acest plan. 

Călătoria către „lumea de dincolo” pe care sufletul defunctului o întreprinde şi 
natura respectivului tărâm în care se va desfăşura viaţa viitoare vor fi cele mai 
expuse polarizării exercitate de moralele noilor religii constituite. Trecerea 
„dincolo” se va conforma astfel unui adevărat set de precepte (coagulate sub forma 
„cărţilor morţilor”) de a căror respectare necondiţionată va ţine întreaga viaţă 
viitoare a celui mort. Prin urmare, pe filiera valorizării morale6 a diverselor acte 
săvârşite sau pe cale de a fi săvârşite, „lumea de aici” constituie in nunce punctul de 
constituire – pe calea recompensei ori a pedepsei – a „lumii de dincolo”. Din această 
ecuaţie cu doi termeni inter-relaţionaţi sub raport cauzal este însă scoasă în afară 
jumătate din universul ce se va fi constituit la începuturi. În noua ordine de lecturare 
a realităţii „Lumea de aici”, văzută, este înţeleasă prin prisma „lumii de dincolo”, 
viitoare, valorizată moral, iar nu prin prisma „lumii nevăzute”, a spiritelor ce susţin 
natura imediată şi Cosmosul întreg. În consecinţă, „lumea nevăzută”, exilată astfel, 
se va refugia într-un no man’s land căruia, în cultura română tradiţională, i s-a spus 
„celălalt tărâm”. 

 
                                                 

5 Ideea este dezvoltată pe larg de către Ion Ghinoiu în volumul Lumea de aici, lumea de 
dincolo. Ipostaze româneşti ale nemuririi, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, 1999. 

6 Deşi, afirmă Ion Ghinoiu, „pentru oamenii societăţilor primitive fericirea şi nefericirea nu sunt 
determinate întotdeauna de faptele bune sau rele făcute în viaţă” (Ghinoiu 1999: 88). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:17 UTC)
BDD-V2556 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Adrian CRUPA 

 390 

„Celălalt Tărâm” 
Separarea operată în cultura tradiţională între „lumea de dincolo” şi „celălalt 

tărâm” devine mai uşor de înţeles dacă este asociată cu separarea, petrecută în 
spaţiul aceleiaşi gândiri tradiţionale, dintre cunoaşterea de tip teologic sau religios 
de cea de tip magic7. De fapt, modalitatea însăşi de accedere către cele două 
dimensiuni ale realităţii ţine de cele două tipuri de cunoaştere amintite: „lumea de 
dincolo” va fi lecturată cu preponderenţă cu mijloacele gândirii religioase, ale 
misticului, în vreme ce „celălalt tărâm” ca fi cunoscut cu precădere pe calea magiei, 
mai ales a celei participative. Distincţia dintre cele două „lumi” este aşadar în 
principal una ce ţine de cunoaşterea lor (religioasă, respectiv magică) şi mai apoi de 
natura lor (divino-umană, theandrică – în prima situaţie, respectiv meta-/para-
umană, în a doua situaţie). 

Este cazul, de exemplu, a marii familii de genius loci, spirite cu care omul 
culturilor tradiţionale – agrare de regulă – are de a face în mod regulat şi cu care se 
cade a trăi în bună înţelegere spre a putea duce un trai tihnit. Receptată prin grila 
moralei religioase (cum e cea creştină), familia daimon-ilor nu se mai regăseşte în 
sistemul de reprezentare a realului. Spiritele apelor, ale pădurilor, munţilor ş.a. nu 
sunt recunoscute drept făpturi ale lui Dumnezeu, de vreme ce nu sunt pomenite ca 
atare în cartea Facerii. Nu sunt îngeri, atâta timp cât tradiţia orală despre facerea 
lumii nevăzute nu le menţionează. Aşadar, dacă existenţa lor nu este certificată de 
tradiţia religioasă şi dacă descendenţa lor nu e una divină (pozitivă, deci), unde pot fi 
plasate respectivele spirite în ordinea realului şi de care parte (ce a fiinţelor lui 
Dumnezeu, sau cea a făpturilor căzute)? Din perspectiva umanităţii moderne 
impasul ar fi putut fi uşor depăşit prin ignorarea întregii familii de spirite cu care 
inter-relaţia ar fi fost practic inexistentă. Pentru omul tradiţional însă, ţăran de 
regulă, care în mod curent are nevoie ca natura să-i fie prielnică, care are nevoie de 
încuviinţarea şi ajutorul puterilor spirituale ale locurilor şi elementelor din natură, 
ignorarea respectivelor realităţi spirituale este de-a dreptul imposibilă. Impasul 
devine prin urmare şi mai accentuat pentru conştiinţa acelui om dezvoltată pe criterii 
specific creştine („bunul creştin”). Reacţia firească, în virtutea moralei creştine, pare 
să fie catalogarea familiei spiritelor drept demoni, trimişi ai Satanei, urmată de 
expulzarea lor din „lumea de aici” în iad. În termeni gnoseologici, aceasta ar 
echivala cu abandonul cunoaşterii magice8 (definită de participare, de noţiunea de 
mana, ş.a.) şi înlocuirea ei cu o cunoaştere eminamente raţională şi religioasă, dar 
încercând să răspundă aceloraşi nevoi: 

Astfel, conştiinţa intelectuală nu ar putea fi considerată ca o măsură autentică a 
lui Dumnezeu – cu atât mai mult, de altfel, cu cât ea nu epuizează realitatea eului şi 
nici pe cea a lumii. Fără îndoială, ea poate furniza o cheie, o modalitate de apropiere – 
dar această cheie nu-şi dobândeşte sensul decât prin referire la o realitate pe care o 
desemnează şi care este, deci, presupusă de către ea. Fiinţa umană nu se creează 
singură. Ea se descoperă în comunicare cu lumea, cu ceilalţi şi cu sine însăşi, cu 
Dumnezeu. Fiinţa în situaţie se afirmă ca un ansamblu de directive date iniţial 

                                                 
7 Despre cele trei tipuri de cunoaştere specifice gândirii tradiţionale – pozitivistă, magică şi 

religioasă – vezi Focşa 1937: 200–211 passim. 
8 Diversele aspecte ale cunoaşterii magice sunt semnalate de Georges Gusdorf în prima parte – 

Conştiinţa mitică – a opului citat (Gusdorf 1996: 11–85 passim). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:17 UTC)
BDD-V2556 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



De la „Lumea de Dincolo” la „Celălalt Tărâm”... 

 391 

conştiinţei, sub forma unor vecţiuni, a unor relaţii concrete care orientează 
statornicirea omului în univers (Gusdorf 1996: 216). 

Cu atât mai mult, discursul devine pertinent dacă se ia în considerare natura 
personajelor ce populează „tărâmul celălat”. Comparând varianta românească a 
„celuilalt tărâm” cu cele specifice altor culturi arhaice şi tradiţionale, Victor 
Kernbach observa drept constată universală faptul că acolo „locuieşte tot ce nu este 
omenesc (s.n. A.C.): zânele, zmeii, balaurii, spiritele, făpturile teratologice animale 
sau vegetale” (Kernbach 1995: 609a). Această minoritate de făpturi meta-/para-
umane de sorginte pre-creştină nu se încadra, după cum s-a văzut, nici în „lumea de 
aici” – domeniu al pozitivului, şi nici în „lumea de dincolo”, fie în ipostaza Raiului, 
fie în cea a Iadului. Gândirea tradiţională, funcţionând deja în virtutea paradigmei 
creştine, dar moştenind în acelaşi timp şi certitudinea rânduielii cosmice, a găsit 
aşadar soluţia elaborării unui pseudo-getto în care să plaseze toate acele făpturi ce nu 
se mai încadrau noii ordini a realităţii, dar a căror existenţă nu putea fi (încă) 
ignorată. În contextul creştinismului cosmic9 „celălalt tărâm” reprezintă lumea 
fabuloasă în care făpturile amintite sălăşluiesc, mai degrabă decât sunt exilate şi în 
care omul poate ajunge îndeosebi pe calea săvârşirii diverselor acte magice sau 
utilizării diverselor obiecte (cu însuşiri) magice. „De regulă – constată Victor 
Kernbach în dicţionarul citat – în Tărâmul Celălalt, nu se trece simplu, evident, ca 
de pe un teritoriu geografic pe altul, nici prin ascensiune mistică sau mecanică, aşa 
ca de pe pământ în cer, ci aproape totdeauna prin transgresare magică, subiectivă sau 
obiectivă” (Kernbach 1995: 609a). 

 
Concluzii 
Prin diferenţa calitativă statuată între lumile universului creştin („de aici” şi „de 

dincolo”) şi „T ărâmul Celălalt”, acceptată ca firească în contextul creştinismului 
cosmic, se rezolvă la nivelul gândirii tradiţionale două probleme majore cu care 
modernitatea încă se confruntă: pe de o parte, problema incompatibilităţii de natură 
între două universuri calitativ diferite, pe de altă parte, problema izolării (permisive în 
anumite condiţii) a celor două categorii de „alte lumi”. Lumea omului tradiţional era 
aşadar mult mai bogată decât cea a modernului, fie şi pentru simplul fapt că drumurile 
sale duceau dinspre „lumea de aici”, atât către „lumea de dincolo”, dar şi către 
„Celălalt Tărâm”, iar nu doar dinspre „lumea de aici” către aceeaşi „lume de aici”.  

 

                                                 
9 „Este vorba în fond de un fenomen de omologare a unor universuri religioase diverse şi 

multiforme. [...] Fenomenul este important pentru că el caracterizează creativitatea religioasă de tip 
folcloric. Este vorba de o creativitate paralelă cu cea a teologilor, a misticilor şi a artiştilor. Se poate 
vorbi de un «creştinism cosmic» pentru că, pe de o parte, misterul christologic este proiectat în întreaga 
Natură şi, pe de altă parte, elementele istorice ale creştinismului sunt neglijate; se insistă, dimpotrivă, 
pe dimensiunea liturgică a existenţei în lume. Concepţia unui cosmos răscumpărat prin moartea şi 
învierea Mântuitorului, sanctificat prin paşii lui Dumnezeu, ai lui Iisus, ai Fecioarei şi ai Sfinţilor, 
permitea să se regăsească, fie şi sporadic, şi simbolic, o lume încărcată de virtuţi şi frumuseţi jefuite 
lumii istorice de războaie şi spaimele lor” (Eliade 1991: 368–371). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:17 UTC)
BDD-V2556 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Adrian CRUPA 

 392 

Bibliografie selectivă 

Berger, Luckmann 1999: Peter L. Berger, Thomas Luckmann, Construirea socială a realităţii. 
Tratat de sociologia cunoaşterii, traducere de Alex Butucelea, Bucureşti, Editura 
Univers. 

Bernea 2005: Ernest Bernea, Spaţiu, timp şi cauzalitate la poporul român, ediţia a doua, 
revizuită, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Culianu 2002: Ioan Petru Culianu, Călătorii în lumea de dincolo, ediţia a treia, traducere de 
Gabriela şi Andrei Oişteanu, Prefaţă şi note de Andrei Oişteanu, cuvânt-înainte de 
Lawrence E. Sullivan, în româneşte de Sorin Antohi, Iaşi, Editura Polirom. 

Eliade 1978: Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, traducere de Paul G. Dinopol, Bucureşti, 
Editura Univers. 

Eliade 1991: Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, ediţia a II-a, vol. II, De la 
Gautama Buddha până la triumful creştinismului, traducere şi postfaţă de Cezar Baltag, 
Bucureşti, Editura Ştiinţifică. 

Focşa 1937: Gh. Focşa, Aspectele spiritualităţii săteşti, în „Sociologie Românească”, anul II, 
nr. 5–6, mai–iunie, p. 197–211. 

Ghinoiu 1999: Ion Ghinoiu, Lumea de aici, lumea de dincolo. Ipostaze româneşti ale 
nemuririi, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române. 

Gusdorf 1996: Georges Gusdorf, Mit şi metafizică. Introducere în filosofie, traducere de 
Lizuca Popescu-Ciobanu şi Adina Tihu, Timişoara, Editura Amarcord. 

Kernbach 1995: Victor Kernbach, Dicţionar de mitologie generală. Mituri. Divinităţi. Religii, 
Bucureşti, Editura Albatros.  

Papadima 1963: *** Cu cât cânt, atâta sânt. Antologie a liricii populare, ediţie îngrijită şi 
studiu introductiv de Ovidiu Papadima, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 

 
From „The World Beyond” to „The Other Land”.  

Redefining of a pre-Christian Geography 
 

Our study examines how is approached and solved, in the realms of the Romanian 
traditional thinking, the tension generated by the representation of reality in the Christian 
paradigm (“The Actual World” and “The World Beyond” are morally valued in Heaven and 
Hell) and “The Other Land”, as a redefined form of the “Unseen World” specific for the 
mythical paradigm of thinking. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:17 UTC)
BDD-V2556 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

