
 
 

Minoritatea lingvistică generată de motive didactic-profesionale  

sau  

„Români pe cont propriu” 

 
Emilia IVANCU 

Georgeta ORIAN 
 

Ne propunem să valorificăm experienţa de Lectori de limba română şi să 

abordăm câteva dintre aspectele pe care le presupune predarea limbii române ca limbă 

străină, pe de-o parte, şi, pe de alta, felul în care luarea în posesie a unei limbi străine 

(în cazul nostru, limba română) poate genera un soi de „comunitate” lingvistică, 

minoritară probabil, dar cu particularităţi care o diferenţiază şi o fac să fie una 

specială. Dincolo de implicaţiile care privesc paradigma didactică, urmărim 

disponibilitatea către un celălalt lingvistic, deschiderea către străin şi motivele acestei 

deschideri, precum şi felul în care se (de)conturează această minoritate lingvistică, pe 

măsură ce distanţa dintre ego şi alter se reduce.  

 
Forma lingvistică în care ne exprimăm ne defineşte ca identitate nu numai 

lingvistică, dar şi culturală, etnică şi naţională, ne defineşte ca indivizi care se 
raportează atât la comunitatea lingvistică şi etnică de care aparţin, dar în acelaşi timp, la 
comunitatea/comunităţile lingvistică/-e de care se diferenţiază şi fără de care nu s-ar 
putea defini. Identitatea, de oricare sorginte ar fi ea, nu se poate realiza fără măsura 
alterităţii, indiferent dacă această alteritate este reflectată de Sine, Divinitate sau 
Celălalt. În calitate de Străin într-un spaţiu lingvistic diferit de cel nativ, formele 
manifestării identităţii şi ale alterităţii devin oarecum cameleonice, dar în aceeaşi 
măsură şi versatile, în sensul în care Străinul are tendinţa, în acelaşi timp, de a se adapta 
spaţiului primitor (şi aici înţelegem prin spaţiu orice formă de primire, de la spaţiul 
public, oficial, la cel apropiat şi neoficial, dar, şi de a-şi menţine şi chiar accentua 
trăsăturile identitare definitorii. Tendinţa de adaptare, ca de altfel şi cea de menţinere a 
simbolurilor identitare este uşor de înţeles. Fenomenul, oarecum interesant, care se 
petrece, în primul rând, la nivel mental pentru Străinul nostru este unul cu adevărat 
curios şi interesant mai ales dacă  are loc un transfer lingvistic (implicit şi identitar), nu 
cum se face în mod obişnuit din direcţia Spaţiului gazdă către Străin, ci din direcţia 
Străinului către Spaţiul gazdă. Vom încerca în rândurile următoare să redăm acest 
proces de transfer lingvistic identitar care are loc în situaţia lectorului de limba română 
care predă limba română în cazul nostru într-un cadru universitar academic, dar se va 
confrunta cu situaţii lingvistice de transfer şi în cadre mai puţin oficiale, la fel de 
importante precum cel din cadrul oficial, formal. În studiul nostru de caz, spaţiul gazdă 
va fi spaţiul polonez, mai precis, Universitatea „Adam Mickiewicz” din Poznań.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:55 UTC)
BDD-V2507 © 2007 Editura Alfa



Emilia IVANCU, Georgeta ORIAN 

 774 

M. Bakhtin, în volumul de studii despre imaginaţia dialogică1, expune  teoria 
pericolului lingvistic ce apare în momentul în care un cuvânt se materializează într-un 
dialog între două persoane. Cuvântul pe care noi, ca vorbitori, nativi, să spunem, pentru 
că este cazul cel mai comun, îl pronunţăm pentru a transmite Celuilalt mesajul nostru, 
poartă cu sine marca alterităţii absolute, în mod paradoxal, tocmai pentru că, în situaţia 
enunţării, noi nu suntem, cum avem tendinţa în mod foarte naiv să credem, creatorii 
sensului pe care îl transmitem ci, de fapt, acel sens care se află la baza intenţionalităţii 
noastre nu este nici pe departe singurul pe care cuvântul îl poartă cu sine. Cuvântul pe 
care îl enunţăm poartă, pe lângă sensul intenţionat de noi, toate sensurile pe care acel 
cuvânt le-a acumulat în timp, iar pericolul alterării mesajului intenţionat de noi nu este 
aproape niciodată conştientizat de vorbitor. Teoria bakhtiniană prezintă, astfel, o 
expunere a identităţii lingvistice şi mentale a vorbitorului care, de altfel, se confruntă cu 
identităţile Celorlalţi, la fiecare moment al verbalizării ideilor şi gândurilor sale. Mai 
mult decât atât, identitatea care se manifestă în formă verbalizată şi care îşi expune 
coordonatele prin procesul verbalizării, este cât se poate de fragilă, precum este şi 
drumul mesajului de la vorbitor către receptor. Mergând în continuarea acestei terorii, 
am putea spune că o experienţă de transfer lingvistic pe care o traversează un lector, în 
cazul nostru un lector de limba română, expune o identitate lingvistică de cel puţin două 
ori asumată: o dată este vorba de identitatea lingvistică  a limbii române asumată la 
nivel oficial şi care reprezintă, în acest cadru oficial, motorul care pune în mişcare 
transferul lingvistic identitar propriu-zis, iar în al doilea rând, identitatea lingvistică 
individuală a lectorului, al cărei motor este stilul propriu al vorbitorului, format de 
educaţie, regiunea lingvistică din care provine lectorul (vorbitorul), lecturile personale etc. 

Acest transfer lingvistic ce are loc prin activarea celor două motoare lingvistice 
şi identitare în acelaşi timp, creează în spaţiul mental al lectorului exact senzaţia de 
conştientizare, absentă în producerea lingvistică obişnuită, în dialogul obişnuit dintre 
doi sau mai mulţi vorbitori. Actul de predare, de transfer lingvistic asumat către 
vorbitori non-nativi ai unei limbi, produce asupra emiţătorului o obiectivare a sensurilor 
multiple pe care le poate transfera un cuvânt sau o expresie lingvistică asupra 
destinatarului şi o detaşare rece faţă de stilul de vorbire al lectorului. Fenomenul este cu 
atât mai interesant cu cât el are loc doar în situaţii de transfer lingvistic de acest gen. 
Mai mult decât atât, această obiectivare a procesului de producere de material lingvistic 
ce are loc în procesul predării limbii române este cu atât mai controlat şi obiectivat de 
către emiţător, cu cât se întâlnesc numeroase cuvinte,  fie de origine slavă sau de altă 
origine, ce pot avea un anumit sens în limba română şi care, prin asociere, pot produce 
capcane lingvistice în momentul identificării corespondentelor din limba polonă [ex. 
Zaraza (pol. infecţie, boală, epidemie), kon (pol. cal etc.)]. Identitatea lingvistică a 
emiţătorului (lectorului român) devine, aşadar, în cadrul procesului de transfer 
lingvistic, o identitate mult mai asumată în desfăşurarea ei decât este în mod obişnuit, 
iar unităţile lingvistice purtătoare de sens sunt la rândul lor, datorită asumării şi 
conştientizării de către emiţător, mult mai contextualizate decât în mod obişnuit. Teoria 
bakhtiniană este cu atât mai adevărată în aceste situaţii de transfer lingvistic cu cât 
cuvintele nou învăţate de către vorbitorii polonezi pierd o parte din sensurile lor 

                                                 
1 Mihail Bakhtin, The Dialogic Imagination, Austin, The University of Texas Press, 1981, p. 323-324. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:55 UTC)
BDD-V2507 © 2007 Editura Alfa



Minoritatea lingvistică generată de motive didactic-profesionale sau „Români pe cont propriu” 

 775 

acumulate în cadrul lingvistic pur românesc şi preiau conotaţii sau sensuri ale diferitelor 
corespondente poloneze. 

În continuarea acestei idei, ar fi de menţionat o problemă extrem de stringentă 
la nivelul instrumentelor de care are nevoie orice românist, cu atât mai mult studenţii 
străini care învaţă limba română la nivel academic şi, evident, cadrul didactic care predă 
limba română. În cadrul oricărui proces de predare-învăţare a unei limbi străine, 
dicţionarele se află pe primul loc în cadrul acestui proces. În această privinţă, experienţa 
de lector de limba română ne arată o evidenţă destul de tragică cu privire la dicţionarele 
existente ale limbii române: în primul rând, Dicţionarul explicativ al limbii române nu 
este adaptat la forma existentă a limbii române vorbite în România astăzi. Ultima 
versiune a DEX-ului conţine expresii şi forme lingvistice cu mult învechite, creând 
astfel o ruptură între identitatea lingvistică livrată în cadrul orelor de curs (fie că vorbim 
de identitatea lingvistică particulară a lectorului, fie de materialele didactice folosite). 
Un exemplu relevant ar fi folosirea expresiei a fi în poziţie (=a fi însărcinată) de către 
un student la un curs de limba română, acesta oferind ca argument DEX-ul, unde 
expresia mai sus menţionată apare ca fiind uzuală, de fapt, niciun român chestionat cu 
privire la sensul acestei expresii neştiind sensul ei, ea apărând doar în textul lui I.L. 
Caragiale, Două loturi. Dincolo de aceasta, existenţa unor diferenţe semantice şi 
formale uluitoare între DEX şi DOOM este, de asemenea, de neînţeles pentru un străin 
care studiază limba română şi, totodată, destul de greu de acceptat şi de un vorbitor 
nativ al limbii române. Am considerat că o discuţie care tratează identitatea lingvistică 
şi transferul acesteia în diferite forme poate atinge şi acest subiect al instrumentarului 
lingvistic oferit de cercetătorii şi specialiştii români, cu atât mai mult cu cât, dincolo de 
faptul că reprezintă un obstacol în învăţarea limbii române propriu-zise, creează şi un 
strat de incongruenţă mentală, lingvistică şi culturală în acelaşi timp. Este de menţionat, 
în acest caz, utilitatea existenţei Dicţionarului urban de pe internet 
(http://dictionarurban.ro/), uşor de accesat şi care reuşeşte să prezinte o imagine destul 
de complexă, în primul rând, a limbajului folosit de categoria de vorbitori tineri şi foarte 
tineri ai limbii române, şi Dicţionarul de argou al limbii române, al lui George 
Volceanov (Editura Niculescu – 2006). Totodată, mult mai util decât DEX-ul, deşi la 
rândul lui cu inadvertenţe faţă de DOOM, este Noul Dicţionar Universal al Limbii 

Române, publicat de Litera Internaţional. 
Însă, pentru a reveni la transferul identitar lingvistic ce are loc între lectorul de 

limba română şi studenţii săi, observăm că acest transfer identitar livrează cu sine şi 
imaginea prototipului de Românie care se regăseşte în imaginea lingvistică creată, 
predată şi receptată, dacă putem folosi terminologia comunicării lingvistice. Fenomenul 
care se petrece este un fenomen prin care receptorul, preluând imagini lingvistice, le 
imprimă propria experienţă lingvistică românească, dar şi cea a tiparului de gândire 
polonez, în cazul nostru, imaginile nerămânând într-o formă statică, ci dezvoltându-se, 
primind nuanţe şi culori semantice şi culturale noi. În aceste cazuri, existenţa unor 
instrumente lingvistice este absolut necesară, alături, evident, de o experienţă a limbii 
române într-o formă cât mai activă, care porneşte de le interacţiunea directă cu lectorul 
de limba română, materiale audio-video cât mai adaptate identităţii lingvistice româneşti 
actuale şi, nu în ultimul rând, o experienţă cât mai personală a limbii române prin vizite 
în România. Toate aceste lucruri sunt, fără îndoială, necesităţi evidente în cazul învăţării 
oricărei limbi străine, numai că o accentuare a acestor evidenţe este necesară în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:55 UTC)
BDD-V2507 © 2007 Editura Alfa



Emilia IVANCU, Georgeta ORIAN 

 776 

contextul instrumentarului lingvistic românesc care are nevoie de îmbunătăţiri şi 
adaptări serioase la provocările lingvistice contemporane, mai ales în contextul 
procesului de promovare (multi)lingvistică atât de bine susţinut şi întreţinut de 
instituţiile lingvistice europene actuale. 

Un nivel important la care se pliază, pe cale de consecinţă, discuţia noastră este 
acela al nucleului identitar cultural al fiecărui exponent al „minorităţii” lingvistice 
despre care vorbim. O cultură, pe care ai ales-o, alegând să-i înveţi limba, se învaţă; ca 
orice sistem, ca o limbă aşadar, are propriile reguli, poartă în sine un mod de viaţă 
implicit, deci calea cea mai sigură spre achiziţii reale este cea a „plonjării” cu totul în 
acest ansamblu de norme şi valori, astfel încât acesta să se interiorizeze. Dacă influenţa 
puternică a culturii asupra diferitelor dimensiuni psihologice este acceptată şi 
demonstrată, atunci pot fi analizate şi modificările apărute la indivizi, o dată cu 
schimbarea contextului cultural: „aflat la graniţa dintre psihologie şi antropologie, acest 
câmp de studiu este dedicat, în primul rând, misiunii de a descrie şi înţelege influenţa 
factorilor culturali asupra progresului şi comportamentului uman, influenţă care se 
traduce prin diversitatea universală a conduitelor umane şi a comportamentelor 
cotidiene. În al doilea rând, el analizează adaptarea psihologică a indivizilor atunci când 
trec într-o cultură nouă.”2 O dată asumate codurile şi chiar stereotipurile culturale, 
credem că se poate utiliza, cu referire la vorbitorii polonezi de limbă română la care ne 
raportăm, termenul de aculturaţie care „desemnează în acelaşi timp, în grade sau 
modalităţi specifice (de natură formală sau materială), mecanismele de învăţare şi de 
socializare, integrarea unui individ într-un mediu care îi este străin (s.n.) şi, în linii 
generale, procesele şi schimbările provocate de interacţiunile sau de contactele directe şi 
prelungite între grupuri etnice diferite, cu ocazia invaziilor, colonizărilor sau migrărilor, 
indiferent dacă este vorba despre schimburi sau împrumuturi, înfruntări sau respingeri, 
asimilare sau adaptare, sincretism sau reinterpretare.”3 Considerată, iniţial, de 
antropologi, un fenomen de cultură, aculturaţia pune probleme ca: situaţia de minoritate 
lingvistică, structura plurietnică şi pluriculturală, reierarhizarea valorilor, modificări 
comportamentale, un anumit tip de stress, dorinţa de a avea relaţii interculturale (sau 
negarea acestora), menţinerea şi dezvoltarea distincţiei etnice, integrarea, asimilarea sau 
segregarea. 

Avem, aşadar, în vedere termenul de „minoritate” într-un soi de definiţie 
„întoarsă”: orice dicţionar ne-ar asigura, de pildă, că „din punct de vedere sociologic, un 
grup constituie o minoritate atunci când membrii săi posedă o identitate percepută ca 
inferioară sau devalorizată din punct de vedere social.”4 Minoritatea despre care vorbim 
se autopercepe ca superioară şi aşteaptă să fie valorizată, mai mult decât este deja, din 
toate punctele de vedere, deci social, cultural, şi, de ce nu, afectiv. 

„Complicitatea” care este garantul existenţei acestei „minorităţi” stă în faptul de 
a cunoaşte limba română, de a împărtăşi şi de a adera adică la o cultură care nu e una 
„de circulaţie internaţională”. Astfel, apartenenţa culturală, nu neapărat congruentă cu 

                                                 
2 Colette Sabatier, John Berry, Imigrare şi aculturaţie, în vol. Stereotipuri, discriminare şi relaţii 

intergrupuri, coord.: Richard Y. Bourhis, Jacques-Philippe Leyens, traducere de Doina Tonner, Iaşi, 
Polirom, 1997, p. 200-222. 
3 Cf. Gilles Ferréol, Guy Jucquois (volum coordonat de), Dicţionarul alterităţii şi al relaţiilor 

interculturale, traducere de Nadia Farcaş, Iaşi, Polirom, 2005, p. 11. 
4 Ibidem, p. 416. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:55 UTC)
BDD-V2507 © 2007 Editura Alfa



Minoritatea lingvistică generată de motive didactic-profesionale sau „Români pe cont propriu” 

 777 

cea etnică, generează paradigma unui proces continuu de (re)identificare. Sentimentul 
de apartenenţă evoluează în strânsă legătură cu capacitatea omului de a se obiectiva, de 
a se configura aşa cum doreşte, de a avea un dialog sincer cu sine şi de a stabili, în urma 
acestui dialog, cum şi ce vrea să fie. Este punctul care face posibilă relativizarea 
culturală şi disponibilitatea către alte apartenenţe, alte culturi, altul. „O identitate se 
defineşte ca o construcţie permanentă de caracteristici şi apartenenţe simbolice care 
marchează limite variabile între două polarităţi: înăuntru şi în afară. Între cele două 
polarităţi [...], există spaţii mixte, metisate, care interferează şi care constituie locul 
schimburilor interculturale, al sincretismelor, al schimbărilor. O identitate se defineşte 
întotdeauna în raport cu sine şi cu Celălalt şi se construieşte între aceste două elemente 
sau, dacă vreţi, în amândouă în acelaşi timp.”5 Acest spaţiu aflat între culturi ne 
interesează: exponenţii comunităţii lingvistice de care vorbim aici se află, la distanţe 
mai mici sau mai mari de cultura noastră. Unii au făcut câţiva paşi timizi înspre cultura 
română, alţii se află undeva la jumătatea distanţei, am zice, dintre cele două culturi, 
aproape egal deschişi către ambele, şi, lucru rar şi cu atât mai îmbucurător, alţii au 
„alunecat” cu totul: pe toţi i-am numit şi i-am perceput ca „români pe cont propriu”, 
prin opţiune adică, indiferent de motivele care au generat această opţiune. Această 
apartenenţă nouă, fără pierderea celorlalte, denotă integrare, producând o modificare 
continuă a identităţilor în cauză şi reflectând sensul conceptului de interculturalitate. 

 Câteva exemple din eseurile unor studenţi pot reflecta cu succes aceste idei şi 
pot ilustra segmentul teoretic al discuţiei: „Identitatea mea în raport cu limba şi 
literatura română mi se pare o problemă destul de complexă. Păstrându-mi identitatea 
naţională totdeauna aveam o atitudine cosmopolită faţă de alte limbi şi culturi. De 
exemplu, faptul că pe vremuri învăţam limba engleză nu prea a avut influenţă asupra 
identităţii mele. Limba aceasta o tratam pur şi simplu ca pe o unealtă care îmi dă acces 
la anumite conţinuturi culturale. Altfel este cu limba română, pe care am învăţat-o mult 
mai conştient de conţinuturile ei culturale. Aproape de la început simţeam dorinţa de a 
mă apropia prin limbă de România şi cultura ei. Într-un fel, ca polonez, presupuneam că 
există multe asemănări şi legături între identitatea română şi cea poloneză. Acum ştiu că 
sunt legat de România în sens sentimental, nu pot fi indiferent faţă de ea. Ceea ce se 
întâmplă acolo, mai ales în viaţa culturală, mereu îmi atrage atenţia. Recent, cineva m-a 
întrebat dacă vara asta merg în străinătate. I-am răspuns că încă nu ştiu. Răspunsul meu 
a provocat reacţia următoare: – N-ai spus cumva că mergi în România?; – Ba da, am 
spus, merg, dar România nu mai este pentru mine străinătate (am zis pe ton glumeţ). 
Este o a doua ţară! Gluma aceasta, care mi-a ieşit în mod natural, fără să mă gândesc la 
problema identităţii, mi-a descoperit un adevăr despre mine. Prin învăţarea limbii şi 
culturii, prin călătoriile mele în România şi, mai ales, prin contact personal cu Români, 
o parte din mine a devenit românească! În ceea ce priveşte minoritatea lingvistică, 
trebuie să spun că simt că fac parte dintr-un mic (deci şi elitar!) grup de oameni care 
cunosc limba română. Limba română nu e prea răspândită în Polonia, aşadar sunt 
mândru că ştiu limba română şi niciodată nu ascund acest fapt” (K. G.). Deşi tema 
eseului pare să inducă întrucâtva răspunsul, textul include câteva probleme la care se 
impune să ne referim: complexitatea actului de conştientiza hibridizarea propriei 

                                                 
5 Philippe Blanchet, Linguistique de terrain, méthode et théorie (une approche ethno-sociolinguistique), 
Rennes, Presse universitaire de Rennes, 2000, p. 99, apud. Gilles Ferréol, Guy Jucquois, op. cit., p. 49. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:55 UTC)
BDD-V2507 © 2007 Editura Alfa



Emilia IVANCU, Georgeta ORIAN 

 778 

identităţi, relaţia cu Străinul care treptat nu mai e Străin, conştiinţa apartenenţei la o 
comunitate lingvistică specială. Apare aici diferenţa între limba română ca limbă străină 
şi limba engleză (spre exemplu) ca limbă străină: considerăm cazul limbii române ca 
fiind unul oarecum special, dincolo de orgolii subiective sau de implicite afinităţi 
identitare, din simplul motiv că aceasta nu este o „limbă de circulaţie internaţională”, ca 
să folosim o sintagmă uzată, ci o limbă care se învaţă din motive dintre cele mai diverse, 
mergând de la cele personale, profesionale etc., până la motive care ţin de un anumit 
„exotism” al său. Alte exemple, prin ingenuitate şi pitoresc, se aranjează în jurul 
aceleiaşi idei: „nu pot spune că am devenit româncă, dar am obţinut un element 
românesc la inimă şi nu mai sunt numai poloneză. [...] ca studentă la română, aparţin la 
un fel de «sectă»” (J. M.), „România este pentru mine un fel de obsesie bizară” (M. D.), 
„am mari sentimente referitor la România şi tot ce este românesc, «românitatea» trăieşte 
în mine şi mi se pare că aşa va fi până la sfârşitul vieţii mele” (R. K.) etc. 

Situaţia pe care orice lector şi-ar dori-o ar fi aceea de a-şi auzi studenţii vorbind 
între ei limba (maternă, pentru el, „străină”, pentru ei) pe care le-o predă, nu pentru a fi 
politicoşi cu nativul care e de faţă, ci ca un act spontan, necontrolat, şi care 
demonstrează cu prisosinţă că ei, într-adevăr, au făcut ca acea limbă să fie a lor, că o 
posedă, şi nu limba îi posedă pe ei. Dintr-un (simplu?) obiect de studiu, limba devine 
astfel un referent identitar: într-un institut de limbi romanice, de pildă, oricine vorbeşte 
franceză, dar numai un grup foarte restrâns vorbeşte română, fapt care generează 
conştiinţa apartenenţei la o comunitate/minoritate lingvistică specială.  

Minoritatea lingvistică pe care o avem în vedere a fost (este, continuu) generată 
de motive didactic-profesionale. Întrebat „ce înseamnă să fii profesor polonez şi să 
predai limba sau literatura română studenţilor polonezi”, unul dintre colegi răspundea 
astfel (într-un interviu intitulat Limba română în Polonia, prezentat şi consemnat de 
Toma Grigore, publicat în 1996 în „România literară”): „Să predai limba română 
studenţilor polonezi, fiind profesor polonez, este pentru mine un lucru deosebit, 
excepţional, echivalând aproape cu o misie nobilă. Dându-mi seama că limba şi 
literatura română sunt practic necunoscute (contextul politico-economic nu mă sprijinea 
şi nici specifica îndreptare a Poloniei spre Occident), mi-am zis că, iată, m-aşteaptă ceva 
mare de făcut. Să fie cunoscută şi aici cultura românească, acesta este scopul pe care-l 
urmăresc. M-am îndrăgostit de literatura română şi încerc, citind-o cu studenţii, să le 
transmit şi lor dragostea mea pentru cultura neamului românesc, unul dintre cele mai 
vechi pe continentul nostru” (Z. H.). Un alt cadru didactic spune că este „o datorie de 
onoare pentru România care, pot spune, că este a doua patrie a mea” (H. M.). Studenţii, 
întrebaţi de ce au ales să studieze limba română, şi nu franceza, spaniola, italiana sau 
engleza, răspund că, la început, fie li s-a părut că sună exotic, fie s-au gândit că va fi o 
meserie (aceea de translator, traducător, interpret etc.) de viitor. Aşa este, însă pe 
parcurs, se produc mutaţii: relaţia aceea rece, obiectivă, distantă faţă de „obiectul de 
studiu” se transformă într-o relaţie personală, devine parte integrantă din identitatea 
fiecăruia, intră în fibrele intime ale eu-lui. Ceea ce la început era străin şi era departe, 
respectiv paradigma românească, ajunge să fie asimilat pe măsură ce distanţa se reduce. 
Ego şi alter dezvoltă, în interacţiunea lor, un ataşament reciproc, aşa încât devin 
sensibili la atitudinea unuia faţă de celălalt. Nu e vorba de două „culturi minore” care s-
au găsit să se ataşeze una de cealaltă prin câteva exemplare umane. E vorba de luarea în 
posesie a unei limbi, a unei culturi în care, în cele din urmă, ajungi „să visezi”, adică îţi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:55 UTC)
BDD-V2507 © 2007 Editura Alfa



Minoritatea lingvistică generată de motive didactic-profesionale sau „Români pe cont propriu” 

 779 

intră în subconştient. Poate fi şi o chestiune de orgoliu naţional să constaţi că limba ta 
maternă a devenit, din limbă străină, a doua limbă pentru unii dintre cei care, la început, 
doreau s-o studieze din motive pur profesionale.  

Dacă, în cazul procesului de predare-învăţare, ceea ce se transferă, dincolo de 
sensurile primare ale cuvintelor şi expresiilor, este o identitate lingvistică atât personală 
(care ţine, în primul rând de contactul direct între lector şi studenţi) cât şi oficial-formală 
(aici referindu-ne la sistemul limbii române ca formă şi expresie), ceea ce aceste două 
forme identitare lingvistice transferă în mod colateral, implicit, dar şi organic, este o 
lume întreagă de sensuri în permanentă schimbare, o lume întreagă de simboluri 
culturale şi de experienţe mentale pe care numai o transgresare lingvistică nouă, alta 
decât cea maternă, o poate oferi. Ceea ce este cu adevărat interesant şi atractiv este ceea 
ce rezultă din interacţiunea aceasta lingvistic-identitară. Produsul presupune asumarea 
de către noii vorbitori ai limbii române a unei identităţi lingvistice minoritare în cazul 
limbii române şi în care minoritar nu înseamnă inferior ci tocmai apartenenţa la o 
comunitate lingvistică selectă şi provocatoare în acelaşi timp. Lectorul de limba română 
va putea să preia, sub formă de feed-back, să spunem tot identitar, ceea ce a transmis 
iniţial la rândul său, dar într-o formă nouă şi surprinzătoare pentru aproape orice 
vorbitor de limba română. Într-un chestionar aplicat studenţilor de anul IV, Filologie 
română, aşadar vorbitori specializaţi ai limbii române, fiecare a declarat că experienţa 
filologică română i-a schimbat identitatea, modul de a privi lumea şi deschiderea 
spirituală. Aceste cuvinte ar putea părea oarecum ca trădând din partea autoarelor un 
anume patriotism nepotrivit unei lumi pentru care importantă este eliminarea graniţelor 
identitare de orice fel; am spune că o asemenea perspectivă poate fi revigoratoare atât 
pentru autoarele în cauză, cât şi pentru orice vorbitor al limbii române. Interacţiunea 
lingvistică identitară de acest fel, şi întregul ei proces de altfel, pot reprezenta o 
confirmare a unei identităţi lingvistice şi culturale cât se poate de potrivită peisajului 
cultural şi lingvistic de unitate în diversitate, dar şi o experienţă de alteritate, în acest 
caz, dar de alteritate a unei identităţi comune. Oare nu aceasta ar fi reacţia firească a 
oricărui vorbitor nativ al limbii române când ar auzi spunându-se, în propria lui limbă, 
cu o sinceritate debordantă, dar şi cu o foarte mare încredere în sensurile transmise că 
„România pentru mine doare. Şi doare mai ales când mă aflu în România, pentru că 

România este în mine.”
6 

 

                                                 
6 ZH, filolog polonez, specialist în studii de românistică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:55 UTC)
BDD-V2507 © 2007 Editura Alfa



Emilia IVANCU, Georgeta ORIAN 

 780 

The Linguistic Minority Generated by Didactic and Professional Reasons 

or  

“Romanians on their Own” 
 
Our paper aims at using our experience as lecturers of Romanian language and 

approaching some aspects which teaching the Romanian language as a foreign language 
involves, on the one hand, and, on the other hand, the way in which learning a foreign language 
(in our case, the Romanian language) can create a sort of a minority linguistic community, but 
with peculiarities which differentiate and renders its individuality. Beyond the implications 
regarding the didactic paradigm, we aim at the disposal towards a linguistic Other, the opening 
towards the Foreigner, and the causes of this opening, as well as the manner in which this 
linguistic minority shapes, while the distance between the Self and the Other is reduced. 

 
Universitatea „1 Decembrie 1918”, Alba Iulia 

România 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:55 UTC)
BDD-V2507 © 2007 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

