
 
 

Auto – şi heteroimaginea: 

Majoritatea românească şi minoritatea ucraineană 

din Maramureş 

 
      Carmen DĂRĂBUŞ 

     
 Identitatea etnică, odată cu apariţia imagologiei, se construieşte, dar se şi citeşte 
prin adevărate reţele de imagini extrem de dinamince în societatea contemporană, 
detectabilă şi abordabilă mai ales fenomenologic, pentru că raportul identitate/alteritate 
colectivă este schimbător. În ceea ce priveşte raportul minoritate/majoritate în cadrul 
unui stat-naţiune, factorii implicaţi în construcţia identităţii naţionale suferă mai ales 
presiuni externe (într-o societate democratică), şi mai puţin interne. Astfel sunt cele 
exercitate de globalizare şi de presiuni transfrontaliere (minoritatea ucraineană este 
îndemnată de reprezentanţi ai statului ucrainean să ceară un învăţământ complet în 
limba ucraineană, dar tânăra generaţie are opţiuni pragmatice, dictate de oferta de 
muncă a viitorului, astfel că în construirea autoimaginii intră şi jocul prezent-viitor, fără 
a-şi nega identitatea, pe care o doreşte păstrată la nivel cultural), cărora le va urma 
curând căutarea unei balanţe globalizare/regionalizare. Astfel, „etnopsihologia şi-a 
transferat, în bună parte, problematica psihologiei interculturale, iar imagologia către 
cea a reprezentărilor sociale.”1 Autoimaginea şi heteroimaginea nu sunt lipsite de 
subiectivism, este riscul imagologiei, datorită faptului că un anumit punct de vedere este 
emis prin prisma apartenenţei etnice. În funcţie de istoricul pozitiv sau negativ al relaţiei 
unei minorităţi cu majoritatea, pot fi luate în calcul într-un procent mai mare sau mai 
mic imaginile conturate. Relaţia români – ucraineni este una pozitivă per ansamblu, dar 
nu scutită de unele stereotipii, uşor de demontat prin cunoaştere directă. Orice istorie se 
construieşte pe serialitatea de imagini generate de întâlnirea unui ego cu un alter; iar 
această întâlnire nu este de dată recentă în cazul minorităţii ucrainene din Maramureş.  
       Dacă Transilvania este privită ca un  paşnic mozaic etnic, Maramureşul, la scară 
mai mică, este o oglindă a aceleiaşi situaţii, regiunea având zone mixte din punct de 
vedere etnic, religios, lingvistic, aflate sub influenţă reciprocă. În măsura în care aceste 
mozaicuri pot fi surse de tensiuni, ele pot fi şi surse de creativitate prin influenţa 
reciprocă pozitivă. Acest fapt depinde în mare parte de istoricul modului în care 
comunităţile etnice aflate în vecinătate se raportează una la alta, având în vedere mai 
ales lupta pentru spaţiul public. Diferenţele etnoculturale sunt o problemă a întregii 
lumi, influenţate în moduri diferite tocmai de fenomenul globalizării. De aceea e dificil 
de stabilit un sistem normativ global, dat fiind faptul că unele comunităţi sunt recent 
formate (de exemplu marile grupuri de imigranţi din Statele Unite, Canada sau 
Australia), iar altele au o lungă istorie a convieţuirii statale cu o populaţie majoritară – 
mai ales în cazul Europei, dar şi în cazul băştinaşilor din teritoriile colonizate. Statele cu 
democraţie solidă, care stabilesc acum nome de convieţuire, s-au format, de fapt, în 

                                                 
1 Luminiţa Mihaela Iacob, Etnopsihologe şi imagologie, Iaşi, Editura Polirom, 2003, p. 36. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:54 UTC)
BDD-V2504 © 2007 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ 

 744 

procesul asimilării minorităţilor de pe teritoriile lor. Până pe la mijlocul secolului al 
XX-lea, S.U.A. şi Canada nu acceptau imigranţi cu vizibile trăsături asiatice, mai ales 
chinezi, pentru a facilita procesul asimilării, iar Australia, până târziu, prefera doar rasa 
albă. Statele europene asimilau minorităţile (sau le acceptau formal, în state federative, 
care în Balcani s-au dovedit sortite eşecului), considerând că este firească asumarea 
culturii şi a civilizaţiei poporului-receptor. 

Dacă asimilarea presupune topirea în creuzetul majorităţii, integrarea 
presupune păstrarea identităţii culturale în sânul unul multiculturalism catalizator, 
respectând identitatea – atât a majorităţii, cât şi a minorităţii, aceasta din urmă acceptând 
mai ales un sistem administrativ comun, care ar evita o nefericită fragmentare generată 
de interese fără legătură cu binele comunitar. În The Politics of Ethnic Conflict 

Regulation
2 autorii consideră că scopul integrării este o identitate supraetnică, 

cetăţenească, ce are la bază identitatea etnică, dar care îşi asumă practica şi 
conceptualizarea raporturilor cu Celălalt, în timp ce asimilarea semnifică impunerea 
identităţii dominante asupra celor minoritare. Desigur că iniţial, iar în cazul minorităţilor 
cu pretenţii ce depăşesc conceptul de integrare, pentru o perioadă mai lungă, 
minorităţile sunt reticente, suspectând procesul integrării ca suprapunându-se asimilării. 
Există mecanisme interioare, pentru minorităţile care doresc realmente o bună 
colaborare, de reglare a proceselor integrării, în societăţile cu democraţie solidă. În 
Europa post-comunistă, nu doar în România, se vorbeşte foarte mult de grile care 
trebuie create, de norme prin care comunităţile în relaţiile lor interetnice, trebuie să se 
modeleze, dar „cele mai multe abordări nu acordă atenţie modului în care cetăţeanul 
percepe această relaţie, precum şi impactului pe care aceste opinii îl au asupra 
procesului de negociere a politicilor care conturează această relaţie şi asupra procesului 
de implementare”3, afirmaţie cu care sunt de acord, de aceea este mereu necesară o 
cercetare la faţa locului, pentru a evita pericolul artificializării unor mecanisme create în 
exteriorul grupurilor etnice aflate în raport minoritate/majoritate.  

Valea Ruscovei (subiectul cercetării noastre) cu satele Ruscova, Repedea, 
Poienile de sub Munte reprezintă, din punctul meu de vedere, un model al modernului 
concept de integrare, încă înainte ca acesta să fi fost formulat. Abordarea noastră 
vizează contextualizarea socială şi mai puţin cea discursivă, a unei focalizări pe o 
anumită temă. 

De comunităţi solide, compacte, se poate vorbi încă din secolul al XIV-lea, iar 
la începutul secolului al XV-lea cele trei localităţi sunt deja atestate. Văzuţi ca ramură a 
slavilor de est, ei par mai degrabă urmaşi ai slavilor nordici (fizionomie şi sonorităţi 
lingvistice, particularităţile graiurilor galiciene coexistând cu dialectele boikoviene, 
populaţia venind în Maramureş  atât din Transcarpatia, cât şi din Ucraina Pricarpatica, 
dar pare-se că în aceste zone au venit dinspre nord), lucru deloc exclus, dat fiind faptul 
că la graniţa de nord-vest a Maramureşului s-a aşezat o populaţie venită dinspre 
Lituania, condusă de Teodor Koriatovici, cneaz lituanian, învins de cneazul lituanian 

                                                 
2 John McGarry & Brendan O’Leary, The Politics of Ethnic conflict Regulation. Case Studies of Protracted 

Ethnic Conflicts,  Routledge, London – New York, 1993. 
3 Monica Robotin, Stat şi identitate etnică în România. O analiză empirică a stereotipurilor etnice şi a 

fundamentelor diferite de definire a identităţii etnice, în vol.  Barometrul relaţiilor etnice 1994-2002. O 

perspectivă asupra climatului interetnic din România, Cluj-Napoca, Editura Centrului pentru Diversitate 
Etnoculturală, p. 15.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:54 UTC)
BDD-V2504 © 2007 Editura Alfa



Auto – şi heteroimaginea: Majoritatea românească şi minoritatea ucraineană din Maramureş 

 745 

Vitold.4  După afirmaţiile locuitorilor, starea de grea robie feudală i-a determinat pe 
strămoşii lor să fugă peste munţi, să se ascundă în păduri, întemeind apoi mici 
comunităţi, construind case mici pe care le părăseau  când veneau plăieşii (cum îi 
numeau pe jandarmii ucraineni). Au fost, apoi, colonizaţi de voievodul Ioan de 
Rozavlea, o colonizare deloc agresivă, o integrare avant la lettre, foarte modernă pentru 
vremea aceea, deoarece ei şi-au păstrat atât de mult timp identitatea - un model istoric al 
convieţuirii non-conflictuale. Aşadar, înainte de se constitui într-o minoritate etnică, ei 
înşişi alcătuiesc un mic mozaic, locuitorii afirmând existenţa unor particularităţi fonetice 
şi lexicale specifice fiecăreia din cele trei aşezări. Poienile de sub Munte şi Repedea 
utilizează variante ale dialectului boike, în timp ce în Ruscova există şi dialectul lemke, 

de influenţă poloneză. Cercetătorii polonezi care au vizitat zona afirmă că numele de 
familie Bumbar, Botiz şi Drozd au origine poloneză. Regiunea a cunoscut graniţe 
multiple: cu Galiţia, Polonia, Austro-Ungaria. Pe lângă faptul că au venit în valuri 
succesive, după cum dovedeşte cadenţa atestării localităţilor, ei au venit şi din zone 
diferite, creându-se, în timp, o puternică solidaritate comunitară. Despre tradiţii, despre 
cultura populară spirituală preferă să vorbească în limba maternă, probând, astfel, 
păstrarea identităţii tocmai prin intermediul tradiţiei, în aceeaşi situaţie aflându-se 
literatura orală de ceremonial, cea ocazionată de diverse sărbători laice sau religioase. 
Contaminarea cu tradiţiile majorităţii s-a petrecut mai ales la nivel etnografic, la nivelul 
culturii populare materiale. Costumul popular al zonei este aproape identic cu cel 
românesc din Maramureşul istoric, cu excepţia câtorva detalii de personalizare 
cromatică: dungile orizontale ale zadiilor sunt dominate de culoarea verde, existând 
patru culori (spre deosebire de cromatica bicoloră a zadiilor din Maramureşul istoric): 
verde, albastru, roşu şi negru. Dantela ornamentală a cămăşii este vernil, iar ornamentul 
floral (cusut cu aţă sau cu mărgele) de pe cămaşă, la baza gâtului, este dominat de 
culoarea albastră. Culoarea favorită pare a fi verdele, o culoare predominantă în cultura 
Europei Centrale (ignorând stereotipul că ar fi o culoare tipică civilizaţiei maghiare). 
Există şi fuste tipice Ţării Oaşului, doar că modelele florale sunt mari, în timp ce fustele 
tradiţionale oşeneşti preferă modelul floral mărunt, dar şi „sumnă-n pliuri”, fuste plisate 
de caşmir sau imitaţie de caşmir, cu brâu floral, pentru ocazii speciale, un perfect 
amestec de tradiţie şi inovaţie. Obiectele tradiţionale de meşteşugărit: tiară (ucr.: 
krosna), sucală (ucr.: potok) etc. sunt identice cu cele din mediul rural maramureşean. 
Accelerarea contaminării s-a produs după al doilea război mondial, datorită probabil şi 
bulversării stilului arhaic de viaţă, provocat de instaurarea comunismului şi care a 
marcat întregul mediu rural românesc, pentru că „regimurile nedemocratice nu permit 
dezbateri privind această relaţie [majoritate/minoritate], într-un regim autoritar nefiind 
nevoie de un acord al cetăţenilor privind definirea statului şi a cetăţeniei, în cele mai 
multe cazuri majoritatea impunându-şi concepţia sa privind statutul minorităţilor.”5 Or, 
tocmai discutarea acestor aspecte demonstrează faptul că lucrurile s-au schimbat. Aşa 
cum se întâmplă şi în alte zone etnografice-etnologice, se aduc din alte sate (spre ex. din 
zona Lăpuşului, a Marei etc.) modele de ţesături, care se diseminează, devin o modă, 
pentru o perioadă, în comunitate, şi e dificil de identificat ornamentaţia şi cromatica 
zonei în ceea ce priveşte peretarele, cergile, ştergarele etc. Pare a exista o preferinţă 
                                                 
4 Ştefan Vişovan, Interferenţe româno-ucrainene în toponimia Maramureşului, Baia Mare, Editura Umbria, 
2001, p. 14. 
5 Monica Robotin, idem, p. 15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:54 UTC)
BDD-V2504 © 2007 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ 

 746 

pentru modelele florale, mai ales trandafiri – roşii sau în nuanţele acestei culori, dar şi 
verzi ori albaştri, alături de coţke (pătrăţele) bicolore. Ştergarele aveau ciur (dantelă), 
folosită tot mai puţin, în favoarea franjurilor, modernizarea care implică mai puţin efort 
în munca acasă (epuizantă, e drept) fiind tipică şi mediului rural al comunităţilor 
româneşti. Dacă în trecut se foloseau culori naturale (coaja de nucă verde, de arin), 
acum foarte rar se mai foloseşte această metodă, preferând culorile chimice, mai 
puternice şi cu un timp redus de manevră. Opincile sunt cumpărate, meşteşugul 
confecţionării lor fiind pe cale de a se pierde. Ca în zonele rurale tradiţionale româneşti, 
există aceeaşi înlocuire treptată a materialelor naturale, manufacturate în casă cu 
sinteticul achiziţionat. Tot în raportul tradiţie/inovaţie, peisajul construit suferă 
modificările tipice societăţii noastre în tranziţie. În trecut, organizarea vieţii era în 
ritmurile naturii. Civilizaţia materială era una a lemnului, care se tăia într-un anumit 
anotimp, urmând etapele lunii. Mulţi locuitori ai zonei sunt plecaţi la muncă în 
străinătate, strecurându-se un sistem concurenţial, iar modelele de case pe care le aduc 
se îndepărtează de arhitectura tradiţională, care ar putea fi păstrată, schimbându-i-se 
dimensiunile şi adăugându-i-se fireştile elemente de confort ale secolului XXI. Oricum, 
peisajul natural nu este încă invadat de coloşi arhitectonici nepotriviţi ambientului, aşa 
cum deja s-a întâmplat în alte părţi. Aceste comunităţi minoritare se confruntă cu drame 
similare celei majoritare: plecarea tinerilor pe alte meleaguri, rămânând generaţii 
vârstnice, puternic legate de tradiţie, conectate la factorul religios („Eu am frică de 
Dumnezeu, nu de ce zic oamenii”), dovedind o senină şi superioară percepere a relaţiilor 
sociale, dar şi discreţie. Astfel, în cazul căsătoriilor tradiţionale, zestrea miresei nu se 
arăta, evitând momentele de stinghereală generate de o condiţie materială relativă. 

Deşi între ei vorbesc limba maternă, ucraineana, răspund fără ezitări în limba 
română, pe care o vorbesc foarte bine, indiferent de categoria socială. Dovedind o 
exemplară politeţe nativă, ei înşişi afirmă că în prezenţa românilor neştiutori de 
ucraineană, la sărbători şi în cadrul unor evenimente cu participare mixtă, li se pare 
firesc să vorbească limba română, pentru ca ceilalţi participanţi să nu se simtă jigniţi, să 
înţeleagă sensul comunicării. Iar „cum limba este un semn important al apartenenţei 
naţionale, acceptarea utilizării limbii altei comunităţi poate fi un indicator de toleranţă.”6 
Un fenomen interesant, cu privire la asumarea limbii ucrainene, este acela că persoanele 
stabilite în zonă, venind din regiuni mai îndepărtate de Maramureş (prin căsătorie, 
repartiţie guvernamentală) şi-au asumat imediat această limbă, în timp ce alterul mai 
apropiat preferă în primul rând limba română, chiar dacă ştie şi limba comunităţii. 
Slujba la biserică se ţine în limba ucraineană, cu excepţia câtorva pasaje, spuse şi în 
limba română, pentru puţinii etnici români din zonă. O mică biserică cu slujbă în limba 
română pentru cele trei localităţi ar fi un lucru binevenit.  

Toponimia este un alt element al componentelor fuzionale ale imagologiei: deşi 
sonorităţile sunt slave, ele sunt cel mai adesea traduceri în limba ucraineană ale unor 
denumiri deja existente în limba română în momentul aşezării lor pe teritoriu românesc, 
primind afixe tipic româneşti: Dumbrăvioara, Prislopelul etc. Dar există şi cuvinte 
româneşti slavizate la nivel lexical şi gramatical, folosite în viaţa cotidiană de populaţia 
ucraineană, mai ales neologisme, pe care nu le aveau în vechiul vocabular întrebuinţat la 

                                                 
6 Dragoş Dragoman, Capital social şi relaţii entice, în vol. Barometrul relaţiilor etnice 1994-2002, idem,  p. 
146. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:54 UTC)
BDD-V2504 © 2007 Editura Alfa



Auto – şi heteroimaginea: Majoritatea românească şi minoritatea ucraineană din Maramureş 

 747 

venirea lor aici, neexistând realităţile respective: kamin – cămin cultural, ja vas 
amenduiu – vă amendez etc., fenomen întâlnit şi în cazul comunităţii maghiare, de pildă. 

După al doilea război mondial comunitatea ucraineană, alături de cea română, a 
suferit presiunile comunismului, contorsionând vechile câmpuri referenţiale ale 
autoimaginii şi heteroimaginii, dar şi componenţa etnică este diferită în această perioadă 
faţă de secolele XVIII-XIX şi prima jumătate a secolului al XX-lea: odată cu secolul al 
XVIII-lea, încep să vină valuri succesive de populaţie de origine evreiască, ajungând, 
înainte de deportare, la peste 6000 de locuitori în cele trei localităţi. Dacă între populaţia 
română şi cea ucraineană exista o strânsă socializare la nivel general, între populaţia 
evreiască şi restul comunităţii socializarea era sporadică, generată mai mult de relaţii de 
prietenie între familii, dar nu la nivel de comunitate. Bariera religioasă pare a fi fost 
motivul pentru care autoimaginea şi heteroimaginea lor a rămas bine decupată, fără 
puncte de fuzionare, ca în cadrul relaţiei ucraineni – români. Mozaicul etnic şi 
confesional al acelor vremuri este păstrat de imaginea simbolică a cimitirelor evreieşti 
din cele trei localităţi, cimitirul german din Poienile de sub Munte, datând din perioada 
primului război mondial, alături de cele ucrainene (ortodoxe şi greco-catolice), cărora 
perioada contemporană le adaugă cimitirul neoprotestant. Oricum, heterodefinirea şi 
autodefinirea au cunoscut mai mult momente de concordanţă decât de discordanţă. 

Identitatea se poate conceptualiza doar în relaţie cu alteritatea. Existenţa unui 
in-group şi a unui out-group are ca punct de plecare realaţionarea cu socialul a 
raportului identitate/alteritate. În funcţie de epoca istorică, apartenenţa la un grup are 
consecinţă asupra atitudinii faţă de alte grupuri; dacă evul mediu de mijloc este cel al 
începutului structurării unor state naţionale, secolul al XIX-lea , cu impulsiunile sale 
romantice, exacerbează ferma conturare a celor două grupuri. Modelul-cheie occidental 
este statul-naţiune, care se doreşte neutru faţă de identitatea etnică, în favoarea ideii de 
cetăţenie. Acesta este un reflex ale vechii civilizaţii romane, care punea în centrul 
organizării Cetăţeanul, în timp ce civilizaţia greacă transfera un mare credit etnicităţii. 

Globalizarea amplifică această tendinţă, transferând-o sintagmei de cetăţean al 

lumii, cu păstrarea specificului cultural. Aşadar evitarea asimilării se face prin integrare, 
care are la bază multiculturalismul, în termenii, în condiţiile stabilite de comunităţi. Este 
o soluţie de sănătos bun-simţ propusă de Uniunea Europeană, care evită pretenţiile 
autonomiei teritoriale (pretenţii generatoare de conflicte deschise violente, 
destabilizatoare pentru întreaga Europă), dar încurajează păstrarea identităţii culturale a 
unei comunităţi etnice. În fostele state comuniste, problematica a fost eludată o bună 
parte a veacului al XX-lea, în numele unui internaţionalism proletar fără legătură cu 
mecanismele vii ale vieţii. Asumarea identităţii cunoaşte două orientări importante: una 
primordialistă, conform căreia identitatea etnică este un dat, ceva stabilit prin naştere şi 
atât, în timp ce abordarea constructivistă vizează construirea unei identităţi prin 
educaţie, prin asumarea raţională a unei alte culturi, chiar în absenţa condiţiei 
primordialiste. Globalizarea încurajează tot mai mult această a doua orientare, mai ales 
datorită fenomenului migraţiei. Dacă mecanismele relaţiilor dintre minoritatea 
ucraineană şi majoritate s-au reglat mereu în timp în mod sănătos, internaţionalismul 
globalizant aduce alte provocări, în consecinţă alte abordări. In-groupul şi out-groupul 
au suferit identic în ultimul secol trei tipuri de presiune: cea a dominaţiei maghiare 
(obligativitatea învăţământului în limba maghiară), presiunea comunistă şi cea a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:54 UTC)
BDD-V2504 © 2007 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ 

 748 

globalizării. Identitatea etnică şi-a asumat-o şi pe cea civică, iar perioada actuală aduce 
alte provocări, propune afilieri multiple, imaginile nefiind niciodată statice. 

Factorul religios creează uneori tensiuni mai mult decât cel etnic. Dacă 
predominante erau: creştinismul (cultul ortodox de rit vechi şi cel greco-catolic), urmat 
de religia mozaică, foarte puternică până în timpul celui de-al doilea război mondial, 
când evreii au fost deportaţi masiv, în timpul comunismului ortodoxia de rit vechi se 
oficializase, iar după ’90 încep să apară comunităţi neoprotestante tot mai numeroase. Şi 
aici, ca în comunităţi româneşti tradiţionaliste, aceste culte au avut un neaşteptat succes, 
într-un mediu conservator sub numeroase aspecte. Nici aceste aşezări nu au fost scutite 
de conflictele dintre ortodocşi şi greco-catolici, câştigând a treia orientare religioasă 
creştină, ispita unor avantaje economice nefiind de neglijat. Cum spuneam, relaţiile 
interetnice s-au reglat de la sine pe parcursul timpului, iar presiunile exterioare nu au 
făcut decât să creeze probleme. Astfel este cazul educaţiei în limba ucraineană. Presiuni 
exterioare încearcă să impună un învăţământ complet în limba maternă, să stimuleze şi 
perspectiva constructivistă, chiar dacă nu-şi doreşte comunitatea acest lucru din raţiuni 
pragmatice, specifice mentalităţii globalizante. De altfel, demersul prin care construirea 
identităţii se face prin practici educative timpurii este o strategie recomandată de 
antropologia culturală  psihanalitică. Ucraina nefiind încă o ţintă pentru imigraţie, 
tineretul doreşte o educaţie care să le permită mobilitatea generată de interese 
economice, de supravieţuire, chiar. Aşa cum observa Aurora Liiceanu, „o abordare 
fertilă din această perspectivă este cea de a concepe comportamentul intergrup ca un 
răspuns la interesele reale sau imaginare; cauzele competiţiei sau cooperării între 
grupuri cad, în această viziune, în natura conflictuală sau compatibilă a scopurilor 
grupurilor.”7 Tot despre nuanţare vorbeşte şi dreptul internaţional, care se fereşte să 
procusteze stabilirea unor norme legale, conştientizând că specificitatea, istoricitatea 
subiectelor în cauză joacă un rol fundamental: „există un mod propriu în care dreptul 
internaţional tratează naţiunile. El o face în sensul prescrierii unor standarde, dar şi într-
un sens mai nuanţat, pe care l-am denumit model canonic. Canonicitatea trimite la 
regulă, la model şi la soluţie viabilă.”8 Or, ca să fie soluţie viabilă, ea trebuie să ţină 
cont de realitatea vie, să fie o concluzie a realităţii şi un punct de pornire, nu o artificială 
abstracţiune fără şanse de viabilitate.  

Dimensiunea definitorie a cadrului referenţial al autoimaginii este, la început de 
secol XXI, viaţa economică. Dacă în secolul al XIX-lea, şi chiar într-o bună parte a 
secolului al XX-lea, câmpul referenţial era dominat de folclor, istorie – globalizarea 
aduce elemente de raportare diferite, oportunităţi sporite, dar şi pericolul uniformizării 
voluntare. Aria celor trei comunităţi se dovedeşte extrem de deschisă multiculturalităţii, 
nefiind nevoie de instituţionalizarea diferitelor mecanisme politice pentru promovarea 
ei, istoricul pozitiv al relaţiilor interetnice fiind un factor de stabilitate. Apartenenţa 
culturală este o componentă a libertăţii individuale, în relaţia majoritate/minoritate 
respectându-se egalitatea morală a comunităţilor culturale, ca un cumul de opţiuni 
individuale. Componentele se interferează şi se articulează spontan, probate de nevoi 
interioare, această arie etnoculturală fiind un model de convieţuire europeană, care 
îmbină elementul primordialist cu cel constructivist atât cât consideră ea că este necesar. 

                                                 
7 Aurora Liiceanu, Alteritate etnică şi imaginar colectiv, în vol. Barometrul relaţiilor entice 1994-2002, p. 56.  
8 Gabriel Andreescu, Naţiuni şi minorităţi, Iaşi, Editura Polirom, 2004, p. 11. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:54 UTC)
BDD-V2504 © 2007 Editura Alfa



Auto – şi heteroimaginea: Majoritatea românească şi minoritatea ucraineană din Maramureş 

 749 

Media dintre autoimagine şi heteroimagine estompează exagerările subaprecierii şi 
supraaprecierii, mai ales în cadrul unor relaţii de acest tip, în principal non-conflictuale. 
Acelaşi rol îl are media abordării etice (din exterior) şi a celei emice (din interior), în 
fond hetero- şi autoimaginea nefiind decât componente ale acestor tipuri de abordare.   
 

Bibliografie 

 
Andreescu, Gabriel, Naţiuni şi minorităţi, Iaşi, Editura Polirom, 2004. 
Barometrul relaţiilor etnice 1994-2002. O perspectivă asupra climatului interetnic din România, 

vol. colectiv, editori: Gabriel Bădescu, Mircea Kivu, Monica Robotin, Cluj-Napoca, Centrul de 
Resurse Pentru Diversitate Etnoculturală, 2005. 
Chelcea, S. şi Iluţ, P., Enciclopedie de psihosociologie, Bucureşti, Editura Economică, 2003. 
Iacob, Luminiţa Mihaela, Etnopsihologie şi imagologie. Sinteze şi cercetări, Iaşi, Editura 
Polirom, 2004. 
Kymlicka, Will, Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights, Oxford 
University press, 1995. 
McGarry, John and O’Leary, Brendan, The Politics of Ethnic Conflict Regulation. Case Studies 

of Protracted Ethnic Conflicts, Routledge, London – New York, 1993. 
Vişovan, Ştefan, Interferenţe româno-ucrainene în toponimia Maramureşului, Baia Mare, 
Editura Umbria, Baia Mare, 2001.   

 
Auto – et hétéroimage: 

La majorité roumaine et la minorité ukrainienne de Maramureş 

 
L’imagologie se construit et se traduit par une multitudes d’images au niveau de 

l’identité ethnique abordables d’une manière phénoménologique, surtout dans le contexte de la 
globalisation. Il y a des mécanismes internes pour régler le processus de l’intégration dans les 
sociétés caracterisées d’une solide démocratie et l’assimilation ne se passe que bénévolement. 
L’autoimage et l’hétéroimage ne sont pas dépourvus de subjectivisme: un point de vue ne peut 
toujours éviter l’appartenance ethnique. Après la deuxième guerre mondiale la minorité 
ukrainienne et la majorité roumaine, toutes les deux, avaient souffert les pressions du 
communisme, en contorsionnant les anciens champs référenciels de l’auto- et hétéroimage, ainsi 
que dans les années ’90 , en sortant du communisme et en entrant  dans une mégasociété 
globalisée, les rapports entre la minorité et la majorité sont différents.  

 

Universitatea de Nord, Baia Mare 

România 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:54 UTC)
BDD-V2504 © 2007 Editura Alfa



 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:54 UTC)
BDD-V2504 © 2007 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

