
 
 

Muzica populară la televiziune: 
divertisment sau expresie a identităţii naţionale? 

O paralelă între România şi Austria 
 

Mădălina DIACONU 
 

Pentru majoritatea intelectualilor din Austria, numele Musikantenstadl, care ar 
putea fi tradus aproximativ drept „Şura lăutarilor”, echivalează cu fenomenul unei 
Volksverdummung (prostirea maselor). Vreme de un sfert de veac, de la lansarea sa în 
1981 şi până când a fost desfiinţat, la sfârşitul anului 2005, show-ul de televiziune 
Musikantenstadl a iscat nesfârşite controverse în Austria şi Germania, unde a înregistrat 
un enorm succes de public, dar s-a lovit de critica acerbă a intelectualilor şi a 
persoanelor cultivate. Cu atât mai mare a fost surpriza iniţierii unui proiect de cercetare 
pe această temă la Comisia de antropologie socială de la Academia Austriacă de Ştiinţe 
cu subiectul Alpine Populärkultur im fremden Blick. Der Musikantenstadl im Lichte der 
Wissenschaften1. Echipa de cercetare a fost compusă dintr-un etnolog şi un economist, 
ambii austrieci, o sociologă originară din Istanbul şi cu mine, ca esteticiană, originară 
din Bucureşti. 

Pentru a garanta o privire obiectivă şi genuină, lipsită de prejudecăţi asupra 
fenomenului, s-a preferat investigarea sa de către cercetători de origine străină. 
Conflictul dintre emisiunea Musikantenstadl, cu amestecul său de muzică pseudo-
populară şi şlagăre, şi aşa-numita muzică populară autentică pare, la prima vedere, 
asemănător cu cel dintre folclor şi manele în România zilelor noastre. După cum se va 
vedea, similitudinile se vădesc a fi limitate, iar interpretările date de specialişti 
implicaţiilor identitare ale fenomenului sunt uneori de-a dreptul opuse. 
 Controversa în legătură cu Musikantenstadl în Austria 

Emisiunea Musikantenstadl a fost realizată de televiziunea austriacă ORF şi de 
postul german ARD; vreme de câţiva ani, a fost co-producător şi un post elveţian de 
televiziune. Emisiunea se transmite în direct sâmbătă seara, deci la o oră de audienţă 
maximă, şi constă din spectacole de divertisment organizate în orăşele din Germania şi 
Austria. În anii optzeci şi nouăzeci au fost organizate spectacole şi în străinătate, 
denumite Auslands-Stadl, în Dubai şi în Oraşul Interzis din Beijing, la Moscova, în 
Africa de Sud, Canada, Slovenia şi Islanda. La aceste Auslands-Stadl au participat mii 
de fani veniţi din toate ţările de limbă germană, care au luat avionul special pentru a-l 
însoţi pe Karl Moik, moderatorul emisiunii în toţi aceşti ani, şi echipa sa. Fenomenul 
este practic unic în ţările de limbă germană. În plus, unul din cele două posturi ale 
televiziunii de stat din Austria (până de curând singurele) transmite toată noaptea de 
Revelion un spectacol maraton cu Musikantenstadl. Revelionul 2005/2006 a marcat şi 
ultimul Musikantenstadl. Emisiunea a fost relansată într-o nouă formă şi cu un nou 
moderator sâmbătă, 23 septembrie 2006, şi a fost urmărită chiar şi după ora 23 de peste 

                                                           
1 Rezultatele acestui proiect de cercetare formează obiectul volumului Der Musikantenstadl. Alpine 
Populärkultur im fremden Blick, ed. de Susanne Binder şi Gebhard Fartacek, Lit-Verlag, Viena, 2006. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:35 UTC)
BDD-V2423 © 2006 Editura Alfa



Mădălina DIACONU 

 644

un milion de spectatori, cam tot atâţia câţi urmăresc ştirile de pe ZIB1 la ora 19.30, iar 
calificativele acordate emisiunii au fost cele mai înalte de până acum. 

Din punct de vedere estetic, Musikantenstadl este un exemplu tipic de kitsch2. 
Kitsch-ul însuşi, ca fenomen şi teorie, provine tot din Bavaria şi Austria, deci tocmai din 
cultura alpină de limbă germană. Kitsch-ul este sentimental şi duios, dulceag şi lipicios, 
după unii critici precum Ludwig Giesz chiar „impur“, „pseudotranscendent“, „neliber“ 
şi de-a dreptul suspect3. Acelaşi Giesz afirma că, în kitsch, individul se delectează cu 
propria delectare, ceea ce-l desfată nefiind atât obiectul, cât sentimentul desfătării de 
sine. Cruciada teoreticienilor artei împotriva efuziunilor sentimentale este, în opinia 
noastră, un fenomen specific pentru ţările de limbă germană; uneori patetismul cu care 
se critică patosul kitsch-ului se apropie el însuşi în mod periculos de limita kitsch-ului. 

O altă critică la adresa criticii kitsch-ului invocă argumentul democraţiei: într-o 
societate a egalităţii în drepturi – susţin reprezentanţii mediilor –, fiecare cetăţean are 
dreptul să i se ofere producţii culturale corespunzătoare gustului său. Mediile înseşi 
funcţionează după principiul „millions can’t be wrong”: cotele de audienţă sunt 
suficiente pentru a justifica o emisiune. Dar mai ales care sunt instanţele autorizate să 
înfiereze ceva drept kitsch şi cu ce drept? Kitsch-ul este un concept cultural elitar prin 
definiţie, chiar dacă acesta nu se suprapune neapărat peste elitele sociale (după cum 
demonstrează fenomenul noilor îmbogăţiţi). Kitsch-ul a fost discutat îndeosebi în 
Germania, dar şi în Statele Unite, mai ales în perioada anilor 1930-1960, şi a fost reluat 
în Franţa, la începutul anilor 1970; tema a fost însă continuată de curând în Germania şi 
Austria, în contextul crizei reperelor valorice şi a învăţământului, în paralel cu 
încercările de a reintroduce canoane de lectură sau de cultură generală4. 
 Ce-i drept, kitsch-ul are şi componente structurale, aşa cum a arătat Abraham 
Moles5. Dar chiar şi aşa, Musikantenstadl satisface toate criteriile pentru a fi considerat 
kitsch, prin aglomerarea de elemente plăcute, prin excesele sinestezice (muzică, 
gastronomie, frumuseţea interpreţilor, mirosul îmbătător al florilor etc.), prin 
antifuncţionalitate (scenografia emisiunii a rămas în toţi aceşti ani o şură idilică, 
supraîncărcată cu flori, din care lipsesc însă uneltele), prin redundanţa semantică a 
textelor pline de clişee, ca să nu mai vorbim de lipsa de originalitate şi de calitatea 
îndoielnică a muzicii. Pe scurt, regăsim aici concentrate mai multe categorii de kitsch: 
kitschul drăguţ, kitschul naturii, cel sentimental, al atmosferei plăcut-intime (gemütlich), 
kitschul patriotic şi cel exotic6. 

Din punct de vedere muzical, Musikantenstadl promovează genul Volkstümliche 
Musik, pe care-l prezintă însă drept o muzică populară autentică. Disputa dintre 
etnomuzicologi cu privire la îndreptăţirea acestei Volkstümliche Musik (s-o traducem 
drept muzică pseudo-populară) durează încă de la lansarea emisiunii. Etnomuzicologi de 

                                                           
2 Vezi Mădălina Diaconu, Zur Ästhetik des Musikantenstadls, în op. cit., p. 155-224, despre elemente kitsch 
în Musikantenstadl a se vedea îndeosebi p. 163–181. 
3 Ludwig Giesz, Phänomenologie des Kitsches, Fischer, Frankfurt a. M., 1994 (11954), p. 50, 64. 
4 Hermann Broch, Gesammelte Werke Bd. 5. Dichten und Erkennen, Rhein, Zürich, 1955; Clement 
Greenberg, Art and Culture, Beacon, Boston, 1961; Gillo Dorfles (Hg.), Der Kitsch, Prisma, Gütersloh, 
1977; Thomas Kulka, Kitsch and Art, Pennsylvania State University Press, 1996; Konrad-Paul Liessmann, 
Kitsch! Oder warum der schlechte Geschmack der eigentlich gute ist, Brandstätter, Viena, 2002 etc. 
5 Abraham Moles, Le Kitsch: L’art du bonheur, Maison Mame, Paris, 1971. 
6 Despre genurile kitsch-ului vezi Hans-Dieter Gelfert, Was ist Kitsch?, Vandenhoeck&Ruprecht, 
Göttingen, 2000.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:35 UTC)
BDD-V2423 © 2006 Editura Alfa



Muzica populară la televiziune: divertisment sau expresie a identităţii naţionale? 

 645

marcă din Austria, precum Walter Deutsch, consideră că Volkstümliche Musik s-a 
constituit între timp ca gen de sine stătător7. Controversa în jurul muzicii populare şi 
pseudo-populare este o chestiune extrem de delicată în Germania şi Austria, unde 
etnografia a fost instrumentalizată de naţional-socialism şi unde, de aceea, sunt evitate 
astăzi concepte considerate compromise, precum cel de „popor” (Volk), „patrie” 
(Heimat) şi „autenticitate”. Mai mult, în literatura de specialitate s-au formulat rezerve 
şi în ce priveşte caracterul „popular” al muzicii populare (Volksmusik): Nu numai că 
genul muzical cu adevărat de succes şi, deci, „popular” de astăzi, este mai degrabă 
muzica pop decât folclorul. De asemenea, se spune că folclorul însuşi n-a fost nicicând 
muzica întregului „popor”, ci tot a unei minorităţi. După britanicul Ian Campbell şi după 
Nicolae Teodoreanu8, ceea ce denumim astăzi muzică populară nu reprezintă muzica 
autentică ţărănească, ci o prelucrare a acesteia de către etnografii culegători de folclor 
sau de interpreţii (şcoliţi) de la radio şi televiziune – şi, în acest sens, muzica populară 
mediatizată, cunoscută în România drept „folcloristică”, este ea însăşi un fals folclor 
sau, cu un termen introdus în Statele Unite pentru diverse variante pseudo-folclorice, o 
formă de fakelore. Fenomenul îşi are originea în etnografia secolului al XIX-lea; atunci 
s-a răspândit ideea că anumite cântece populare au o calitate estetică insuficientă şi de 
aceea au fost „corectate” şi stilizate de culegătorii de muzică populară sau prelucrate de 
compozitori. De atunci, ele au circulat sub numele acestora şi au ieşit astfel din 
anonimatul culturii populare. Specialiştii nu sunt totuşi de acord în ce priveşte 
amploarea acestei corecturi a folclorului: după unii, ea are loc doar în culturile în care 
muzica populară este pe cale de dispariţie, după alţii, ea constituie un fenomen global. În 
orice caz, această „îmbunătăţire” a folclorului, favorizată de medii şi de industria 
turismului, este criticată în toate ţările de etnografi, întrucât transformă muzica populară 
în culisele unui spectacol artificial şi fals al vieţii ţăranilor. Mai mult, un alt aspect care 
distinge muzica populară de cea pseudo-populară este funcţionalitatea: dacă muzica 
populară are un puternic caracter ocazional, fiind legată de sărbători şi de ritmul de viaţă 
şi muncă al unei comunităţi locale, muzica pseudo-populară se autonomizează şi poate fi 
interpretată oricând şi oriunde9. Nici publicul celor două genuri nu mai este acelaşi: 
muzica ţărănească autentică se adresa propriei comunităţi din care făceau parte şi 
muzicanţii, în timp ce muzica pseudo-populară se adresează maselor în cadrul unor 
spectacole organizate de profesionişti ai mediilor, cu concursul unor interpreţi 
profesionişti. Muzica ţărănească se transmite oral, cea populară şi pseudo-populară 
circulă sub numele interpretului. Popularitatea este esenţială în Volkstümliche Musik, în 
timp ce în muzica ţărănească ea nu joacă nici un rol; mai mult, mediatizarea şi 
comercializarea discurilor fac posibilă o popularitate supraregională, la nivel naţional 
sau chiar pe întreaga piaţă de limbă germană a muzicii pseudo-populare (la fel, pe piaţa 
de limbă română, în România şi Republica Moldova). Pe scurt, stilul Volkstümliche 
Musik nu numai că nu se deosebeşte după interpreţi, ci este relativ uniform şi 
                                                           
7 Walter Deutsch, Anmerkungen zur „volkstümlichen Musik der Gegenwart”, Volkskunst heute. Handwerk, 
Tracht + Brauch, Jg. 14 (3), p. 14–16. 
8 Campbell, într-un interviu luat de Jürgen Frey Kaarel Siniveer, Eine Geschichte der Folkmusik, Rowohlt, 
Reinbek bei Hamburg, 1987, 258; Nicolae Teodoreanu, într-un interviu pe care mi l-a acordat în august 
2005, la Bucureşti. 
9 Despre deosebirile dintre Volksmusik şi Volkstümliche Musik vezi Köstlin, op. cit., şi Karsten M. Gutsche, 
Urheberrecht und Volksmusik. Die volksmusikalische Bearbeitung und ihre Rechtswahrnehmung durch die 
GEMA, Berlin-Verlag Spitz, Berlin, 1996, 9 sq. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:35 UTC)
BDD-V2423 © 2006 Editura Alfa



Mădălina DIACONU 

 646

supraregional, combinând muzica populară din regiunea Alpilor cu şlagăre din anii 
patruzeci. 

Începând din anii şaptezeci, Volkstümliche Musik s-a apropiat de şlagărele 
germane. De atunci ea se caracterizează prin prelucrarea cu instrumente noi (chitară, 
keyboard, percuţie) a unor motive folclorice, prin accentuarea dimensiunii ritmice, prin 
simplificarea şi accelerarea ritmurilor folclorice şi introducerea basului instrumental. 
Valorile promovate de textele cântecelor nu sunt de fapt ţărăneşti, ci mic-burgheze. 
Varietatea ritmico-melodică a muzicii populare este redusă în muzica pseudo-populară 
la patru genuri: valsul, valsul lent, polca şi marşul. În mod corespunzător, şi 
Musikantenstadl s-a transformat dintr-o emisiune concepută pentru un grup cu un profil 
clar (amatorii de muzică pseudo-populară) într-un potpourri generic muzical, după 
principiul de a oferi câte ceva pentru toate gusturile.  

Care este însă structura publicului unei astfel de emisiuni? În 2004, emisiunea 
era urmărită cu preponderenţă de spectatori aflaţi la vârsta a treia. Majoritatea erau 
cuprinşi în grupul „oamenilor de la ţară“ (die Ländlichen), urmaţi de „centrul burghez“ 
(Bürgerliche Mitte), de „tradiţionalişti“ şi de „conservatori“10. Chiar dacă preferinţa 
pentru Musikantenstadl este transversală, putând fi regăsită în toate straturile sociale şi, 
probabil, aproape în toate partidele politice (cu excepţia „verzilor”?), publicul este, în 
orice caz, ataşat valorilor tradiţionale (simţul datoriei şi al ordinii, dragostea în cadrul 
căsătoriei, iubirea pentru copii) şi adeptul unei modernizări moderate. Mulţi dintre fani 
şi-au exprimat teama de a merge în străinătate; abia alături de echipa emisiunii ei capătă 
curaj pentru a o urma la acele Auslands-Stadl. Iar ceea ce caută în străinătate este din 
nou, în mod paradoxal, sentimentul de a fi acasă, pe care-l mijloceşte emisiunea prin 
muzica în limba germană, interpretată de vedetele îndrăgite şi comentată de moderatorul 
pe care-l percep de ani de zile drept „unul de-ai noştri”. Şocul de a se afla pe pământ 
străin este astfel amortizat cu succes – iar companiile aeriene şi agenţiile de voiaj se 
bucură şi ele. 

Datele cu privire la vârsta şi originea socială a publicului emisiunii vin în 
sprijinul interpretării că, cel puţin iniţial, muzica pseudo-populară a fost promovată „de 
sus”, din raţiuni de strategie ale caselor de discuri şi ale autorilor de programe muzicale 
radiofonice şi de televiziune, pentru a contrabalansa muzica pop şi rock din ultimele 
decenii, care aveau priză mai ales la tineret. Totuşi, alţii consideră că die volkstümliche 
Musik a apărut şi s-a dezvoltat în mod spontan, orientându-se în funcţie de aşteptările 
publicului. În orice caz, la ora actuală fenomenul nu poate fi discutat fără a avea în 
vedere amplele sale ramificaţii în lumea afacerilor. 

Pentru o comparaţie cu situaţia muzicii populare şi pseudo-populare din 
România este necesar să avem în vedere şi implicaţiile ideologice ale emisiunii 
Musikantenstadl. Proiectul de cercetare amintit la început a plecat de la ipoteza că 
emisiunea ar răspunde anumitor nevoi şi proiecţii identitare ale austriecilor, ceea ce i-ar 
explica şi succesul în toţi aceşti ani. Ce-i drept, Austria se prezintă faţă de străini prin 
muzica sa, inclusiv prin spectacolele folclorice sau pseudo-folclorice, deja din perioada 
interbelică. Atunci, după destrămarea Imperiului Austro-Ungar, s-a pus problema 
supravieţuirii statului austriac ca stat de sine stătător, dată fiind comunitatea lingvistică 

                                                           
10 După cum arată datele unui studiu nepublicat şi pus la dispoziţie de ORF. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:35 UTC)
BDD-V2423 © 2006 Editura Alfa



Muzica populară la televiziune: divertisment sau expresie a identităţii naţionale? 

 647

cu marele vecin de la Vest, Germania. Acest lucru şi explică de ce austriecii simt şi 
acum nevoia să demonstreze că sunt altfel decât germanii, iar, în acest scop, apelează şi 
la cultura populară, care este un fenomen prin excelenţă local. Poate în primul rând în 
raport cu germanii austriecii au promovat imaginea unor tradiţii folclorice încă vii şi a 
unui savoir-vivre euforic şi gemütlich, trăsături care sunt înscenate cu măiestrie în faţa 
turiştilor – majoritatea, tocmai de origine germană (cazul tipic este turismul din Tirolul 
austriac, unde spectacolul turistic atinge uneori aspecte de-a dreptul absurde.) Austriei îi 
place să se prezinte drept insulă a idilismului folcloric, drept un Eldorado în ce priveşte 
frumuseţile naturii şi bogăţia folclorică, afirmă etnograful german Konrad Köstlin11. Se 
naşte, astfel, un fenomen paradoxal, prin care muzica populară contribuie la constituirea 
identităţii austriece, însă pentru aceasta are nevoie de aplauzele publicului (străin), în 
faţa căruia să pună în scenă spectacolul identităţii. Paradoxul se ascute în cazul unei 
emisiuni precum Musikantenstadl, care se repliază asupra a ceea ce este local şi propriu, 
în condiţiile în care procesele de integrare europeană şi de globalizare au fost resimţite 
drept o ameninţare la adresa propriei identităţi, însă, totodată, imaginea de sine este 
promovată tocmai cu mijloacele mediilor, ca instrumente ale globalizării. Pe scurt, 
pseudo-folclorul reprezintă în Austria cadrul unei înscenări de sine cu funcţie identitară, 
dar şi profitabilă din punct de vedere economic. 

Aceeaşi ambivalenţă ideologică şi comercială caracterizează şi emisiunea 
Musikantenstadl. Privită cu ochii străinului, emisiunea este o punere în scenă, organizată 
impecabil, a imaginii de sine a austriecilor drept un popor şarmant, elegant şi plin de 
umor, care ştie să se distreze şi să-i distreze pe ceilalţi – în crasă opoziţie faţă de 
germani. Se pune totuşi întrebarea dacă această imagine poate fi în continuare păstrată 
neschimbată în condiţiile extinderii Uniunii Europene şi a creşterii numărului de turişti 
veniţi din fostele ţări socialiste şi din fostele republici sovietice. Presupun că, spre 
deosebire de germani, pentru aceştia Austria reprezintă mai puţin imaginea fericită a 
unui eden bucolic neatins de civilizaţie – mai puţin fericirea, acestea sunt aspecte pe 
care noii turişti, în majoritate tineri, le au şi acasă –, cât a unei culturi înalte şi a unei 
vieţi urbane moderne.  

În fine, în ce priveşte caracterul politic al lui Musikantenstadl, moderatorul s-a 
ţinut în mod explicit departe de politică şi a afirmat, într-un interviu cu echipa noastră de 
cercetare, că emisiunea sa este menită doar să aducă fericire în casele oamenilor. 
Implicaţii politice nu sunt totuşi excluse, dacă vom considera că şi convingerile apolitice 
exprimă, în felul lor, o opţiune politică, mai precis, mulţumirea cu starea de lucruri 
actuală şi refuzul de a se angaja critic în viaţa social-politică. Mai mult, moderatorul a 
primit titlul onorific de profesor şi a fost premiat în mai multe rânduri de către statul 
austriac, ceea ce echivalează cu statutul unui ambasador cultural inoficial. La 
spectacolele organizate în străinătate au participat miniştri şi reprezentanţii unor mari 
firme austriece, iar la emisiunile din Austria şi Germania este întotdeauna intervievat 
primarul localităţii-gazdă. Încă o dată, nici aici nu există consens: pentru unii muzica 
pseudo-populară este pur articol de consum şi „fast-food mental”12, pentru alţii ea poate 

                                                           
11 Konrad Köstlin, Tracht und Volkslied – Volkskultur als nationales Programm, în: Verfreundete 
Nachbarn. Deutschland–Österreich, ed. de Stiftung Haus der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland, 
Kerber, Bielefeld, 2005, p. 154–157. 
12 Herbert Zotti, Die volkstümliche Musikszene am Beispiel des „Grand Prix der Volksmusik 1992“, în: 
Sommerakademie Volkskultur: Dokumentation, Kurse, Vorträge, Diskussionen, Konzerte, Arbeitsgruppen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:35 UTC)
BDD-V2423 © 2006 Editura Alfa



Mădălina DIACONU 

 648

fi sau chiar a fost instrumentalizată de politicienii populişti sau de dreapta şi deschide 
calea către o periculoasă „politică a sentimentelor“13 în locul unei atitudini responsabile 
şi critice faţă de societate.  
 Folclorism, muzică ţărănească şi manele în România de astăzi 

În România nu există un corespondent exact al emisiunii Musikantenstadl. În 
unele privinţe, ea se apropie foarte mult de emisiuni de divertisment cu muzică uşoară şi 
şlagăre, însă acestea nu conţin şi muzică populară. În alte privinţe, Musikantenstadl 
seamănă mai degrabă cu emisiunile de muzică folclorică, totuşi acestea sunt mai 
degrabă ignorate de intelectualii din România decât să deştepte o animozitate la fel de 
intensă precum Musikantenstadl în ţările de limbă germană. În ce priveşte popularitatea, 
ce-i drept, interpreţii de Volkstümliche Musik pot fi comparaţi cu vedetele manelelor, 
însă Musikantenstadl este produsă de canale de televiziune de stat (ORF în Austria şi 
ARD în Germania), în timp ce difuzarea manelelor este practic şi astăzi cenzurată din 
raţiuni estetice pe posturile de televiziune „respectabile“ şi în mod explicit de TVR. 

În România am purtat discuţii cu etnomuzicologi, cu oameni de televiziune de la 
TVR (regizori şi producători de muzică populară şi divertisment, cu redactori ai 
emisiunilor în limba germană) şi cu reprezentanţi ai minorităţilor maghiare şi germane 
de la Bucureşti, Sibiu, Cluj-Napoca şi Satu Mare, pentru a-i întreba dacă cunosc 
Musikantenstadl, ce impresie le face emisiunea şi dacă pot stabili o paralelă cu situaţia 
muzicii populare şi pseudo-populare din România14. Concluziile cercetărilor au fost că 
emisiunea este cunoscută cel mult de minoritatea germană; de asemenea, reacţiile la 
vizionarea casetelor video au fost covârşitor negative. Intervievaţii erau la început 
curioşi şi se aşteptau să li se prezinte un spectacol model, care să le placă sau de la care 
să înveţe, însă erau rapid dezamăgiţi sau chiar consternaţi. Când li s-a solicitat să explice 
de ce resping emisiunea, a apărut o anume iritare şi deconcertare, întrucât nu ştiau cum 
s-o critice, rămânând totodată în limitele unui discurs academic şi competent. Într-o 
asemenea situaţie, constatăm că ne lipseşte în genere o anumită cultură a invectivelor: 
suntem mult mai obişnuiţi să apreciem decât să criticăm – îndeosebi când ceva vine din 
Vest şi devine obiectul de studiu al unei instituţii academice de prestigiu.  

În ce priveşte genurile muzicii populare, este dificil de făcut o paralelă între 
ţările de limbă germană şi România, unde se face distincţie între muzica populară, 
folclorul, muzica ţărănească, numită adesea şi tradiţională, şi, în fine, manelele. În timp 
ce în anii socialismului a fost sprijinit activ un anumit folclorism idilic, la ora actuală 
factorul-cheie al producţiei muzicale a devenit liberalismul „apolitic“, în care domneşte 
legea cererii şi a ofertei. Ca atare, muzica populară a ajuns să fie concurată tot mai mult 
în ultimii ani de aşa-numitele manele. Astfel, pe de o parte, posturile de televiziune de 
calitate se străduiesc să contrapună emisiunilor folcloristice, suspecte de kitsch, emisiuni 
sobre de etnografie ştiinţifică, care să redescopere muzica ţărănească. Pe de altă parte, 
odată cu explozia posturilor de televiziune, au fost înfiinţate în ultimii trei–patru ani 

                                                                                                                                                             
– zu Volkskultur und Volksmusik, ed. de Österreichisches Volksliedwerk, Österreichisches Volksliedwerk, 
Viena, p. 167. 
13 Josef Haslinger, Politik der Gefühle, Neuwied, Darmstadt, 1987. 
14 Mădălina Diaconu, Zwischen volkstümlicher Musik und Manele: Österreich und Rumänien in Vergleich, 
în: Binder&Fartacek, op. cit., p. 234–248. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:35 UTC)
BDD-V2423 © 2006 Editura Alfa



Muzica populară la televiziune: divertisment sau expresie a identităţii naţionale? 

 649

canale private, care transmit exclusiv muzică populară, muzică lăutărească, manele, 
muzică de fanfară şi, uneori, şlagăre15. 

De câţiva ani un nou cuvânt a (re)intrat în dicţionarul limbii române: manea, 
plural manele. După etnomuzicologii Speranţa Rădulescu şi Nicolae Teodoreanu, 
manelele reprezintă o muzică panbalcanică de metisaj, cu texte şi ritmuri simple şi de o 
calitate îndoielnică. Ele sunt cunoscute practic în România încă din anii şaptezeci-
optzeci, dar s-au răspândit în toată ţara mai ales de la sfârşitul anilor optzeci, şi anume – 
se pare – pornind din Banat; de aceea genul a şi fost numit iniţial „muzică sârbească“. 
Nu se cunoaşte exact originea manelelor, care prezintă influenţe balcanice şi „orientale“ 
(ale muzicii sârbeşti, greceşti şi turceşti – în Turcia un gen asemănător se numeşte 
„arabesc“, în Croaţia „narodnjaci”). Se pare, însă, că fenomene similare sunt cunoscute 
nu numai în toată regiunea balcanică, ci până în Polonia. În particular, în cazul 
României şi al Republicii Moldova16, manelele sunt curent interpretate de publicul larg 
drept o „ţiganizare“ a muzicii populare româneşti, chiar dacă interviurile realizate de 
Speranţa Rădulescu cu lăutari rromi au demonstrat că o astfel de judecată nu poate fi în 
nici un caz generalizată17. 

Manelele sunt îndrăgite îndeosebi de generaţia tânără şi relativ tânără de la sate 
sau de la periferia oraşelor. Estetica lor, inclusiv în videoclipurile muzicale, amestecă 
motive ale culturii backstreet cu cultura de mahala, uneori cu rap-ul afroamerican, cu 
„muzica ţigănească” şi cu sentimentalismul şlagărelor clasice. După ce multă vreme au 
fost interzise la televiziune, popularitatea lor i-a constrâns pe producătorii de televiziune 
să invite interpreţii de manele în show-uri de divertisment, unde, de pildă, intră în 
competiţie împotriva cântăreţilor de muzică populară. Rezistenţa împotriva manelelor a 
luat uneori forme virulente în ultimii ani, când studenţii din Cluj-Napoca au reuşit să 
contramandeze printr-o demonstraţie un spectacol de manele de la Casa Studenţilor. De 
asemenea, s-a lansat prin e-mail strângerea de semnături pentru un apel anti-manele etc. 

Alţi muzicieni interpretează, deopotrivă, muzică populară tradiţională, 
combinaţii originale de rap şi hip-hop, jazz şi manele cu rezonanţe sârbeşti. La aceasta 
se adaugă genul genul etno sau etno-pop, cu priză la tineri, ca şi prelucrările unor teme 
folclorice de interpreţi de jazz. În fine, o categorie aparte o constituie formaţiile de 
muzică populară de joc, precum Taraful din Clejani (în apropiere de Bucureşti) sau 
Fanfara Ciocârlia din satul Zece Prăjini din judeţul Bacău, orchestre ce repurtează 
succese fulminante în străinătate, unde şi înregistrează, în timp ce discurile lor lipsesc de 
pe piaţa românească. Toate aceste variante nu constituie însă obiectul analizei de faţă, 
care se limitează la genul cunoscut drept muzică populară şi la manele. 

După cum am văzut, disputa în mediile austriece cu privire la acceptanţa 
emisiunilor de tip Musikantenstadl pleacă de la antiteza dintre muzica populară 
autentică (Volksmusik) şi falsificarea acesteia de către Volkstümliche Musik. Şi în 
România etnomuzicologii au distins în anii şaptezeci şi optzeci între muzica populară 
„autentică“ şi cea „lăutărească“. Astăzi, unii dintre ei evită termenul de autenticitate, 
întrucât acesta ar fi fost compromis în deceniile trecute, când folclorismul era prezentat 

                                                           
15 Le mulţumesc pentru explicaţii şi interpretări lui Florin Iordan, Speranţa Rădulescu, Elise Stan şi Nicolae 
Teodoreanu. 
16 Într-o discuţie cu Vasile Chisăliţă şi Victor Ghilaş, în septembrie 2006, la Chişinău. 
17 Speranţa Rădulescu, Taifasuri despre muzica ţigănească. Chats about gypsy music, Bucureşti, Editura 
Paideia, 2004. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:35 UTC)
BDD-V2423 © 2006 Editura Alfa



Mădălina DIACONU 

 650

şi promovat drept muzică populară autentică. În locul autenticităţii estetice, se preferă, 
în parte, conceptul unei autenticităţi existenţiale: autentic este ceea ce este viu, chiar 
dacă eventual nesatisfăcător estetic – or acesta este tocmai cazul manelelor. Prin urmare, 
etnomuzicologii au uneori disensiuni cu producătorii de televiziune, care continuă să 
difuzeze aşa-zisa muzică populară în vechiul stil idilizant şi festivistic: Pe de o parte, 
etnomuzicologii consideră că această stilizare cultă şi înfrumuseţare a muzicii populare 
falsifică de fapt viaţa reală a ţăranilor de astăzi. Pe de altă parte, televiziunea de stat 
doreşte să educe publicul, iar nu să-i pună în faţă oglinda realistă a vieţii cotidiene: 
criteriile estetice trec aici înaintea argumentului verosimilităţii. Exemplul cel mai clar 
pentru această deosebire de vederi poate fi găsit în scrisoarea deschisă adresată în 2000 
de Horia Bernea, directorul de atunci al Muzeului Ţăranului Român din Bucureşti, lui 
Cristian Hadji-Culea, directorul Televiziunii Române18. Unul din punctele principale ale 
diatribei lui Bernea se referă la indiferenţa producătorilor de televiziune faţă de adevărul 
istoric: filmările de la Muzeul Satului din Bucureşti au drept fundal case din secolul al 
XVIII-lea; vestimentaţia interpreţilor constă din costume festive sau de nuntă din secolul 
al XIX-lea, iar machiajul, coafura şi alte accesorii sunt tipice pentru timpurile noastre. 
Epocile şi straturile sociale sunt astfel amestecate într-un stil „popular“ ce se pretinde a 
fi etern precum un tip ideal. 

În altă ordine de idei, spre deosebire de Germania şi Austria, unde muzicii 
populare şi pseudo-populare li se atribuie o funcţie identitară, identitatea naţională nu 
constituie o problemă în România de astăzi, afirma Speranţa Rădulescu. O dispută 
similară celei din Austria cu privire la caracterul comercial sau ideologic al emisiunilor 
de muzică populară poate fi regăsită şi în România, cu deosebirea că muzica populară nu 
mai este asociată cu o politică de dreapta, adeseori populistă, ca în Austria, ci cu una 
naţionalistă. Accentele cele mai radicale pot fi găsite în aceeaşi scrisoare deschisă a lui 
Horia Bernea: 

Prin emisiunile sale de folclor, televiziunea română se arată încă, după 1989, în 
întregime tributară ideologiei naţional-comuniste şi criteriilor estetice care 
decurg din ea. Aceste emisiuni sunt false în raport cu cultura muzicală 
ţărănească pe care pretind a o prezenta, nule sub raport educativ şi lamentabile 
sub raport artistic19. 

Astfel de emisiuni se bazează, după el, pe o „profundă neînţelegere“ a culturii româneşti 
şi „pe gusturi pervertite până la patologic“. În aceeşi direcţie merge şi astăzi Speranţa 
Rădulescu de la Muzeul Ţăranului Român, care ajunge chiar să contrapună manelele 
emisiunilor „folcloristice“: în timp ce publicul emisiunilor de muzică folclorică ar fi 
deja estetic „pervertit“, pentru că şi-a însuşit gustul producătorilor de televiziune, 
publicul iubitor de manele reacţionează spontan, iar obiectul gustului lor ar fi, aşadar, 
dovada libertăţii de expresie într-o societate democratică. Pe scurt, publicul muzicii 
populare ar fi obedient, cel al manelelor rebel şi liber. O asemenea opinie este, evident, 
discutabilă; în orice caz, producătorii de televiziune afirmă că ei îşi educă, iar nu 
deformează publicul. 

În ansamblu, contextul social în care s-au răspândit die volkstümliche Musik în 
Austria, respectiv manelele în România, rămân incomparabile. În anii optzeci Austria 
                                                           
18 Horia Bernea, Imaginea mediatică a muzicii populare româneşti, în „22”, anul XI (550), 12–18. 9. 2000, 
p. 15–16.  
19 Ibidem, p. 15.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:35 UTC)
BDD-V2423 © 2006 Editura Alfa



Muzica populară la televiziune: divertisment sau expresie a identităţii naţionale? 

 651

era o ţară mică, dar cu o economie prosperă şi cu un nivel de viaţă ridicat, în care o mare 
parte din populaţie privea cu rezervă aderarea la Uniunea Europeană. Atmosfera de 
atunci se caracteriza, după Andre Gingrich, prin „pesimism cultural“ şi „şovinism 
economic“20. Dimpotrivă, întrecerea pentru popularitate dintre muzica populară şi 
manele în România a început pe fundalul unui regim dictatorial şi a continuat în 
condiţiile transformărilor substanţiale din perioada de tranziţie. 

În ce priveşte tipul de emisiune, Musikantenstadl poate fi comparat, pe de o 
parte, cu mixtura de muzică populară şi de fanfară, manele şi şlagăre de pe canale 
particulare precum Etno, pe de altă parte, o emisiune la fel de longevivă şi tot la o 
televiziune de stat este Tezaur folcloric de la TVR21. Ca şi Musikantenstadl, şi Tezaur 
folcloric a cunoscut în cele peste două decenii de existenţă o singură moderatoare 
(Marioara Murărescu). Deşi este cea mai veche emisiune de muzică populară de la TVR, 
ea a rămas şi acum foarte populară: cu un rating de 2,5–6 % şi  un share de 15 % în 
2005, Tezaur folcloric este lider de piaţă la ora sa de difuzare (duminică după-amiaza). 
Cei doi moderatori, Murărescu şi Moik, seamănă în ce priveşte folosirea unei limbi de 
lemn specifice (de exemplu, prin repetatele laude la adresa frumuseţii muzicii populare 
şi a comorilor folclorice), însă tonul este diferit (jovial-exuberant la Moik, preţios-
solemn la Murărescu). De asemenea, dramaturgia emisiunilor este diferită: Tezaur 
folcloric difuzează cel mai adesea înregistrări din concerte sau filmări în aer liber la 
Muzeul Satului. Legătura dintre momente o mediază scurtele prezentări ale 
moderatoarei, transmise din studio. Dialogul cu publicul lipseşte, iar moderatoarea are o 
atitudine statică şi rigidă. Publicul este absent sau retras pasiv în întunericul sălilor de 
concert şi intervine numai pentru a aplauda. Numerele solo alternează cu interpretările 
ansamblurilor folclorice, iar modul de prezentare a solistului vocal, întotdeauna 
îmbrăcat în costum popular, trebuie să sugereze că acesta este exponentul unui grup. 
Dimpotrivă, Musikantenstadl este o emisiune dinamică, deseori de o veselie artificială, 
cu aerul persoanelor în vârstă care ţin să demonstreze că nu şi-au pierdut tinereţea. 
Moderatorul este instruit de regizor să se mişte pe întreaga scenă, iar fanfarele defilează 
în jurul sălii de spectacol. În Tezaur folcloric cântăreţii interpretează deseori muzică de 
joc, însă numerele de dans sunt reduse la câteva mişcări stilizate ale soliştilor. Numerele 
de dans sunt lăsate în Musikantenstadl în seama unui grup profesionist şi au un caracter 
internaţional, iar nu popular. Nicolae Teodoreanu atrăgea de altfel atenţia că, în procesul 
de stilizare folclorică a muzicii populare, muzica vocală a devenit prioritară faţă de cea 
instrumentală, astfel încât s-a ajuns la interpretarea vocală chiar şi a pieselor care erau la 
origine pur instrumentale etc. 
 Comparaţia între stilul emisiunilor de muzică populară, pseudo-populară şi 
manele pe posturile de televiziune din România şi din Austria ar putea evident continua. 
Un asemenea studiu intercultural ni se pare oportun ca o reflecţie asupra identităţii 
naţionale în condiţiile procesului de integrare europeană. Difuzarea muzicii populare la 
televiziune este un exemplu paradigmatic pentru difuzarea globală (mediatică) a unor 
tradiţii local-regionale (folclorice).  

                                                           
20 Andre Gingrich, Urban Crowds Manipulated: Assessing the Austrian Case as an Example in Wider 
European Tendencies, in Racism in Metropolitan Areas, ed. de Rik Pinxten şi Ellen Preckler, Berghahn, 
London, New York (în curs de apariţie). 
21 Colegii de la Chişinău mi-au sugerat un posibil corespondent şi pentru Republica Moldova: „Evantai 
folcloric”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:35 UTC)
BDD-V2423 © 2006 Editura Alfa



Mădălina DIACONU 

 652

 
Comparaţie între Volkstümliche Musik din Austria şi muzica populară din 
România la emisiunile de televiziune 
 
 
 
 

Austria România 

Genuri 
Terminologie 

Volksmusik,  
Volkstümliche Musik, 
Neue Volksmusik, 
Schrammeln, 
„deutsche Schlager“ 

Muzică populară 
(folclorică),muzică ţărănească / 
tradiţională,  
muzică lăutărească,  
manele,  
etno (Ethno-Pop, Turbo-Folk, 
Ethno-Folk) + Jazz, Hip-Hop, 
Rap  

Interpretare Autenticitate,  
identitatea austriacă, 
„pesimism cultural“ şi 
„şovinism economic“ vs. 
cultură de consum 

Falsificarea vieţii ţărăneşti, 
naţionalism, ideologie naţional-
comunistă, interiorizarea gustului 
şi a obedienţei vs. democraţie, 
libertate, înnoire  

Canale ORF2 şi ARD TVR 2, Etno, Favorit, Taraf 
Receptare în presă Critica etnografilor şi a 

jurnaliştilor 
Critica etnografilor, numere 
tematice ale revistelor de cultură, 
concursuri între muzica populară 
şi manele în emisiuni de 
divertisment, demonstraţii anti-
manele etc. 

Structura 
publicului (vârstă, 
studii de Sinus-
Milieu®-, cote de 
audienţă) 

Oamenii de la ţară (62 %), 
Centrul burghez (41 %), 
Tradiţionaliştii (39 %), 
Conservatorii (28 %) 
Diaspora 

Rating 2,5–6 %; Share 15 % 

Publicul de 
televiziune 

Ascultare pasivă „Muzică de la robinet“ 

Minorităţi prezente 
în emisiune 

Minorităţi tradiţionale, dar nu 
imigranţi 

Emisiuni separate pentru români 
şi minorităţile naţionale 

Ecou în străinătate 
Imagine de sine 
Sprijin de la stat 

Emisiuni realizate în 
străinătate cu sprijinul statului 
austriac, cultura populară are 
caracter reprezentativ pentru 
imaginea de sine a Austriei 

„muzică ţigănească“ cu succes în 
străinătate; animozitatea 
românilor faţă de confundarea în 
străinătate a  muzicii populare 
româneşti cu cea „ţigănească“ 
Absenţa oricărui sprijin din 
partea statului 

Stil de moderare Karl Moik (Musikantenstadl): 
jovialitate comunicativă 

Marioara Murărescu (Tezaur 
folcloric): preţiozitate solemnă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:35 UTC)
BDD-V2423 © 2006 Editura Alfa



Muzica populară la televiziune: divertisment sau expresie a identităţii naţionale? 

 653

Text 
Tematică 
Atmosferă 

Limbaj simplu, erotism pudic, 
kitsch sentimental, misticism 
al naturii alpine, absenţa 
referirilor la actualitate, umor 

(Manele) vulgaritate şi patetism, 
iubire, bucurie de viaţă, dor, 
absenţa criticii sociale 

Muzică Amestec de stiluri (folclor, 
şlagăre, operetă), instrumente 
moderne,  
calitatea interpretării variază,  
lipsesc dansurile populare, 
ritmuri simple, muzică vocală 

Instrumente moderne,  
interpretare de calitate, educaţie 
muzicală, lipsesc dansurile 
populare, ritmuri simple, muzică 
vocală 
 

 
Dramaturgie 
Scenografie 
Costume 
Publicul din sală 

Varierea scenografiei, marşuri, 
„gimnastica“ publicului 
(legănare: Schunkeln), 
stimularea interacţiunii cu 
publicul în emisiuni live, 
publicul poartă deseori 
costume populare 

Solişti + orchestre mari  
ideologie de grup (TVR);  
emisiune frontală;  
filmări în Muzeul Satului sau la 
festivaluri;  
publicul este absent sau pasiv, în 
umbră 

Kitsch estetic Idilă, sărbătoare, sinestezie Idilă, sărbătoare, purism 
 
 

Volksmusik und volkstümliche Musik im Fernsehen:  
Unterhaltung oder Ausdruck der Nationalidentität? 
Ein Vergleich zwischen Rumänien und Österreich 

 
Der Aufsatz zieht eine Parallele zwischen der volkstümlichen Musik in den 

deutschsprachigen Ländern am Beispiel der Sendung „Musikantenstadl“ (ORF, ARD) einerseits 
und dem Phänomen der „Folklorisierung“ als fakelore, d. h. als idyllische Verfälschung der 
Volksmusik („Tezaur folcloric“, TVR 2), und den Manele als umstrittene panbalkanische 
Métissage-Musik in Rumänien andererseits. Eine ästhetische und musikwissenschaftliche 
Untersuchung dient zum Verständnis der Auseinandersetzung zwischen dem Publikum und den 
Fachleuten bzw. Intellektuellen in Bezug auf diese Sendungen und Musikgattungen. Außerdem 
stellen solche Fernsehsendungen ein gutes Beispiel für die paradoxe Interaktion zwischen 
Regionalismus und Globalisierung im Kontext der EU-Osterweiterung dar.  
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:35 UTC)
BDD-V2423 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

