
 
 

Masca populară – marcă a identităţii culturale 
 

Anca-Doina CIOBOTARU 
 Irina DABIJA 

 
Chiar dacă masca constituie o expresie metaforică a proiecţiei omului asupra 

lumii, pentru mai multă rigoare, vom începe demersul nostru pornind de la două definiţii 
ale conceptelor ce se regăsesc în titlu: identitatea culturală şi masca.  

Identitatea culturală a fost definită de Consiliul Europei şi UNESCO ca „un 
întreg de referinţe culturale prin care o persoană sau un grup se defineşte, se manifestă şi 
doreşte să fie recunoscut; identitatea culturală implică libertăţi inerente ale demnităţii 
persoanei şi integrează într-un proces permanent diversitatea culturală, particularul şi 
universalul, memoria şi proiectul.” 

Masca a primit, de-a lungul timpului, multe definiţii, sensul său de bază 
îmbogăţindu-se cu noi semnificaţii determinate de descoperirile ştiinţifice (ca de 
exemplu, măştile ce se aplică pe faţă pentru a proteja ochii, gura, căile respiratorii, 
folosite pentru a evita contactul direct cu substanţe nocive, sau ca protecţie împotriva 
inhalării particulelor din aer: măştile de gaz, măştile de scafandru, măştile chirurgicale, 
etc; măştile de înfrumuseţare, etc). A. Raitano dă nu mai puţin de 14 definiţii ale măştii, 
prima fiind: „Faţă sau cap fals, din diferite materiale, cu asemănare umană, animală sau 
diavolească ce se suprapune peste chip pentru a-l ascunde sau pentru a-l transforma; este 
utilizată în scopuri magico-ritualice sau războinice, sau cu finaltăţi de spectacol (la 
antici era purtată de actorii tragici şi comici) sau pentru distracţie în timpul 
carnavalului.”1 Exercitând o mare putere de atracţie asupra oamenilor, ea a fost aleasă, 
încă de la primele sale apariţii, să reprezinte, deopotrivă, chipuri divine, umane sau 
animale, cu trăsături eroice, terifiante sau comice. În căutarea unei noi identităţi, omul a 
renunţat la propria faţă ascunzându-se în spatele măştii. Această transformare nu este 
doar una exterioară ci, mai ales, una interioară, cu resorturi magice, esoterice. 
Răspândite încă din timpul paleoliticului la numeroase populaţii din Africa, Oceania, 
America centrală şi meridională, etc. măştile ritualice au constituit un factor de apărare 
vizând îndepărtarea cauzelor nenorocirilor, atragerea beneficiilor şi protecţiei 
divinităţilor, sau Marea Călătorie în care sufletul trebuia să îşi caute un loc în Lumea de 
dincolo. Reprezentaţiile ritualice deveneau astfel discursuri despre viaţă şi moarte, 
despre bine şi rău, susţinute cu ajutorul limbajului culorilor, trupului şi elementelor 
paraverbale. În timp, aura de sacralitate s-a estompat trecându-se de la practicile 
magico-religioase la cele de natură socială reprezentate de ritualurile de iniţiere, trecere 
sau înmormântare. Relaţia iniţială cu elementul social trebuie receptată din perspectiva 
implicării în jocul măştilor a comunităţii şi nu din aceea a reflectării unor probleme 
cotidiene, specific locale. Astfel, în vestul Africii, spre exemplu, ceremonia de 
înmormântare se desfăşoară, ca şi la noi, în mai multe etape. Se crede că sufletul-spirit 
este separat de corpul defunctului considerat impur, la fel ca şi rudele acestuia. Membrii 

                                                 
1 A.Raitano, Alchimia della maschera, Trento, Temi Editrice, 1991, p.33 (traducerea noastră). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:58 UTC)
BDD-V2420 © 2006 Editura Alfa



Anca Doina CIOBOTARU, Irina DABIJA 

 620

comunităţii doresc să ajute sufletul celui mort să se alăture strămoşilor prin anumite 
ritualuri menite să-i protejeze de energiile negative care s-ar putea declanşa în acest 
context. Prin mască se urmăreşte capturarea şi reţinerea forţei vieţii eliberată de 
muribund, împiedicarea rătăcirii sufletului acestuia în lumea viilor, dar şi folosirea 
energiilor în beneficiul comunităţii. Ea apare, în casa mortului, considerată un tărâm de 
graniţă prin care sufletul se alătură strămoşilor, în a doua etapă a ceremonialului, ca o  
punte de legătură între lumea celor vii şi a celor morţi.  

Aceeaşi grijă pentru îndepărtarea unor posibile energii negative o întâlnim şi în 
ţara noastră, la mii de kilometri depărtare de zona analizată. Chiar dacă, sub influenţa 
practicilor creştine, treptat s-a renunţat la riturile de trecere cu măşti, putem identifica în 
jocurile funerare elemente ce ne determină să descoperim similitudini între cele două 
forme de manifestare magico-teatrală. Cercetări aprofundate, cum ar fi cele ale lui 
Romulus Vulcănescu, admit ipoteza că măştile „... nu sunt alcătuite ca să îmbrace pe 
defunct sau să-i deghizeze faţa spre a-l apăra post-mortem de acţiunea nefastă a 
demonilor, semidivinităţilor şi divinităţilor funerare, cât pentru ca să apere pe rude, 
prieteni şi celelalte persoane ce fac parte din trena funerară, de acţiunile funeste. Sunt 
instrumente apotropaice în drama psihopompă a cortegiului, simboluri ale unei 
constrângeri magico-mitologice străvechi.”2  Aşadar, grija pentru protecţia familiei şi 
confecţionarea măştilor conform cutumei locale constituie elementele centrale ce 
demonstrează apartenenţa la un anume tipar de gândire colectivă. Evident, am putea 
adăuga prezenţa focului purificator, întâlnit şi la ceremonialele de pomenire a morţilor şi 
prezenţa incantaţiilor-bocet cu texte aflate la graniţa dintre biografie şi poem. 

 

                                           
 
 Măşti africane pentru ritualurile de înmormântare, etnia Ibo – Nigeria, măşti ale 
societăţii Maw 

                                                 
2 Romulus Vulcănescu, Măştile populare, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1970, p.153. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:58 UTC)
BDD-V2420 © 2006 Editura Alfa



Masca populară – marcă a identităţii culturale 

 621

O altă etapă importantă în zbuciumata şi îndelungata istorie a măştilor o 
constituie trecerea de la rit la formele de expresie teatrală, în fapt, marcându-se astfel 
momentul mutării atenţiei omului de la dialogul cu Forţele exterioare la dialogul cu 
Sinele, cu propria conştiinţă. Putem numi acest pas interiorizarea măştii. El a fost 
generat de nevoia omului de a se înţelege, de a-şi afla locul în univers, în spaţiu şi în 
timp, de a-şi contura imaginea despre sine. Prin purtarea măştii, actorul s-a oferit pe sine 
prefăcându-şi propriul trup în spaţiu de joc. El îşi abandonează temporar identitatea, fără 
însă a şi-o schimba. 

Exemplul analizat anterior nu este singular, deoarece similitudinile identificate 
îşi au rădăcinile în apartenenţa la anumite matrici culturale arhaice răspândite prin 
procesele de migraţie manifeste de-a lungul istoriei umanităţii, sau prin intermediul unor 
contacte directe între diverse civilizaţii. Influenţele culturale sunt, probabil, printre 
puţinele urmări ale războaielor şi imperiilor. 

 Dacă ne referim la unele dintre cele mai vechi măşti din Italia, cele sarde 
numite Mamuthones (cu piei de capră şi clopote ce sună la orice mişcare) putem fi 
tentaţi să reconsiderăm teoriile care accentuează rădăcinile traco-dacice ale jocurilor 
româneşti cu măşti estompându-le pe cele de origine latină. În sprijinul afirmaţiei 
noastre vin atât formele de manifestare specifice, modul de executare codificată a 
paşilor, transmiterea regulilor de la o generaţie la alta cât şi elementele de natură plastică. 
Mamuthones pot fi întâlniţi şi astăzi în timpul sărbătorilor ritualice de la începutul lunii 
ianuarie, pe străzile din centrul şi nordul Sardiniei, alături de alte măşti reprezentând 
animale. Arborele genealogic al acestei familii de măşti este sugerat şi de etimologia 
cuvântului Mamuthones, una dintre ipotezele vehiculate susţinând derivarea numelui de 
la Maimone, un fel de demon sau de idol bahic. Aceste măşti sunt prezente într-un grup 
compus din 18 bărbaţi, 12 Mamuthones şi 8 Issohadores. Primii au deasupra hainelor 
piei cu păr lung (de capră sau de oaie), o mască neagră pe chip, o beretă peste care este 
legat un batic maro sub bărbie. Pe spatele fiecăruia sunt legate mai multe clopote, de 
diferite dimensiuni, dispuse într-o anumită ordine, astfel încât cele mai mari două dintre 
ele să fie aşezate la nivelul umerilor. Pe piept sunt legate alte clopote mai mici. Masca 
este neagră, cu un nas mare şi două fante in dreptul ochilor şi una în dreptul gurii; este 
făcută din lemn de smochin sau din plută, fiind o mască tragică dar nu grotescă sau 
monstruoasă, cu o expresie tristă, de învins, posibil explicabilă prin derivarea 
reprezentaţiei din celebrarea unei victorii a locuitorilor din Barbagia asupra maurilor 
invadatori. Conform acestei ipoteze, Mamuthones ar fi imaginea maurilor învinşi legaţi 
ca nişte animale şi îmbrăcaţi în hainele păstorilor.  

 Issohadores, îmbrăcaţi cu pantaloni şi bluză albă, deasupra cu o tunică roşie, 
strânsă în talie cu un batic colorat, purtând măşti albe şi o beretă neagră, cizme înalte 
negre şi o diagonală de piele peste piept plină cu clopoţei mici, rotunzi, i-ar reprezenta 
în schimb pe sarzii învingători, îmbrăcaţi în haine colorate expresie a bucuriei victoriei. 
Soha este o funie ce ar putea aminti de armele folosite pentru a-i captura pe atacatori. 
Această teorie este susţinută şi de poziţia grupului: cei 12 mamuthones sunt dispuşi în 
două şiruri de câte 6, fiind flancaţi în spate, în faţă şi pe laterale de câte 2 Issohadores ce 
par să îi păzească şi să îi dirijeze. Înaintarea lor se face într-un pas sincronizat, ca într-un 
ritm de dans. Mamuthones merg aplecaţi sub greutatea clopotelor, făcând să sune 
clopotul de pe umărul drept când înaintează cu piciorul stâng şi învers, în timp ce 
muzica răsună pe străzile pietruite şi înguste. Din când în când, după un anumit număr 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:58 UTC)
BDD-V2420 © 2006 Editura Alfa



Anca Doina CIOBOTARU, Irina DABIJA 

 622

de paşi şi la semnalul dat de Issohadores, ei fac trei salturi rapide pe loc, urmate de trei 
clinchete de clopot şi apoi de zgomotul greoi al paşilor urmat de reluarea ritmului 
deplasării.  

Manifestările încep în seara zilei de 16 ianuarie, cu sărbătoarea Sfântului 
Antonie Abate, dar rădăcinile sale aparţin unor timpuri îndepărtate când constituiau un 
ritual de bun augur pentru noul an agrar. 
 
  
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Mamuthones                                                                        Issohadores 
 
Suprapunerea momentului jocurilor cu măşti cu cel al unei sărbători religioase 

creştine constituie o trăsătură manifestă şi în spaţiul danubiano-pontic. Aspectul 
reprezintă, în fapt, o modalitate de adaptare a unor credinţe străvechi la noi contexte 
socio-culturale. Procesul, desfăşurat în timp, a fost însoţit şi de apariţia unor elemente de 
satiră populară în tramele cu măşti. Astfel poate fi explicată apariţia, începând cu epoca 
feudală, a unor noi măşti reprezentând diverse profesii: cioban, doctor (vraci), preot şi 
dascăl, negustor, jandarm / miliţian, vânător etc. Alături de elementele satirice apar şi 
unele ce au rolul de a exprima revolta comunităţilor; putem exemplifica cu ţurca / 
brezaia, în a cărei denumire putem descoperi uşor cuvântul turca, sugestie metaforică a 
turcului, simbol al dominaţiei otomane feudale. Masca devine o soluţie simplă dar de 
maximă expresivitate utilizată de creatorul popular pentru a-şi comunica sentimentele şi 
opiniile privind anumite aspecte ale vieţii comunităţii căreia îi aparţine.     

Măştile de unchieşi şi de babe, prezente în toate regiunile ţării, amintesc de 
Mamuthones prin: 

-     prezenţa clopoţeilor prinşi pe costum; 
- prezentarea jocului în ceată; 
- utilizarea pieilor de animale în realizarea măştii şi a costumului; 
- momentul şi contextul sărbătoresc al reprezentaţiilor. 

 
Individualizarea măştilor, marca identităţii, se manifestă nu atât la nivelul 

semnificaţiei lor cât la cel al formulelor de expresie plastică. Formele, volumele, liniile 
şi culorile sunt cele care aduc, alături de materialele utilizate nota distinctivă a fiecărui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:58 UTC)
BDD-V2420 © 2006 Editura Alfa



Masca populară – marcă a identităţii culturale 

 623

tip de mască. Artistul anonim îşi dezvoltă un stil propriu mergând spre formule ce 
amintesc, uneori, de un simbolism abstract, alteori de un stil minimalist. Abaterile pe 
care creatorii populari şi le-au permis au fost generate atât de dorinţa de exprimare a 
identităţii, cât şi de experienţa personală şi statutul socio-cultural propriu. Aşa se explică 
apariţia temporară în cadrul alaiurilor de iarnă a unor măşti precum struţul, cămila, 
girafa, leul sau racheta. Ele sunt rezultante ale unui impact emoţional generat de 
cunoaşterea directă sau nu a unor alte realităţi decât cele specifice spaţiului identitar 
propriu. Nu trebuie neglijat rolul televiziunii în acumularea unor noi imagini de către 
fiecare creator popular. Chiar dacă acest aspect nu a constituit subiectul unor studii 
ştiinţifice riguroase, dimensiunea efectului produs poate fi intuită mai ales în condiţiile 
în care călătoria imaginară în universul propus era unica şansă de evadare a oamenilor 
obişnuiţi din mediul rural şi nu numai. Asocierile par ciudate dar ele sunt o dovadă a 
relaţiei existente între tradiţie şi modernitate şi a modului în care sunt preluate şi 
transformate la nivelul maselor diverse structuri informaţionale. Astfel, subiectul relaţiei 
dintre mască şi identitatea culturală devine unul deschis şi cu o evoluţie aproape 
imposibil de anticipat, noile forme de expresie plastică apărute putând fi interpretate la 
graniţa dintre destructurarea unor formule tradiţionale şi inovaţie. Dincolo de funcţiile 
religioase, de simbolizare a unui statut social, de funcţionarea ei ca un instrument de 
protecţie, masca populară rămâne o formulă perenă de exprimare a dorinţei tainice a 
omului de a fi altceva decât ceea ce este. Interpretările pot fi variate în funcţie de 
perspectiva pe care cercetătorul o abordează: semiotică, antropologică, plastică, teatrală. 
Ceea ce nu poate fi însă schimbat şi interpretat este conţinut de esenţa măştii şi trebuie 
acceptat ca atare: masca este izvorâtă din teama omului de exterior şi de el însuşi. 
Indiferent de continent, etnie sau convingeri religioase, omul rămâne nu doar o trestie 
gânditoare ci şi una creatoare; masca este creaţia prin care omul devine mai puternic.        

 
Maschera popolare – marca dell’identità culturale 

 
La maschera ha dimostrato lungo la sua intera esistenza che acumula dentro di essa due 

dimensioni: una universale che deriva dalle sue radici magiche, essendo le stesse dappertutto e 
una specifica per ogni spazio culturale, fatto che può essere verificato anche in Romania; i giochi 
con le maschere possono essere considerati una delle marche delle nostra identità culturale, 
insufficientemente sfrutata.  

I ricercatori sono tentati a guardare le attuali formule di manifestazione del teatro 
popolare con maschere come delle forme distrutturate, tanto da una eccessiva stilizzazione, da 
una loro „intelletualizzazione”, quanto da un eccessivo sviamento dalle norme della tradizione 
popolare e una trasformazione dell’oggetto culturale in un oggetto kitch.   
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:23:58 UTC)
BDD-V2420 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

