
 
 

„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 
 

Roberto MERLO 
 

Numai insuficienţele devin probleme 
M. Ralea 

 
0. Introducere 
Prezenta comunicare se doreşte a fi o reflecţiune asupra unor aspecte ale modului în 

care omnilateralul şi enciclopedicul gânditor Mircea Vulcănescu (1904-1952) a abordat 
problema specificul naţional românesc. Născute într-un mediu socio-cultural fecund, 
agitat de fermenţi ideologici de orientare diferită şi deseori contrastantă, credem că 
reflecţiile vulcănesciene în jurul acestei seculare «obsesii» a culturii române încă 
prezintă, la mai bine de jumătate de secol de la formularea lor, câteva aspecte care pot 
atrage atenţia (ca să folosim o sintagmă vulcănesciană) „omului românesc” 
contemporan, acel om pe care îl vedem astăzi – în urma rapidelor şi uneori radicalelor 
schimbări din ultimele decenii şi chiar din ultmii ani – angajat în procesul de definire, 
iarăşi, a propriei identităţi colective. Europeism şi americanism, globalizare şi 
regionalizare, ortodoxism, ateism şi noile religii sunt doar câteva dintre „ispitele” care 
îşi dispută zilnic, cu mai mult sau mai puţin fair play, pe mai multe paliere sociale şi 
culturale, primatul asupra identităţii (sau identităţilor?) româneşti. 

1. Omul românesc 
Nu voi zăbovi asupra figurii de savant a lui Mircea Vulcănescu, recuperarea operei 

căruia, din punctul de vedere atât editorial cât şi critic, este în curs de destui ani şi a 
culminat recent cu editarea a două volume de Opere în prestigioasa colecţie de «Opere 
Fundamentale» coordonată de academicianul Eugen Simion şi publicată sub egida 
Academiei Române şi Fundaţiei pentru Ştiinţă şi Artă1. Ne interesează aici doar să 
menţionăm (urmând parerea lui Marin Diaconu, principalul editor şi comentator al 
operei vulcănesciene) că activitatea creatoare a lui Mircea Vulcănescu se pote împărţi în 
două perioade: 1) 1925-1936/37, ani ai scrierilor «ortodoxiste» pariziene, ai căutării 
„tinerei generaţii”, ai intereselor pentru economie, sociologie şi filosofie generală, ai 
afirmării aceleiaşi „tinerei generaţii” şi a „criterionismului”; 2) 1936/37-1946, perioadă 

                                                 
1 Mircea Vulcănescu, Opere, I. Pentru o nouă spiritualitate filosofică. Către fiinţa spiritualităţii româneşti 
[acest titlu apare pe copertă şi cotor, în timp ce pe prima pagină se află: I. Despre dimensiunea românească 
a existenţei], II. Chipuri spirituale. Sociologie [pe copertă şi cotor; în interior: II. Chipuri spirituale. 
Prolegomene sociologice], ediţie îngrijită de Marin Diaconu, prefaţă de Eugen Simion, Bucureşti, Editura 
Fundaţiei Naţionale pentru Ştiinţă şi Artă-Univers Enciclopedic, 2005. Datorită faptului că prima variantă a 
acestui studiu datează din 2003-2004, cea mai mare parte a citatelor sunt extrase din precedenta ediţie de 
referinţă: Mircea Vulcănescu, Pentru o nouă spiritualitate filosofică. Dimensiunea românească a existenţei, 
1, cuvânt înainte de Costantin Noica; Chipuri spirituale. Dimensiunea românească a existenţei, 2 şi Către 
fiinţa spiritualităţii româneşti. Dimensiunea românească a existenţei, 3, selecţia textelor, note şi comentarii 
de Marin Diaconu şi Zaharia Balica, Bucureşti, Eminescu, 1996; Prolegomene sociologice la satul 
românesc, ediţie îngrijită de Marin Diaconu, Bucureşti, Eminescu, 1997. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



Roberto MERLO 

 542

în care autorul încheagă o definiţie filosofică a omului românesc având ca obiectiv 
descifrarea, descrierea şi valorificare „dimensiunii româneşti a existenţei”. 

Nu este lipsit de însemnătate, pe plan istoric, faptul că în această a doua perioadă – 
căreia îi aparţin capitalele cercetări din Omul românesc (1937)2 şi Ispita dacică (1941)3, 
încununate de Existenţa concretă în metafizica românească (1940-1944)4 şi 
Dimensiunea românească a existenţei (1943)5 – se petrece escalada naţionalismului care 
va atrage România în tragedia celui de al Doilea Război mondial. Într-o epocă în care 
apărarea justă a „românităţii” cunoaşte instrumentalizările şi devierile intoleranţei şi ale 
xenofobiei, reflecţiile lui Mircea Vulcănescu în jurul „specificului naţional” şi, după 
cum vom vedea, ponderii şi naturii „factorului dacic” în cadrul acestei specificităţi 
reprezintă (ca şi cele ale altor conservatori/tradiţionalişti moderaţi, ca şi L. Blaga6) o 
încercare de a readuce această problematică în făgaşul unei dezbateri civile, stiinţifice şi 
viabile din punct de vedere cultural. 

În această privinţă, unul dintre reperele cele mai actuale ale cercetării filosofice 
vulcănesciene asupra omului românesc este reprezentat, cu certitudine, de teoria 
„ispitelor”, argumentată temeinic în Omul românesc şi desfăşurată teoretic mai pe larg 
în Ispita dacică (Dimensiunea românească a existenţei aduce, în această perspectivă, 
doar precizări şi nuanţări). Nu este întâmplător dacă, potrivit părerii aceluiaşi Marin 
Diaconu, activitatea intelectuală (şi politică latu senso, am adăuga noi) a lui Vulcănescu 
se situează în posteritatea liniei Cantemir-Hasdeu-Xenopol-Pârvan-Gusti-Nae Ionescu, 
adică în făgaşul acelui „enciclopedism românesc” ai cărui reprezentanţi de frunte sunt 
denumiţi de un savant – prieten şi coleg de generaţie al lui Vulcănescu, Mircea Eliade, 
„tradiţionalişti-oameni universali”7. Această alăturare este şi mai grăitoare prin prisma 
teoriilor specificului naţional şi ale etnicului românesc, în istoria cărora fiecare dintre 
sus-pomeniţii autori a reprezentat – de bine de rău, datorită a ceea ce a spus sau a ceea 
ce unii interpreţi au vrut să spună, cum s-a întâmplat în cazul, de pildă, lui V. Pârvan8 – 
o piatră de hotar. Mai mult, dincolo de „ucenicia” intelectuală sau de relaţiile personale 
care l-au legat pe M. Vulcănescu de V. Pârvan, D. Gusti sau N. Ionescu, această filiaţie 
                                                 
2 Mircea Vulcănescu, Omul românesc, in Id., Către fiinţa..., cit., p. 111-129 (variante şi note: p. 217-222). 
3 Mircea Vulcănescu, Ispita dacică, in Id., Către fiinţa..., cit., p. 130-140 (variante şi note: p. 222-245; între 
textele de acest gen, Ispita dacică se bucură de cel mai amplu volum de schiţe, scheme şi note pregătitoare). 
4 Mircea Vulcănescu, Existenţa concretă în metafizica românească, in Id., Către fiinţa..., cit., p. 141-162 
(variante şi note: p. 245-247). 
5 Mircea Vulcănescu, Dimensiunea românească a existenţei, in Id., Către fiinţa..., cit., p. 163-197 (variante 
şi note: p. 248-248). 
6 Exemplară în acest sens este polemica susţinută de L. Blaga, peste ani (1943), împotriva ideilor lui V. 
Pârvan despre lumea religioasă a dacilor, conţinută mai ales în Getica (1926). O cercetare amănunţită arată 
că, dincolo de faptul că Blaga nu împărtăşea premizele analizei pârvaniene şi că îi reproşa vehement stilul 
„misticizant”, reconstrucţiile celor doi savanţi se întâlnesc în foarte multe puncte esenţiale; în cele din urmă, 
apare clar că dispreţuitoarea critică blagiană nu avea în vedere doar (sau nu în primul rând) părerile pe care 
le expune realmente istoricul, ci mai degrabă supralicitarea şi răstălmăcirea concluziilor lui şi culpabila 
instrumentalizare a acestora din partea naţionalismului extremist (a se vedea Roberto Merlo, Getica vs. 
Getica. Un episodio di storia della cultura romena interbellica, în „Annuario dell’Istituto romeno di cultura 
e ricerca umanistica N. Iorga di Venezia”, a cura di Ioan-Aurel Pop et alii, VI-VII (2004-2005), Bucarest-
Venezia, Casa Editrice dell’Istituto Culturale Romeno, 2005, p. 525-547). 
7 Mircea Eliade, Destinul lui Hasdeu [1963], în Id., Împotriva deznădejdii. Publicistica exilului, ed. de 
Mircea Handoca, postf. de Monica Spiridon, Bucureşti, Humanitas, 1992, p. 210-215. Eliade îi mai adăuga 
listei pe Eminescu, Iorga şi Blaga. 
8 V. n. 6. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 

 543

virtuală capătă o cu totul altă consistenţă dacă se observă locul însemnat pe care îl ocupă 
în activitatea acestor iluştri înaintaşi interesul pentru „factorul dacic”, de la cunoscutele 
speculaţii etimologice ale lui B.P. Hasdeu (azi mult depăşite ca soluţii de detaliu dar 
conţinând încă unele valide sugestii cu caracter general) la „dacismul umanist” al lui 
A.D. Xenopol şi până la monumentala şi atât de răstălmăcita Getica de V. Pârvan, 
cărora le putem alătura la fel de justificat, de pildă, „autohtonismul antilatinist” al 
tânărului L. Blaga şi „sintezele” sud-est europene ale lui N. Iorga. 

În partea cea mai „autohtonistă” a filosofiei vulcănescine, şi în teoria ispitelor în 
mod special, nu este deloc greu să dibuim acţiunea acelor fermenţi ideologici care agitau 
cultura română din secolul al XIX-lea şi care vor cunoaşte în perioada interbelică o 
înviorare atât a onestului interes ştiinţific (şi acesta este cazul, alături de alţi mari 
gânditori, filosofului Omului românesc) cât şi a unor noi păguboase instrumentalizări 
(ca de pildă mistica „morţii dacice” promovată de Legiunea Arhanghelului Mihail sau 
„dacismul de stat” din era ceauşistă, aparţinând altei epoci dar, fiind vădite aberaţiile şi 
excesele naţionaliste interbelice). 

Sistema vulcănesciană se integrează, prin urmare, perfect în panorama 
preocupărilor filosofice ale epocii – dominată pentru noi de numele excelent al lui 
Lucian Blaga – năzuind spre o caracterizare detailată (mai rar însoţită de o explicaţie 
aprofundată) a sufletului românesc autentic, unic şi originar. Aşadar, ca să pricepem 
cum gândea Vulcănescu acest suflet colectiv (sau duh, cum îi plăcea lui să spună) şi în 
ce mod îşi închipuia trecutul şi, mai ales, viitorul acestuia, este necesar să înţelegem în 
ce termeni îşi figura filosoful această colectivitate. 

2. Conceptul de „neam” 
2.1. Dacă în perioada naţionalismului paşoptist şi post paşoptist obiectivul primar al 

conservatorilor îl constituia apărarea „duhului naţional” (M. Kogălniceanu) de tot mai 
excesivele şi extravagante ingerinţe ale unor factori tulburători (ultimele zvâcniri ale 
până atunci dominantei culturi de limbă greacă, latinismul perimat şi abuziv, galomania 
caraghioasă), între sfârşitul veacului al XIX-lea şi începutul secolului următor noua ţintă 
a luptei tradiţionaliştilor devine, atât pe planul culturii cât şi pe cel mai concret politic, 
definirea atotcuprinzătorului concept de neam precum şi păstrarea şi protejarea acestuia. 
Mare parte a aprinsei dezbateri intelectual-politice precum şi a evoluţiei filosofice din 
perioada interbelică se învârte în jurul caracterizării unui ethos românesc care tinde tot 
mai mult să se identifice cu un ethnos care în linii mari, şi urmând un proces oarecum 
firesc de „adâncire în sine” şi de „raliere” la vicisitudinile (pre)istorice ale „pământului”, 
se identifica, pe rând, cu latinitatea tout court, latinitatea orientală (marcată adică de 
substratul dacic şi cultura bizantină, recte creştinismul ortodox) şi, în fine, „dacicitatea” 
pură9. 

Odată postulată existenţa unei matrice primordiale, unui pattern al românităţii, a 
unui „Homo Romenus” întruchipat mereu aidoma (vrând nevrând, uneori) de fiecare 
generaţie de români, se încearcă definirea naturii şi trăsăturile esenţiale ale sale. Tinerii 

                                                 
9 Sursele epocii, continuând uzul perioadei anterioare, folosesc în mod destul de inconsecvent cuplurile 
latinitate-latinsim, românitate-românism etc. Aici am preferat să întrebuinţăm sufixul „-itate” cu referire la 
factorul etnic presupus sau real (şi, implicit, la toate trăsăturile sufleteşti, psihologice etc. ce i se atribuie), 
rezervând „-ism” pentru ideologia care promovează, la diferite nivele, preeminenţa acestui factor în dauna 
altora. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



Roberto MERLO 

 544

(şi mai puţin tineri) intelectuali din perioada interbelică, anticipaţi de D. Draghici10, se 
lasă ispitiţi de ambiţia zugrăvirii „omului” în diferitele lui ipostaze etnice, spirituale, 
sociale etc.11 În definirea acestui Homo Romenus se iau în considerare parametri de 
natură diferită, biologici, psihologici şi spirituali, care prin interacţiunea lor dau naştere 
grossomodo la două viziuni asupra matricei româneşti, una „biologizantă” şi una 
„culturală”, care ajung, totuşi, ambele în metafizică: potrivit variantei „biologizante”, 
pattern-ul originar şi unic al românităţii este dat de substratul biologic – „rasa” – şi 
păstrarea lui depinde, nemijlocit, de puritatea sângelui12, pe când în definirea esenţei 
românităţii alţii susţin primatul „culturii”, ca materializare a sufletului colectiv specific 
românesc socotit în genere rodul istoriei frământate, mai puţin liniare şi chiar din acest 
motiv unice a acestui popor13. Evident, foarte des, aceste două viziuni de întâlnesc şi se 
confundă în unul şi acelaşi autor, în funcţie de context, vârstă, momentele evoluţiei 
intelectuale şi politice etc. 

De fapt, ceea ce interesează cu adevărat în definirea matricei „biologice” şi/sau 
„culturale” despre care am vorbit este componenta „spirituală”, consecinţele lui „cine 
suntem?” pentru „cum suntem?” şi, mai ales, „cum vom fi?”. Unii găsesc sursele 
definitorii ale acestui „fel de a fi întru spirit”, a priori în creştinism (A.C. Cuza, N. 
Paulescu), în speţă în varianta lui „orientală” adică „pravoslavnică/ortodoxă” (N. 
Ionescu, N. Crainic şi alţii)14. Alţii conjugă creştinismul cu dacismul „sădind” rădăcinile 
primului în humus-ul spiritual al celui de al doilea15. Unii, dezvoltând sugestiile 
                                                 
10 Dumitru Drăghicescu, Din psihologia poporului român. Introducere [1907], studiu introductiv de Virgil 
Constantinescu-Galiceni, îngrijire de ediţie şi note de Elisabeta Simion, Bucureşti, Albatros, 2003. 
11 Aşadar, nu avem doar, de pildă, Omul românesc (1934, tip. 1937) de Mircea Vulcănescu, ci şi Homo 
americanus (1933), o culegere de eseuri/note de călătorie a colegului lui de generaţie Petru Comarnescu 
(1905-1970). 
12 Această viziune este, deseori, puternic conotată în sens xenofob şi antisemit, în direcţia inaugurată la 
sfârşitul secolului al XIX-lea de filosoful V. Conta, ridicată la nivel doctrinar de A.C. Cuza şi apropiată 
târziu, mai ales în anii războiului, de rasismul ştiinţific şi de eugenia arianismului nazist; a se vedea, de 
pildă, unele articole ale lui N. Roşu, T. Herseni sau T. Brăileanu în Alexandru Florian et alii, Ideea care 
ucide. Dimensiunile ideologiei legionare, Bucureşti, Noua Alternativă, 1994, precum şi Alexandru Randa, 
Rasism Românesc, Bucureşti, Bucovina, 1941 (simptomatic, numele acestuia din urmă va reapărea după 
război printre sursele „tracismului” ceauşist). Asupra eugenismului românesc interbelic, v. Maria Bucur, 
Eugenie şi modernizare în România interbelică [2002], traducere de Raluca Popa, prefaţă la ediţia în limba 
română de Mihaela Miroiu, Iaşi, Polirom, 2005. 
13 Direcţia şi aceasta cu o oarecare tradiţie în cultura românească, reprezentată de autori cu orientări poltice 
foarte diferite, de la conservatorism democratic până la şovinism cu accente de integralism creştin; nu dăm 
trimiterile bibliografice deoarece operele acestor autori – de la L. Blaga, M. Eliade, M. Vulcănescu, C. 
Noica, E. Cioran până la N. Ionescu, N. Crainic ecc. – sunt îndeobşte cunoscute. 
14 Componenta religioasă a identităţii româneşti – care cunoaşte azi o comprehensibilă reviviscenţă în urma 
instrumentalizărilor şi vexaţiunilor ultimului regim – reprezintă în diferite forme şi grade, de la 
spiritualismul „noii generaţii”, la ortodoxismul gândirist, până la misticismul jertfei lui Corneliu Zelea 
Codreanu, o temă crucială a devenirii culturale şi istorice interbelice. Dau pulsul epocii, în negativ, de pildă, 
ideile formulate de Nae Ionescu într-o serie de articole intitulate A fi „bun român”, din 1930 (în Id., Roza 
vânturilor (1926-1933) [f.a. dar 1937], culegere îngrijită de Mircea Eliade, Bucureşti, Roza vânturilor, 
1990, p. 194-214): consecinţa paradoxală a teoriilor naeionesciene – care vădesc clar miza politică a minării 
cursului liberal al românului unit Iuliu Maniu – este că rămân excluşi din „românitate” chiar greco-catolicii, 
făuritori – în tradiţia Şcolii ardelene – ai „trezirii” sociale şi politice a naţiunii române moderne, care puteau 
fi socotiţi cel mult „buni români” dar nicidecum, nefiind ortodocşi, „români” în toată puterea cuvântului. 
15 Ajunge să ne gândim la înflorirea mitului protocreştinismului dacic, căruia îi va face concesiuni şi ataşatul 
cultural Mircea Eliade într-o scriere ocazională de propagandă – ce-i drept, absolut minoră – din epoca 
portugheză: Mircea Eliade, Os Romenos, Latinos do Oriente, Lisboa, Livraria Clássica Editora, 1943 (acum 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 

 545

romantice ale unui C. Bolliac sau ale tânărului Hasdeu, se adâncesc într-o preistorie mai 
mult sau mai puţin traco-geto-dacică a miturilor şi a arhetipurilor16. Alţii preferă, 
dimpotrivă, să se mărginească la lumea contemporană, glorificând ca neaoş românesc, 
neîntinat de „putrejunea” spirituală a oraşului, ţăranul român, mai ales cel de la munte17. 

Tiparul astfel dedus/extras/construit este desemnat prin termenul neam. Acestui 
cuvânt, prin denotaţia semantică şi – mai ales astăzi, în urma întrebuinţării despre care 
vorbim acum – prin conotaţia stilistică, trimite la o gândire tipic medievală, în legătură 
cu sistemul de recunoaştere „parentelară”, caracteristic „comunităţii” (Gemeinschaft), 
opus celui de recunoaştere „socială” aparţinând „societăţii” (Gesellschaft)18, 
reprezentând o entitate istorico-metafizică, colectivitatea considerată în aspectul ei 
diacronic, etern, calitativ diferit de popor, entitate sincronică ce trimite la o colectivitate 
cufundată în prezentul istoric. Tot în acei anii, de altfel, Mircea Eliade invoca „triumful” 
valorilor preistoriei asupra celor ale istoriei19, susţinând prin aceasta primatul unei 
spiritualităţi originare, esenţiale şi imuabile în datele ei de bază faţă de derivele şi 

                                                                                                                                    
în Id., Jurnalul portughez şi alte scrieri, II, îngrijire de ediţie de Sorin Alexandrescu, traduceri din 
portugheză şi glosar de nume de Mihai Zamfir, Bucureşti, Humanitas, p. 219-279: v. în part. p. 221-230) şi 
la reverberaţiile pe care le va avea acesta în cadrul protocronismului din epoca ceauşistă. Pe de altă parte, şi 
acesta este în esenţă un mit de obârşie romantică, pe care îl propaganda deja C. Bolliac: „[Dacii] au fost din 
cei dintăi popoli ce au priimit cristianismul care se acorda foarte cu principiile religiei lor” (Cezar Bolliac, 
Despre daci, în „Românul”, II (1858), nr. 55 şi 58: nr. 55). 
16 Referiri la mitologia dacică se găsesc în mai toate „rapoartele” şi studiile arheologice ale lui Bolliac: a se 
vedea în part. Despre Daci, cit.; Excursiune arheologică di anul 1869 [1869], în Bolliac, Scrieri, II. Articole 
literare cronici dramatice, articole politice, arheologie, ediţie, note şi bibliografie de Andrei Rusu, prefaţă 
de Mircea Scarlat, Bucureşti, Minerva, 1983, p. 277-312, şi Peştera de la obârşia Ialomiţei [1870], ididem, 
p. 313-346. Pentru Hasdeu, a se vedea de pildă B.P. Hasdeu, Investigaţii asupra mitologiei dacilor, ed. I. 
Oprişan, „Manuscriptum”, VIII (1977), 4, p. 71-84 şi Investigaţii asupra mitologiei dacilor (II), ed. I. 
Oprişan, „Manuscriptum”, IX (1978), 2, p. 101-113. 
17 Regăsim aici gândurile dispreţuitoare adresate românului „de baltă” de către Eminescu sau privirea critică 
cu care, înaintea acestuia, Alecu Russo observa „mijlocul gros şi spinarea adusă a plugarului” şi 
„încetineala adormită a ţăranului câmpiei” (Alecu Russo, Piatra Teiului, în Id., Piatra-Teiului. Scrieri 
alese, ediţie îngrijită şi prefaţată de Geo Şerban, Chişinău, Hyperion, 1991, p. 226-254: p. 239). Lauda 
românului „dac” de la munte – de la care nu se sustrage nici M. Vulcănescu (Ispita..., cit., p. 140) – îşi are 
rădăcinile în imaginarul moştenit din tradiţia clasică („Daci montibus inhaerent”, afirma Florus în Epitomae 
de Tito Livio bellorum omnium annorum DCC libri duo, Liber Secundus, XXVIII), şi reprezintă un topos 
transversal cu o amplă tradiţie în cultura românească, de la Cantemir încoace trecând prin Bolliac, Russo şi 
Eminescu până la Vulcănescu însuşi, Dan Botta, S. Mehedinţi etc. Motivul „muntelui sacru”, derivând în 
ultima instanţă din mitul retragerii lui Zalmoxis în Kōgaíonon transmis de Strabo (Gēographía, VII.3.5), s-a 
bucurat de mare succes în literatura de inspiraţie dacică, începând de la Asachi până la Blaga, A. Maniu şi 
Sadoveanu, trecând prin Negruzzi, Bolliac, Russo, C. Stamati, Eminescu şi diferiţi autori de epopei dacice 
din secolul al XIX-lea (Al. Pelimon, A. Densusianu, D. Bolintineau, N. Şoimescu, G. Baronzi etc.). 
18 Termenii îi aparţin lui Ferdinand Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft, 1887 (v. şi Dionisie Petcu, 
Naţionalismul extremei drepte româneşti din perioada interbelică, în Florian et alii, Ideea…, cit., p. 55-102: 
p. 59). 
19 „România n-a avut un Ev Mediu glorios – dar a avut o preistorie egală, dacă nu superioară, neamurilor 
din fruntea Europei, şi creatoare de cultură. […] Dacă în cultura europeană se vor instaura definitiv noile 
discipline – vor fi valorificate acele neamuri care au o protoistoire, iar nu acelea care au un Ev Mediu” 
(Mircea Eliade, Protoistorie sau ev mediu, în Id., Fragmentarium [1939], Bucureşti, Humanitas, 1994, p. 
42-49: p. 46). Primatul preistoriei, precum multe alte idei asemănătoare care circulau în epocă, îşi găsesc 
rădăcinile în exaltarea romantismului postpaşoptist, exemplificat de cuvintele lui C. Bolliac: „Da, am mai 
zis-o şi o voi repeta până când voi putea fi auzit, că misiunea noastră este să dăm istoriei timpii dacilor 
până unde ei pot intra în istorie, şi să dăm şi ştiinţelor arheologice pre omul Carpaţilor preistoric, 
anteistoric” (Bolliac, Peştera..., cit., p. 324). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



Roberto MERLO 

 546

accidentele devenirii istorice20. Un soi de „refuz” sau de „supărare” faţă de o istorie 
românească „în surdină”, şi de „pandantul” acesteia al unui prezent de „cultură minoră”, 
este o trăsătură – vădită sau uşor decelabilă în pliurile gândirii – comună mai multor 
reprezentaţi ai „tinerei generaţii”, de la M. Eliade la E. Cioran până la E. Ionescu sau B. 
Fundoianu, şi care impune o dezlegare, o ieşire din impasse care se deschide înspre 
direcţii foarte diferite. Una este cea aleasă de Mircea Vulcănescu. 

2.2. Şi în viziunea acestuia neamul „este ceva mai adânc decât rasa în accepţia ei 
biologică”: e „o realitate care stă la încheietura metafizicii cu istoria, o unitate – după 
cum va sugera peste câţiva ani titlul unei celebre lucrări a lui C. Rădulescu-Motru21 – de 
soartă, de destin în timp”22. Această „unitate superioară, de ordin metafizic”23, nu este 
deci sustrasă devenirii istorice ci, dimpotrivă, îşi afundă adânc rădăcinile în ea. Geneza 
şi dezvoltarea „neamului” sunt, fireşte, influenţate de împrejurările istorice, înfăţişarea 
lui actuală – atât fizică precum şi metafizică – este rodul diferitelor înrâuriri care au 
acţionat asupra lui în cursul istoriei. „Fiinţa” lui poartă urmele adânci ale 
„accidentelor”, ale „superstraturilor” pe care tânărul Eliade dorea să le nesocotească faţă 
de „stratul” originar.  

Cercetarea „fiinţei” oricărui „neam” se configura, aşadar, fără putinţă de tăgadă, ca 
o arheologie spirituală menită să scoată la iveală şi să aşeze la locul lor cuvenit toate 
straturile, suprapunerile şi influenţele care intră în constituirea „eului” colectiv. Date 
fiind aceste premize, o asemenea cercetare îşi are punctul de pornire firesc în rezultatele 
investigaţiilor în domeniul nu doar filosofic ci şi istoric, psihologic, social etc. (precum 
cele ale lui V. Pârvan, D. Drăghicescu, D. Gusti etc.). Totuşi, atât pentru a întregi 
lipsurile şi golurile inevitabil prezente într-o reconstrucţie bazată doar pe principiile 
ştiinţelor exacte cât şi – mai ales – pentru a conferi coerenţă, o anume unitate de viziune 
şi de concept, acestei „structuri sprirituale”, Vulcănescu socoteşte esenţial recursul la 
instrumentele gândirii metafizice: 

„Când vorbim deci de un suflet naţional, nu putem face abstracţiune de o anumită 
viziune intuitivă a materialului asupra căruia vorbim. 

Acei care, ocupându-se de realităţi sociale, cred că pot face abstracţiune de 
asemenea viziuni intuitive şi folosi metodele riguroase ale ştiinţelor experimentale, să ne 
ierte, deci, că nu vom avea pretenţia să ne aşezăm pe terenul pe care cearcă să se aşeze şi 
pe care noi îl contestăm şi pentru dânşii”24. 

Rezultatul contopirii acestor două aspecte – pe de-o parte, empirismul şi concreteţea 
datelor sociologice şi istorice, pe de-altă parte puterea de abstracţiune şi de 
„coerentizare” a gândirii filosofice –, evidentă atât în formarea intelectuală cât şi în 
activitatea ştiinţifică a lui, îl ilustrează în mod strălucit „teoria ispitelor”. 

 
 

                                                 
20 Pentru Eliade, gloriile istoriei, literaturii, artei moderne şi chiar ale unei filosofii personale originale „sunt 
întrecute de participarea la o mare «tradiţie» spirituală, care-şi are rădăcinile în protoistorie şi pe care 
istoria n-a făcut decât s-o adultereze” (Eliade, Protoistorie..., cit., p. 47). 
21 Constantin Rădulescu-Motru, Etnicul românesc: comunitate de origine, limbă şi destin, Bucureşti, Casa 
Şcoalelor, 1942. 
22 Vulcănescu, Omul…, cit., p. 116. 
23 Ibidem, p. 221, n. 1 
24 Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 130-131. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 

 547

3. Teoria ispitelor 
3.1. Conceptul de „ispită” 
Conceptul de „ispită” circula în lexicul filosofic vulcănescian deja cu mult timp 

înaintea elaborării exemplare din Omul românesc (1937). Îl întâlnim într-un ciclu de trei 
conferinţe radiofonice din 1930, în care filosoful aborda problema existenţei filosofiei 
româneşti şi a caracterului ei specific25. În cea de a doua conferinţă, în caracteristicu-i 
spirit clasificator, Vulcănescu semnala o posibilă tipologie a filosofului în funcţie de 
„mobilul” „care împinge pe oameni spre filosofie”26: filosoful politic, profesorul de 
filosofie şi „filosoful pur şi simplu”. Imboldul acestui din urmă tip ar fi „un fel de 
nelinişte a fiinţei sale, care caută a o potoli prin argumente, sau concepţii, un fel de 
căutare de echilibru abstract al fiinţei sale, între diferite poziţii care se înfăţişează ca 
nişte ispite [s.n. – R.M.] reflexiunii personale”27. 

Teoria ispitelor expusă în mod desăvârşit în volumul de mai târziu nu este decât o 
„lărgire” a acestei prime cugetări asupra (în cele din urmă) propriei sale persoane, o 
proiecţie a condiţiei individului asupra colectivităţii sau, – în terminologia cu iz arhaic 
îndrăgită de Vulcănescu – a stării „insului” asupra „neamului”. Mai precis, teoria 
ispitelor se naşte în esenţă din proiectarea asupra laturii metafizice a „neamului” (duhul, 
ethos-ul, sufletul sau fiinţa colectivă) a stării individuale de îndoială, de nehotărâre în 
faţa multiplelor „posibilităţi de a fi”28. În volumul citat, Vulcănescu va sistematiza 
concepţia sa despre această stare la nivel colectiv coroborând-o cu analiza explicită a 
factorilor istorici de lungă durată implicaţi în închegarea acesteia, ajungând să considere 
Volkgeist-ul drept „o anumită arhitectură de ispite”29 sedimentate cu trecerea vremurilor 
şi prin vremuri. 

Substanţa acestei concepţii este că atât starea actuală cât şi cea viitoare a omului (ca 
individ dar şi colectivitate, în speţă a „omului românesc”) constituie rodul alchimiei 
tendinţelor şi pulsiunilor interioare diferite şi contrastante, definite din cauza 
caracterului eminamente veleitar ispite. „Tentaţiile” vulcănesciene sunt nişte provocări, 
nişte „tentaţii de a exista” într-un anumit mod, sfidări sau reticenţe existenţiale, 
„imbolduri şi minime rezistenţe”30 derivând din ansamblul sedimentărilor spirituale, al 
„stărilor sufleteşti” de felurite origini determinate de circumstanţele istorice şi 
geografice în care o anumită comunitate – un „neam” – s-a dezvoltat31. 

Cercetarea „fiinţei” oricărui „neam” se configurează, aşadar, fără putinţă de tăgadă, 
ca o arheologie spirituală menită să scoată la iveală şi să aşeze la locul lor cuvenit toate 
straturile, suprapunerile şi influenţele care intră în „constituirea unui eu printr-o 
ierarhizare specificată de non-euri”32. Şi pentru Mircea Vulcănescu aceste înrâuriri 

                                                 
25 Mircea Vulcănescu, Filosofia românească contimporană [1930], in Id., Pentru o nouă spiritualitate..., 
cit., p. 216-237. 
26 Ibidem, p. 224. 
27 Ibid., p. 229. 
28 Vulcănescu, Omul…, cit., p. 117. 
29 Vulcănescu, Dimensiunea…, cit., p. 168. 
30 Vulcănescu, Omul…, loc. cit. 
31 Pentru românitate, Vulcănescu aminteşte spaţiul ondulat al lui L. Blaga (asimilându-l totuşi, eronat, în 
primul rând dimensiunii geografice), „viaţa de vale” descrisă în monografiile lui H.H. Stahl, stilul de viaţă 
păstoresc asupra căruia insista O. Densusianu şi „sufletul omului de la munte” lăudat de S. Mehedinţi 
(Vulcănescu, Ispita..., cit., p. 133). 
32 Vulcănescu, Dimensiunea…, p 169. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



Roberto MERLO 

 548

spirituale sunt, ce-i drept, secundare faţă de fondul originar: „nu sunt caractere 
dominante, pentru că ele nu se manifestă ca existenţe depline, ci numai ca veleităţi, ca 
tendinţe de a depăşi şi de a ieşi din tine pentru a te întregi prin adaosul unei realităţi 
din afară, care te subjugă şi în care recunoşti parcă o identitate formativă 
primordială”33. În pofida caracterului secundar, aceste veleităţi nu sunt deloc 
neînsemnate, precum doreau alţi cercetători ai spiritului, ai limbii sau ai societăţii 
româneşti ale vremii: funcţia lor este oarecum asimilabilă cu a unui catalizator, sunt 
nişte „non-euri” inerte în sine dar cu potenţialităţi latente de atracţie care se activează în 
funcţie de diferitele dispoziţii ale „eului” primar, declanşând reacţii diferite în momente 
şi cu intensitate diferite. 

Definirea fiinţei româneşti trece deci prin determinarea naturii, intensităţii şi a razei 
de acţiune a unei serii întregi de „aporturi metafizice” succesive, coexistente şi uneori 
contrastante în prezent: 

„Dacă am încerca să definim structura sufletului nostru naţional, punând-o în relaţie 
cu împrejurările în care s-a dezvoltat neamul […], şi dacă pe aceste diferite stări 
sufleteşti, raportate la împrejurările respective, am încerca să punem numele unui popor 
de provenienţă34 – am vedea că acest suflet se caracterizează printr-o serie de veleităţi de 
a fi în anumite feluri, printr-o serie de tentaţiuni, printr-o serie de reprezentări divergente 
despre sine, printr-o serie de sentimente de lipsă de actualitate, care s-ar simţi întregite 
prin alunecarea în direcţia felului de a fi al anumitor altor popoare, pe care cu un cuvânt 
am încercat să le caracterizez sub numele de ispite”35. 

Omul metafizic românesc se caracterizează deci prin prezenţa unor veleităţi 
existenţiale, anumitor tendinţe centrifuge care îl îndepărtează de sinele lui adevărat, 
generate de acele „insuficienţe” care, doar ele (după cum susţinea cu forţa bunului simţ 
Mihai Ralea), pot deveni probleme36. La urma urmei, dinamica dimensiunii metafizice 
româneşti apare profund marcată, în viziunea lui Vulcănescu, de aceeaşi acută senzaţie 
de inadecvare, de nepotrivire cu restul lumii, căutându-şi compensarea în apropierea de 
moduri de a fi proprii în origine altor popoare, care constituie fondul „complexelor” 
culturale pe care le va puncta încă peste mulţi ani Mircea Martin37, ale cărui surse sunt 
găsite în general în condiţiile istorice vitrege în care s-a dezvoltat cultura românească. 

3.2. Sistemul ispitelor. Spiritul clasificator şi extrem de analitic al lui M. 
Vulcănescu, evidenţiat şi în bogata sa activitate de sociolog şi economist, sustrage 
matricea etnospirituală românească fixităţii şi monolitismului în care încerca s-o 

                                                 
33 Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 133. 
34 Editorii integrează: „dacă pe aceste diferite stări sufleteşti […] am încerca să punem numele unui popor 
de provenienţă [daco-romană]”. Această integrare (reluată şi în Vulcănescu, Opere, I, cit., p. 961) este 
superfluă şi răstălmăceşte complet teoria filosofului. Textul citat înseamnă pur şi simplu „dacă am încerca 
sa «etichetăm» stările sufleteşti cu pricina”, adică „dacă am atribui originea lor felului de a fi «împrumutat» 
de la un anumit popor” (grecii, slavii, franţujii etc.), exact cum va proceda mai departe autorul însuşi. Mai 
mult, integrarea propusă de editori este nepotrivită deoarece autorul nu întrebuinţează nicăieri sintagma 
„daco-român”... 
35 Vulcănescu, Ispita..., loc. cit. 
36 Mihai Ralea, Etnic şi estetic [1927], în Fenomeul românesc, studiu introductiv, note, îngrijire de ediţie de 
Constantin Schifirneţ, Bucureşti, Albatros, 1997, p. 35-50: p. 35. 
37 Mircea Martin, G. Călinescu şi complexele literaturii române [1981], cu un Argument al autorului, 
postfaţă de Nicolae Manolescu, Piteşti, Paralela 45, 20022. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 

 549

eternizeze tradiţionalismul intransigent al epocii, derutat de schimbările rapide şi deseori 
greu de înţeles prin care trecea societatea românească între cele două războaie mondiale. 

Matricea spirituală compozită a fiecărui popor, „arhitectura de ispite” comparabilă 
funcţional cu „teoria influenţelor” lui L. Blaga şi G. Ibrăileanu38 sau cu „sintezele” lui 
N. Iorga39, este pentru Vulcănescu o creaţie interioară dinamică, in fieri, actualizată 
continuu la nivel atât colectiv cât şi individual în funcţie de relaţia dialectică care se 
instaurează între diferitele ispite. Acestea se articulează sincronic şi diacronic, 
orânduindu-se într-o complexă stratificare care se raportează constant faţă de trecut şi, în 
ultima instanţă, faţă de stratul „originar” traco-dacic: 

„Neamul românesc e cuprins astfel virtual tot atât în unitatea pământului românesc 
(extindere a ideii de moşie), drept de stăpânire legat de conştiinţa legăturii de sânge cu 
stăpânitorul primitiv [s.m. – R.M.], pe cât e cuprinsă în unitatea cugetului românesc faţă 
de mormintele domnilor noştri, în unitatea de limbă, de port, de obiceiuri care îngăduie 
oamenilor să se înţeleagă şi să trăiască laolaltă”40. 

Poziţia geografică şi geopolitică aparte – mereu la răspântia imperiilor, la graniţa 
între Europa centrală, stepele eurasiatice şi Balcani – a făcut ca spaţiul românesc să fie, 
totodată, în caracterizarea lui M. Vulcănescu, un „coridor de invazie”, un „teatru de 
război” şi o „ţară de azil”41. Aceste condiţii specifice implică şi o „poziţie biologică” 
unică, încropită din numeroasele „aluviuni etnice”: „corcirii fireşti” pe care o implică 
acestea îi corespunde totuşi „reacţia pământului şi supravieţuirea – datorită unei „puteri 
de subzistenţă” specifice – unui tip alodial”42. Aceste dinamici de agregare-dezagragare 
are drept consecinţă „sedimentarea” materialului uman, din punct de vedere biologic, în 
trei straturi principale: 

• stratul fundamental (adică traco-latin, alcătuit din „altoirea” – cum ar spune 

                                                 
38 „Toate popoarele sunt un amestec de rase, însuşirile acestor rase s-au combinat (dând sume chimiche, în 
parte interferându-se) într-un tot care ar fi psihologia unui popor, pentru că acest amestec de rase 
(popoare) trăieşte de zi cu zi, îşi face mereu mai departe psihologia lui specială” (G. Ibrăileanu, Caracterul 
specific naţional în literatura română [1922], in Id., Opere, IV, Bucureşti, Minerva, 1977, p. 97). 
39 Ideea că românii, istoria şi cultura lor sunt rodul unui şir de sinteze etnice, culturale şi spirituale 
succesive, caracterizate fiecare de un anumit „sigiliu” (tracic, roman, bizantin etc.), o întâlnim deja în 
primele scrieri istorice ale lui Iorga, ca Geschichte der Rumänischen Völkes in Rahmen seiner 
Staatsbildungen, Gotha, 1905 (ed. rom.: Nicolae Iorga, Istoria poporului românesc [I-II, 1922-1928], ediţie 
îngrijită de Georgeta Penelea, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1985); teoria sintezelor  se 
afirmă programatic în monumentala Istoria românilor, I-X, Vălenii de Munte, 1936-1939, în mod special în 
primele tomuri (v. N. Iorga, Istoria românilor, I.1. Strămoşii înainte de romani, text stabilit, note, 
comentarii, postfaţă şi indice de Vasile Chirica, Virgil Mihailescu-Bârliba, Ion Ioniţă, introducere şi notă 
asupra ediţiei de Gheorghe Buzatu şi Victor Spinei, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1988 – 
în part. Cartea a III-a: Sintezele, p. 224-284 – şi Istoria românilor, I.2. Sigiliul Romei, text stabilit, note, 
comentarii, notă asupra volumului, postfaţă, addenda şi indice de Virgil Mihailescu-Bârliba, Vasile Chirica, 
Ion Ioniţă, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1988). În viziunea lui Iorga, împletirea unor 
influenţe reciproce altoite pe un fond comun (teoretizat mai întâi de B.P. Hasdeu în Strat şi substrat. 
Genealogia popoarelor balcanice, în „Analele Academiei Române – Memoriile secţiunii literare”, XIV, 
Bucureşti, 1892, apoi în Id., Etymologicum Magnum Romaniae, III [1898], ediţie îngrijită şi studiu 
introductiv de Grigore Brâncuş, Bucureşti, Minerva, 1976, p. 7-30) a dat naştere acelor trăsături comune 
care generează „unitatea fundamentală” pe care istoricul o întrezărea sub polimorfismul realităţilor europene 
şi în mod special sud-est europene. 
40 M. Vulcănescu, Omul…, cit., p. 116. 
41 Ibidem, p. 219. 
42 Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



Roberto MERLO 

 550

A.D. Xenopol43 – structurii latine, mai ales culturale, pe bază traco-dacică, în 
tradiţia lui Pârvan, aceluiaşi Xenopol, Drăghicescu, Iorga etc.), 

• stratul infiltrat (de pildă slavii), 
• stratul tolerat sau „în azil” (adică popoarele balcanice, de pildă grecii), cu un 

apendice definit „scoaterea din ţâţâni (dislocarea internă) a elementului alodial”44, care 
nu este un strat propriu-zis ci o caracteristică contemporană. 

Hotărâtor nu este atât cadrul astfel trasat ci faptul că acestor „straturi biologice” le 
corespund nişte „straturi de civilizaţie şi cultură”45. Istoric, poporul român este produsul 
etnic şi etic (adică sufletesc) al unei intersectări unice de factori şi circumstanţe, al unor 
amestecuri etnice şi culturale prin intermediul cărora s-a „stratificat” în fiinţa 
românească un anumit şi specific ansamblu de ispite percepute „ca îndemnuri, ca 
imbolduri”46: „Nu există contact între culturi care să nu aibă asemenea consecinţe. Şi 
acesta este şi avantajul, dar şi primejdia schimburilor între culturi”47. 

Concret, într-o ordine parţial cronologică, aceste ispite sunt48: autohtonă, romană49, 
bizantină50, slavă51, franceză52, germană53, ebraică54, ungaro-polonă55 şi, în fine, 
balcanică – adică greco-bulgară56 – şi ţigănească57, sintetizate în lumea pestriţă şi 
colorată a mahalalei58. Ele reprezintă „reziduul actual al încercărilor prin care a trecut 

                                                 
43 V. A.D. Xenopol, Istoria românilor din Dacia traiană, I, text stabilit, note, comentarii, postfaţă şi indice 
de V. Mihailescu-Bârliba, prefaţă şi studiu introductiv de Al. Zub, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 
Enciclopedică, 1985, p. 149. 
44 Vulcănescu, Omul…, cit., p. 220. 
45 Ibidem, p. 219. 
46 Ibid, p. 117. 
47 Vulcănescu, Dimensiunea…, cit., p. 166. 
48 Urmez aici atât textul conferinţei cât şi notele care îl însoţesc (Vulcănescu, Omul..., cit., p. 116-117 şi 
221-222). 
49 Reproducem mai departe trăsăturile pe care Vulcănescu le atribuie fiecărei ispite: juridicitate, caracter, 
consecvenţă, iezuitizm. Reprezentanţii: Blajul, „cu nesfârşitul său şir de canonici” (ibidem, p. 119), Iuliu 
Maniu, latiniştii. Simbolurile: munţii. 
50 Politică, strălucire, fast, sforărie, jafuri, lărgimea, toleranţă. Iorga, Hasdeu, Eliade. 
51 Religiozitate, lăsare în voie, moliciune, exaltare, mlădiere, delicateţe. C. Stere – „Viaţa Românească”. 
52 Exprimare, scoaterea din sine ca trecere de mod – imitaţie. Paşoptism, Take Ionescu. 
53 Metafizică, reîntoarcerea spre sine, nu dizlocare ci colocare. Junimişti, Maiorescu, Caragiale, Carp şi 
Eminescu, dar şi Beldiman şi Sturza. 
54 Artă, scoaterea din sine, dizlocare fără mod: tendinţe vide, ruinarea nobilimii – arendăşia, comerţul, 
industria; moderniştii (în sensul de „liberali”). 
55 Acesta ar fi o formă a ispitei romane îmbinate cu cea bizantină: „o ispită polono-maghiară de trufie, mai 
ales în Ardeal” (ibidem). 
56 Forma nouă, vulgarizată, a ispitei bizantine. 
57 Nerv, duioşie, reacţie zgomotoasă, farmec. 
58 În baza acestor caracterizări se conturează un sistem deschis atât contaminărilor şi colaborărilor cât şi 
contrastelor: aşadar, există o ispită greco-bizantină (căreia i se datorează splendoarea curţii lui Vasile Lupu, 
mănăstirea Golia, bisericile Trei Ierarhi din Iaşi şi Stavropoleos din Bucureşti, pravilele, fanarioţii, palatul 
Mogoşoaia, administraţia şi modul de viaţă a Vechiului Regat) şi una slavo-bizantină (datorită căreia avem 
mănăstirile Argeşului, Oltului şi Vâlcei, mormintele domneşti, civilizaţia agrară, cultul religios, Biserica 
domnească, organizarea bisericească şi formele superioare de politică), pe când ispita maghiară se întâlneşte 
cu cea nemţească în ispita ungaro-saxonă, căreia i se atribuie Biserica Neagră din Braşov, calvinismul, 
catolicismul, seriozitatea şi – cu o infiltraţie a ispitei evreieşti – comerţul local şi industria; din ispita 
generică slavă se prelungeşte ispita specifică rusească – care „ne-a răpit pe Cantemir, dându-ne în schimb 
socialismul lui [G. Dobrogeanu-]Gherea, poporanismul lui [C.]Stere şi, în oarecare măsură, rivalul său 
bucureştean, semănătorismul [lui] Iorga” (ibid., p. 221) – în timp ce ispita romană este când a Romei (din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 

 551

un neam”59, rodul relaţiilor neamului său – de acceptare sau de refuz – cu exteriorul: 
„sunt rezumatul latent al experienţelor trecutului […], care caracterizează un suflet, 
care schimbă un orizont fizic sau spiritual”60. Nu trece neobservată analogia cu sistemul 
filosofic al lui Blaga, pe care Vulcănescu însuşi îl aduce în discuţie, dezvăluind, dacă nu 
o sursă de inspiraţie, cel puţin un posibil termen de comparaţie: ispitele acţionează, de 
fapt, asemeni personanţei blagiene („personanţa, cum ar zice domnul Blaga”), 
modelând inconştient orizontul – termen pe care îl întâlnim şi la Blaga – şi toate creaţiile 
izvorâte din acesta: „Gândul care se iscă, mâna care schiţează sunt împinse de toate 
aceste prototipuri într-o direcţie care nu e decât rezultanta întâlnirilor, un act cu 
realitate imediată”61. 

3.3. Metoda 
După cum am văzut, Vulcănescu îşi extrage exemplele trebuitoare la ilustrarea 

acţiunii diferitelor ispite din istoria artei, arhitecturii, literaturii etc. Trăsăturile acestora, 
totuşi, le deduce printr-un procedeu care, fără a fi absolut nou (cu toate că anticipează 
întrucâtva metodologia studiului contemporan al mentalităţilor), este însă deosebit de 
semnificativ pentru punctul de vedere de ansamblu din care Vulcănescu abordează 
problema specificului românesc. 

Caracterizarea psihologică şi socială a ispitelor provine în cele din urmă din 
prelucrarea materialului oferit de stereotipurile pozitive şi negative în baza cărora 
„românii au admirat şi criticat totdeauna alte popoare”62. Luând în considerare aceste 
judecăţi, autorul se-ntreabă: 

„Nu există dincolo de toate aceste critici, un punct de vedere unic, un fel de a fi, 
care să constituie în realitate un criteriu din care să derive şi pe care să se întemeieze 
toate aceste judecăţi? 

Comportarea românului printre străini ne-ar putea confirma existenţa acestuia?”63 
Interesant într-o asemenea abordare – care răstoarnă, defapt, sus-pomenitele 

principii ale studierii mentalităţilor colective – este concepţia conform căreia criteriile 
de judecată curente asupra celuilalt nu sunt studiate în folosul definirii acestuia, a 
„judecatului”, ci a sinelui, a „judecătorului”. Descrierea omului românesc se extrage nu 
din felul în care românul este văzut dinspre exterior (fie şi de către sine însuşi), ci din 
modul în care acesta priveşte înspre exterior din interior: acesta ar fi „chipul etern al 
românului de totdeauna”. 

Rolul central, de pivot al întregii teorii, atribuit „privirii româneşti”, este un prim, 
clar indiciu asupra abordării vulcănesciene a problematicii specificului românesc: 
evitând cu inteligenţă capcanele naţionalismului xenofob sau românocentrismului 
aberant şi vizionar à la N. Densuşianu, Mircea Vulcănescu îşi propune o ţintă clară: „În 

                                                                                                                                    
care a izvorât istoria culturală modernă a României) şi când a latinismului (din care s-au născut cronicarii, 
greco-catolicismul şi şcoala latinistă). Semnificativ, Eminescu este încadrat atât în ispita germană cât şi în 
cea autohtonă. 
59 Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 133. 
60 Ibidem. 
61 Ibid., p. 134. 
62 Aşadar, franţuzul este elegant, însă făţarnic şi meschin, neamţul nebulos dar practic, rusul sentimental dar 
inconştient şi nesigur, ungurul fudul şi hain, chiar dacă „sclipirea lui i-a luat [românului] ochii”; italienii 
sunt „buni de gură, dar la treabă tot de gură, buni”, pe când englezul este politicos dar îngâmfat, 
americanul simplu dar solid ş.a.m.d (Vulcănescu, Omul…, cit., p. 119). 
63 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



Roberto MERLO 

 552

loc să-l prefacem pe român după chipul şi asemănarea unui ideal de împrumut, vom 
preface firea românului în criteriu de judecată pentru alţii”64. Mai mult, întâmpinând 
posibilele critici din partea celor care nu admit decât lauda exaltată a naturii întru totul 
pozitive a „românului de mâine”, Vulcănescu opune clar acestei viziuni 
naţionalist-idilice o descriere extrasă nu din prejudecăţile românului asupra propriei sale 
fiinţe ci din judecăţile românului asupra celorlaţi: „Eu arăt aici pe român aşa cum e, 
chiar când se crede cel de mâine. Un român aşa cum nu se cere a fi judecat de nimeni, 
ci cum judecă el şi desparte pe români, de neromâni”65. 

Vulcănescu va utiliza aceeaşi metodologie şi în următoarele lucrări despre 
metafizica românească – pe temeiurile cărora îşi va clădi C. Noica o parte însemnată a 
propriului demers filosofic – încercând să extragă coordonatele Dimensiunii româneşti a 
existenţei (1943) din expresii de limbă specific româneşti, care nu sunt altceva, în fond, 
decât judecăţi asupra realităţii înconjurătoare „ascunse” în pliurile limbajului: „Vom 
numi deci […] dimensiuni ale existenţei acele orientări şi înţelesuri ale ei care servesc 
la măsurarea sau aprecierea altor înţelesuri şi orientări în existenţă. «Dimensiune a 
existenţei» are deci […] sub o formă intuitivă, sensul precis de criteriu de judecată, de 
normă pentru alte existenţe”66.  

După cum am văzut, vicisitudinile istoriei şi contactul cu alte culturi au iscat un 
întreg şir de acţiuni şi reacţiuni din partea „tipului alodial”: definirea acestui tip se 
desfăşoară deci pe „planul unei psihologii colective diferenţiale”, ca produs al analizei 
„unor reacţiuni ale sufletului omenesc tipice pentru o anumită colectivitate”67, socotite 
„tipice” în virtutea capacităţii de sinteză a spiritului omenesc, „care intuieşte de-a 
dreptul frecvenţa anumitor însuşiri şi o transformă în caracteristică definitorie pentru 
grup”68. 

Criticându-şi „dascălul” Nae Ionescu, care după Vulcănescu confunda naţiunea – 
„realitate socială” – cu naţionalitatea – „însuşire metafizică, calitate ireductibilă, 
spirituală” – autorul afirmă: „Naţionalitatea, – definirea căreia se bazează pe 
„caracteristicile definitorii” atribuite de către români la non-români – ea este 
imuabilă”69. După cum am spus, în conceptul de „român” coexistă ambele aspecte, cel 
schimbător şi supus legilor istoriei cu cel etern, metafizic: ispitele vin să lege acest 
cadru, conferind mobilitate internă matricei imuabile şi transcendente, care devine prin 
această „injecţie” de istorie un soi de „idee” ce poate fi îmbrăţişată sau nu în imanenţă 
(cu riscul inerent al „ratării” existenţiale, al distrugerii şi al nefiinţei spirituale) de către 
individ şi/sau colectivitate: „A fi român înseamnă a fi om într-un anumit fel. Ca atare, 
noţiunea de român nu este o noţiune alterabilă. Şi totuşi, în realitate, fiecare dintre noi 
este alterabil. / Românitatea este o caracteristică spirituală: imuabilă. Ce poţi face este 

                                                 
64 Ibid., p. 120. 
65 Ibid. 
66 M. Vulcănescu, Dimensiunea…, cit., p. 164. 
67 Reacţie tipică înseamnă „reacţiunea statisticeşte predominantă, nu reacţiunea numericeşte uniformă, 
altfel zis, într-un colectiv caracterizat din punct de vedere tipic cu o anumită reacţiune, se poate întâmpla 
că anumiţi indivizi să manifeste altă reacţiune decât cea tipică, fără ca totuşi prin aceasta să se altereze 
caracteristica ansamblului” (M. Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 130). 
68 Ibid. 
69 M. Vulcănescu, Omul…, cit., p. 121. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 

 553

s-o recunoşti, s-o identifici, să i te subordonezi, sau s-o înlături. În ce măsură poţi s-o 
faci într-adevăr fără a te rata, e altceva!” 70. 

Totuşi, în cadrul descrierii policrome şi pestriţe a ispitelor, „stratul fundamental” 
rămâne, deocamdată, cel mai slab caracterizat. Celelalte „prototipuri”, arhetipuri 
„etnice” ale unei anumite purtări/gândiri, sunt sumar dar convingător conturate, pe când 
„tipul” originar care s-ar lăsa ispitit de acestea nu dezvăluie încă toate trăsăturile sale 
intime. Lăsând să transpară înrâurirea stereotipurilor curente ale epocii (dacii ca popor 
de păstori protocreştini baricadat în văile carpatice), ispita autohtonă, a „naţionalităţii” 
care se cuibăreşte la rădăcina tuturor acestor mişcări de popoare şi însuşiri, este 
caracterizată pe scurt drept ispita creştinismului primitiv, a vieţii pastorale şi a răzăşiei 
(viaţa de vale), marcată de scepticismul, măsura, încăpăţânarea şi răbdarea care au dat 
naştere curentului autohtonist al lui Aron Pumnul, V. Pârvan, L. Blaga, N. Iorga, 
Nichifor Crainic, Nae Ionescu şi D. Botta71. 

4. Ispita dacică 
4.1 Cine suntem? 
Deci, ethos-ul unui neam nu este altceva decât o „structură sui-generis de ispite”. 

Dincolo de caracterizarea propriu-zisă a acestui ethos72 – susceptibilă ca toate 
generalizările de mai multe amendări – interesează faptul că „cedarea” la o anumită 
ispită (acestea fiind „elemente reale pe care le purtăm în noi”73), nu se datorează – după 
cum s-a văzut – unui factor exterior ci unui dezechilibru interior. Caracterul 
compensatoriu este evident mai ales în cazul ispitelor „majore”, precum cea latină, 
franceză sau germană, şi, în general, în cazul tentaţiilor care trimit către forme 
superioare de artă, cultură, organizare politică, sociale sau economice, precum cea 

                                                 
70 Ibidem, p. 120. Şi de asemenea: „Dar în vreme ce fiecare individ viu şi chiar colectivitatea, ca viaţă 
socială, adică ca realitatea sui-generis între spirit şi natură, este alterabil, adică îşi poartă, o dată cu viaţa 
riscul nefiinţei (şi pur şi simplu şi spiritual) – românitatea, ea, e inalterabilă în firea ei. I te poţi subsuma 
sau te poţi distruge; dar nu o poţi schimba” (Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 120). 
71 Trăsăturile principale ale diferitelor ispite pot fi organizate în patru grupe, tutelate în mod simbolic de 
câte un punct cardinal: ispita orientală (în care intră şi trăsăturile atribuite celei dacice): contemplaţie, 
neruşinare, pasivitate, echilibru, scepticism; ispita occidentală sau a oraşului: paşoptism, activitate, 
organizare, mistică socială; ispita nordului sau a muntelui; ispita sudului sau a câmpiei, a apei sau a 
Dunării. Primele două – de care se leagă în linii mari ispitele autohtonă, (greco- şi slavo-)bizantină, 
rusească, balcanică şi ţigănească şi, respectiv, ispita romană, franceză, germană şi maghiară în cele două 
variante – însumează tendinţe de natură etică şi morală care trimit în mod clar la realitatea vremii, trăsăturile 
lor identificându-se în mare cu „însuşirile” celor două curente ideologice şi culturale care au polarizat viaţa 
intelectuală românească din prima jumătate a secolului al XX-lea, respectiv tradiţionalism şi modernism. 
Celelalte două, a nordului şi a sudului, reprezintă, dimpotrivă, tentaţii „geografice” interpretabile drept 
tendinţe către un orizont exterior înrudit cu orizontul interior (în sensul blagian). 
72 După Vulcănescu, natura românului contemporan lui este produsul „cedării” anumitor ispite, adică 
însuşirii anumitor caracteristici ale acestuia: expunerea logică franceză, metafizica germană, religiozitatea 
slavă, arta ţigano-evreiască, politica bizantină şi viaţa socială balcanică (evident, punctul de reper al 
filosofului este lumea pestriţată a Capitalei, cu toate mahalalele şi contradicţiile ei) se combină pentru a da o 
gândire/cugetare germană-autoctonă sau traco-germană (caracteristici: greoaie, substanţială), o simţire 
slavă-ţigănească (adâncă, duioasă), o exprimare/expunere franceză-iudaică (relaţională), o acţiune sau 
făptuire balcano-bizantină (individualistă), totul temperat de criteriu roman, de sensul măsurii substanţiale 
(calitative) româneşti şi al măsurii relaţionale (cantitative) franţuzeşti (Vulcănescu, Omul..., p. 118). 
73 Ibidem, p. 116. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



Roberto MERLO 

 554

bizantină, ungaro-polono-saxonă; însă şi paradoxal, după cum vom vedea, în cazul 
ispitei originare, cele traco-dacice74. 

Efortului de a puncta locul şi natura componentei autohtone în ethos-ul românesc, 
Vulcănescu îi dedică conferinţa Componenta dacică a sufletului românesc75. Interesul 
deosebit pe care acest subiect îl deştepta în epocă, precum prioritatea pe care i-o atribuia 
Vulcănescu în definirea „arhitecturii spirituale” româneşti, rezultă şi din faptul că cea 
dacică este singura ispită analizată în detaliu de către filosof; pe de altă parte, după cum 
a observat Ion Pogorilovschi (într-un articol care inspiră, de altfel, anumite precauţii), 
referirea la spiritualitatea geto-dacică a reprezentat dintotdeauna „un autentic topos al 
istoriografierilor filosofiei româneşti”76. Acest efort de lămurire se loveşte inevitabil de 
greutăţile inerente atât complexităţii sufletului românesc, „asupra căreia, cu toata 
previziunea de caracterizare mioritică, cercetătorii sunt departe de a fi căzut de acord 
asupra relaţiunii dintre ce este într-adevăr şi ceea ce vor ei să fie acest suflet”, cât şi 
definirii celui dacic, „pentru că dacă cele câteva documente, printre care izvoare 
contemporane sau târzii, caracterizează câteva manifestări ale ethosului dacic, pentru 
gradul de reprezentativitate al acestor informaţiuni, precum şi pentru punerea lor de 
acord, suntem reduşi la simple conjecturi”77.  

Coerent cu principiile sus enunţate, pentru a dezlega misterul acoperit de tăcerea 
surselor şi puţinătatea informaţiilor, Vulcănescu recurge la reconstruirea metafizică, la 
posibilitatea de a face referinţă la lucruri „prin înţeles şi prin intenţii”78, ajungând adică 
la înţelegerea trecutului prin ceea ce din el încă este viu în prezent: dacă este adevărat că 
documentele istorice literare arheologice etc. au valoare doar în măsura în care 
vehiculează semnificaţii metafizice, „despre ce suntem şi despre ce au fost cei dinaintea 
noastră nu putem şti nimic decât în măsura în care le putem atribui din noi un înţeles 
care să le unifice [aceste semnificaţii]”79. 

Ridicând la nivel de metodă mecanismul proiecţiilor a rèbours care în cele din 
urmă se află la temeiurile tuturor viziunilor asupra Daciei preromane, de la Alecu Russo 
la C. Bolliac până la M. Eminescu, de la L. Blaga la A. Maniu şi D. Botta, Vulcănescu 
deschide priveliştea înspre o nouă viziune a presupusei „dacităţi” a poporului român, 
                                                 
74 În cazul acestor ispite, tentaţia acţionează oarecum „din sus în jos”, prin dorinţa de emulaţie iscată de 
contactele de natură cultă, elitară, pe când în cazul ispitelor ca cea slavă, ţigănească sau balcanică acţiunea 
pare a se petrece întrucâtva invers, „de jos în sus”, generată de contacte la nivel popular. Mai există şi ispite 
„intermediare”, ca şi cea rusească ori evreiască. Acţiunea ispitei traco-dacice, dimpotrivă, se exersează în 
cadrul unei modalităţi cu totul diferite. 
75 Prima perioadă a dacismul secolului trecut coincide cu apogeul naţionalismului şi al ortodoxismului de 
dreapta din anii `30-`40; momentul împlinirii ideale a dacismul intelectual poate fi socotit ciclul de 
conferinţe cu titlul Ideea dacică, organizat în mai 1941, în „Sala Dalles” din Bucureşti, de către Comitetul 
de iniţiativă pentru dezgroparea cetăţilor dace din Munţii Orăştiei, la care au luat parte câţiva dintre 
intelectualii de seamă ai epocii: Simion Mehedinţi, Ideea dacică în cugetarea geografică românească (18 
mai), Constantin Daicoviciu, Spaţiu şi popor dacic (20 mai), Ion Conea, Virtuţile eterne ale Daciei (24 mai) 
şi, în fine, foştii criterionişi Dan Botta, cu Spiritul dacic în lume (28 mai), devenit mai târziu Poezie şi 
cântec (în Dan Botta, Limite şi alte eseuri, ediţie îngrijită de Dolores Botta, prefaţă de Alexandru Paleologu, 
Bucureşti, Crater, 1996, p. 211-216), şi Mircea Vulcănescu cu Componenta dacică a sufletului românesc 
(31 mai), adică Ispita dacică. 
76 Ion Pogorilovschi, „Ispita dacică” în filosofie. Istorie şi tăcere, în „Symposion”, tom I, nr. 2, 2003, p. 
284-292: p. 284. 
77 M. Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 131. 
78 Ibidem, p. 130. 
79 Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 

 555

asumate în mod explicit, cu luciditate şi conştiinţa că – şi este o lecţie mereu actuală – 
orice lectură a izvoarelor, orice reprezentare a dacilor şi oricare interpretare, de pildă, a 
relaţiei lor cu mediul montan sau a credinţei lor în nemurirea sufletului „va fi 
întotdeauna în funcţiune de chipul în care ne reprezentăm noi înşine căţărarea munţilor 
ori propria nemurire”80; de altfel, după cum s-a observat, „Scrutarea «începuturilor» 
comportă în genere rigori specifice ale adecvării la obiect, ale explicaţiei şi ale 
înţelegerii”81. 

În istorie nu există fapte ci doar mărturii ale faptelor, cărora le putem acorda mai 
mult sau mai puţin credit în funcţie de cât de mult noi înşine suntem dispuşi să credem 
în baza reconstrucţiei noastre personale a faptelor: „Dacă lucrurile stau astfel, chiar în 
ştiinţă, putem să încercăm să plecăm nu de la vreo cunoaştere cu pretenţii de exactitate 
istovitoare a realităţii româneşti şi componenţei sale dace; ci de la ceea ce cu toţii ştim 
mai mult sau mai puţin, ori, dacă nu ştim, suntem gata să cădem la învoială, pentru un 
temei sau pentru altul, despre ce suntem noi înşine ca popor şi ceea ce ne închipuim că 
au fost strămoşii noştri daci”82. Ceea ce ni se pare deosebit de interesant în discursul lui 
Vulcănescu, într-o perioadă în care tema cu pricina cunoştea o adevărată modă 
ideologică, cu toate falsificările şi instrumentalizările inerente, este chiar această 
onestitate intelectuală prin care filosoful îşi dezvăluie miza: aparent mascat sub 
înfăţişarea unui discurs despre „dacitate”, Vulcănescu ne dă o analiză a „românităţii”, a 
aspiraţiilor şi temerilor unei colectivităţi într-un moment crucial al istoriei sale. 

În cadrul teoriei ispitelor, cea dacică prezintă câteva particularităţi puţin sesizate de 
critică. Reprezentând o formă de cunoaştere de sine intuitivă, aceasta se prezintă, spre 
deosebire de celelalte ispite, ca o tendinţă nu către forme exterioare, ci către o 
dimensiune existenţială întru totul interioară. Ispita dacică se arată nu „sub forma 
conformării faţă de un model străin, ci sub forma unui efort de adâncire spre 
autenticitate” generat de ispita germană, care – din nou, nu putem trece cu vederea 
analogia cu caracterizarea blagiană – „în loc să ne îmbie la imitarea unui model din 
afară, ne îndeamnă […] spre adâncirea şi descoperirea realităţii noastre proprii, a 
configuraţiei autohtone a sufletului nostru”83. 

Pe asemenea baze Mircea Vulcănescu, în Omul românesc, definea modelul de 
gândire românesc „traco-german”: „Aţi ghicit parcă, s-o mărturisim, cum la limita 
acestui efort de adâncire germanică în noi înşine se năzare străfundul sufletului 
românesc, năluceşte ispita străfundului nostru anonim, ispita tracă, din care ispita dacă 
nu e decât o specificare hiperboreeană”84. Tentaţia tracică/dacică nu este deci „o ispită 
extrospectivă”85, ca celelalte (mai ales cele „majore”), care se îndreaptă înspre exteriorul 
în căutarea echilibrului interior minat de un sentiment de inadecvare, de o „lipsă de 
actualitate”, ci o ispită introspectivă, mânată de „setea de apropiere de ceea ce 
constituie sâmburele nealterabil al comunităţii noastre de simţire şi credinţa noastră că 
acest sâmbure este într-adevăr nealterabil şi are un rost şi o semnificaţie proprie”86. 

                                                 
80 Ibid., p. 132. 
81 Pogorilovschi, „Ispita..., cit., p. 285. 
82 Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 132. 
83 Ibidem, p. 134. 
84 Ibid. 
85 Ibid., p. 135. 
86 Ibid., p. 139. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



Roberto MERLO 

 556

Ispita traco-dacică reprezintă un imbold înspre sinele adevărat, un mijloc al căutării 
adevărului prin esenţializare: „Ajungi la traci după ce elimini din tine tot ceea ce 
reuşeşti să identifici că datorezi altora”87. Ea este „o ispită reziduală”88, ceea ce rămâne 
după ce ai „rezistat” tuturor celelorlalte ispite care împing un suflet înspre orizonturi 
care – în moduri şi sensuri diferite – nu-i aparţin: „Ea ar cuprinde elemente sufleteşti 
care nu-şi nu pot afla altă origine, după cum filologii atribuiesc rădăcinilor trace 
cuvinte ce nu se vădesc aparţinând altui idiom”89. Conform mecanismului proiecţiei pus 
de Vulcănescu în fruntea instrumentelor sale metodologice, tot ceea ce români sunt şi 
ceea ce celelalte popoare nu sunt este stratul originar, fundamental, esenţial, „traco-
dacic”. 

Trecând peste faptul că o asemenea viziune nu ţine seamă de faptul că afinităţile pot 
fi şi tipologice şi nu neapărat doar genetice şi că reduce „specificul” unui popor la o 
monadă închisă şi izolată de restul universului (evidentă este aici înrâurirea perspectivei 
creştine), dacă ispita dacică se identifică cu „materialul” originar asupra căruia au 
acţionat, în manieră activă sau reactivă, celelalte ispite, atunci sintagma însăşi ispită 
dacică este o contradicţie în termeni. Dacă dacitatea reprezintă tot ceea ce rămâne odată 
eliminat ceea ce atrage românul către orizonturi sufleteşti străine, în alte cuvinte ceea ce 
românul este în mod propriu şi originar, independent decontingenţă şi de stratificarea 
celorlalte ispite, atunci este clar că cea dacică nu poate fi o ispită adevărată, o veleitate 
de a fi, ci este fiinţa însăşi, esenţa eternă care s-ar opune devenirii istorice. 

Totuşi, contradicţia este doar aparentă, deoarece fiecare om sau popor este, vrând 
nevrând, o arhitectură de ispite, produsul unei îndelungate şi complexe stratificări în a 
cărei compoziţie fiecare ispită îşi găseşte locul şi rostul. Refuzul ispitei greceşti, de 
pildă, ar însemna lepădarea de fanariotism dar şi renegarea visului imperial al lui Vasile 
Lupu, precum negarea ispitei ungureşti ar implica neglijarea bogatei tradiţii culturale 
orăşeneşti a Ardealului. Valoarea adevărată a ispitei dacice se află deci nu în faptul de 
„a te face să fii” într-un anumit mod ci în cel de „a te face să vrei să fii” astfel. 
Imperativul ei nu este prin urmare un totalmente veleitar şi inutil „fii dac!” ci un mult 
mai realist şi folositor „fii tu însuţi!”: „Să ne oprim şi să ne cufundăm în noi înşine”90. 
Ispita dacică este tentaţia de a fi precum suntem, reprezintă un imbold la depăşirea 
complexelor de inferioritate şi sentimentul de inadecvare care au generat celelalte ispite: 
„noi am aparţine lumii trace atunci când nu ne-am mai sili să fim în nici un alt fel decât 
cum suntem”91. La sfârşitul studiului, precum Vulcănescu lămurise totuşi printre rânduri 
de la bun început, „tracic” sau „dacic” devin sinonime cu „adevărat”, „originar”, 
„specific”, „autentic” şi doar parţial – în limitele indicate în deschidere – cu „autohton” 
în sens de „legat de stratul etnic preroman”; astfel trebuie înţeleasă afirmaţia potrivit 
căreia „ispita reziduală […] se preface într-un factor care transfigurează totul”92. 
Răspunsul la întrebarea „cine suntem?” este aşadar, în perspectiva autorului, „suntem 

                                                 
87 Ibid., p. 135. 
88 Ibid.. 
89 Ibid. 
90 Ibid. 
91 Ibid. 
92 Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 

 557

cine suntem”, deoarece a se lăsa tentaţi de ispita dacică înseamnă „Să ne lăsăm ispitiţi 
nu de aceea ce năzuim să fim, ci de ceea ce suntem”93. 

4.2. Cum suntem?  
Următorul pas este, fireşte, să definim „cum” este acest „cine”. Aceasta este poate 

partea cea mai perimată a teoriei vulcănesciene: scăldată pe de-o parte într-un 
tradiţionalism idilizant encomiastic de factură nostalgică şi paseistă, marcată, pe de altă 
parte, de o anumită retorică ideologică a epocii şi de întrebuinţarea unor clişee răsuflate, 
cu greu poate lămuri sensul acestei întrebări în stricta contemporaneitate. Imaginea 
„sâmburelui nealterabil al comunităţii noastre de simţire” pe care o înfăţişează 
Vulcănescu, cu toate că dovedeşte o mare coerenţă cu demersul său cultural şi politic, 
este puţin originală. Ea se identifică întru totul cu acea „Românie românească”94 ale 
cărei trăsături sunt, la urma urmei, cele pe care le regăsim în mai toate scrierile dedicate 
subiectului, din secolul al XIX-lea şi, practic, până astăzi. În primul rând, ceea ce am 
numi în termeni blagieni „preferiţă pentru categoriile organicului” sau, în siajul studiilor 
lui Eliade, „creştinism cosmic”, adică „Legătura vieţii omeneşti cu astrele, cu codrul, 
frăţia aceasta universală a lucrurilor omeneşti cu alte firi, legătura lor mitică, şi 
întrepătrunderea sensului şi destinului lor”95. 

Nu ne oprim aici asupra acestei caracterizări, de altfel răscunoscute. Pledoaria lui 
Vulcănescu pentru autenticitate se rezumă, de fapt, la lauda a tot ceea ce înseamnă 
creaţie populară, „organică”, adică în armonie cu natura (de la horă, „ceremonia rituală 
a tracilor, în a cărei învârtire se îngână oscilaţia lent progresivă a sferelor cereşti” 
până la „doina tracică”, „cu melancolia ei linişită şi duioasă”96), singurele forme de 
civilizaţie „superioare” admise în Gotha „românităţii autentice” fiind cele legate de 
dimensiunea orientală, creştin-ortodoxă, a culturii (mănăstirile Snagov, Căldăruşani sau 
Horezul). Parti-pris-ul ortodoxist apare evident şi în antiteza instituită între cele două 
catedrale din Alba Iulia: în cea catolică, unde îşi doarme somnul de veci „între străini” 
Iancu de Hunedoara/Jànos Hunyadi, incumbă „acelaşi sentiment măreţ al omului care 
vrea să domine înconjurul […], să înfrângă moartea şi irosirea vremii… să dureze”97, 
de vreme ce în catedrala ortodoxă, „Totul e dezvoltarea firească a naturii dimprejur 
[…], e procesiune liniştită a lucrurilor” şi nu există „Nici un efort de persistenţă”98: 
„Nimic din ce a clădit omul aci nu insultă peisajul, nu i se deosebeşte, nu i s-a adăugat. 
Aici omul românesc e întreg, cum îl ştim, omul doinelor şi al horei, frate cu muntele şi 
cu codrul frate”99. 

Mai interesant întrucât mai originale apar două aspecte strâns întrepătrunse al 
acestui portret, altfel destul de şters: legătura cu pământul şi reviviscenţa „spiritului 
dacic”. Privitor la legătura cu pământul, Vulcănescu reia poziţia pe care V. Pârvan o 
ilustrase cu retorica-i fermecătoare în Parentalia. Într-un lung discurs rostit cu ocazia 
Marii Unirii şi dedicat amintirii suferinţelor şi durerilor Primului Război mondial, 
                                                 
93 Ibid. 
94 În Cele două Românii. II [1932], în Vulcănescu, Prolegomene..., cit., p. 120-123. V. şi Mircea Eliade, 
Cele două Românii, în „Vremea”,  X (1936), 457 şi George Bota, Cele două Românii, în „Noua gazetă de 
Vest”, IV (1929), 963. 
95 Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 136. 
96 Ibidem, p. 138. 
97 Ibid., p. 137. 
98 Ibid. 
99 Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



Roberto MERLO 

 558

marele istoric susţine un soi de determinism geografic sui generis, instituind o legătură 
indestructibilă între teritoriul şi ocupanţii lui în care primatul îi aparţine celui dintâi, 
spaţiu exterior ce doar fortuit (ca şi în cazul orizontului blagian) coincide cu spaţiul 
interior dar care este singura matcă adevărată. Acestuia i se asociază constant un anumit 
„substrat” – la graniţă între etnic, psihologic şi spiritual, suprapunându-se aproape 
perfect ideii de „neam” aşa cum reiese ea din dezbaterea interbelică – care se 
perpetuează dincolo de suprapunerile şi amestecurile popoarelor. Comuniunea 
„pământului” cu neamul lui primitiv, originar, este înscrisă parcă în chiar tiparul 
creaţiei: „aşa îşi păstrează popoarele sub numele diferite, pe care li le dau valurile 
marilor ondulaţii rasiale, aceleaşi ţinuturi de străveche înrădăcinare, în aceleaşi 
graniţe, pare că fixate până în amănuntele separării uscatului de ape” 100. Asemenea 
magistrului generaţiei sale, Vulcănescu afirmă: „Aşa se poate spune că nu Roma a 
cucerit aici pământul, ci pământul a cucerit Roma”101. 

Traco-dacitatea românească schiţată de Vulcănescu se concretizează, în cele din 
urmă, într-o profundă şi intrinsecă ataşare de „pământ” şi de valorile imuabile ale 
acestuia, proprii unei lumi etern aidoma sieşi, organic scufundate în natură şi pătrunse 
de un sentiment al cosmicităţii care îl imortalizează şi îl face străin de frica morţii; o 
consubstanţialitate mai mult decât o adeziune, care devine inerţie, reticenţă faţă de 
schimbare: „Dacă acesta este fondul nostru trac şi dacă noi suntem daci, mai mult prin 
inerţiile noastre sufleteşti, decât prin ispitele noastre – de ce această reînnoire a 
sufletului trac?”102. 

Aparenta dicotomie între inerţia dacică şi trezirea spiritului tracic adusă în discuţie 
de Vulcănescu ilustrează aprinsa polemică care a avut loc în jurul a ceea ce în termeni 
blagieni am numi „accentul axiologic” specific românesc, adică atitudinea lui dinaintea 
existenţei. Exemplul perfect al acestei polemici este nesfârşita querelle asupra a două 
„mituri fundamentale” (G. Călinescu) ale culturii române, Mioriţa şi Meşterul Manole. 
Pasivitate vs. activism, atitudine de renunţare vs. exaltare tracică în faţa morţii (cum o 
vedea Dan Botta) sau mistica jertfei, interpretările date Mioriţei şi Meşterului Manole 
reprezintă o summa a tuturor opiniilor diferitelor curente de gândire în materie de 
românitate. Renaşterea spiritului tracic, în termenii în care o prezintă Vulcănescu103, 
corespunde unei „revoluţii conservatoare” de tipul celei teoretizate de Dan Botta104, 
reîntoarcerea la o formă de libertate specific românească. 

Fervoarea dacistă nu intră, de fapt, în contradicţie cu staticitatea esenţială a matricei 
sufleteşti româneşti, ba chiar dimpotrivă, constituie un răspuns la multiplele instanţe de 
                                                 
100 Vasile Pârvan, Parentalia. Închinare la împăratului Traian la XVIII veacuri de la moarte [1919], în 
Memoriale, text stabilit, cuvânt înainte şi note de Alexandru Zub, Bucureşti, Cartea românească, 20012, p. 
131-161: p. 140. Influenţa personalităţii istoricului este aici evidentă; de altfel, cum mărturiseşte însuşi 
Vulcănescu, prelegerile lui Pârvan, care au avut loc  între 1920 şi 1921 la Universitatea din Bucureşti „sunt, 
fără îndoială, în arta vorbitului din epoca de după război, lucruri rămase fără seamăn şi care au exercitat 
asupra formaţiei spiritului român din epoca de după război, o influenţă pe care numai Nae Ionescu a putut-
o ajunge mai târziu” (M. Vulcănescu, Vasile Pârvan [inedit în epocă]; în Id., Chipuri…, cit., p. 208-211: p. 
208). 
101 Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 137. 
102 Ibidem, p. 138. 
103 „Aici în Bucureşti, sub straiele nemţeşti care ne acoperă, în oraşul acesta de «dolmeni» şi de «menhiri» 
care ne înconjoară, în care Occidentul dă zilnic asalt irealităţii, care la rândul ei îi macină substanţa într-o 
atmosferă de basm, lumea tracă reînvie la fiecare pas” (Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 136). 
104 V. Dan Botta, Libertatea românească, în „Dacia”, I (1941), 4. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 

 559

modernizare care în perioada interbelică răscoleau facies-ul unei lumi care – în ciuda 
voinţei de a-i fixa şi imobiliza esenţa în scheme şi sisteme filosofice în încercarea de a-l 
sustrage devenirii creând un model de referinţă perpetuabil la nesfârşit – suporta, în mod 
masiv, consecinţele revoluţiilor şi schimbărilor istorice. Ea răspunde necesităţii de 
fundamentare, într-un moment de criză economică, socială şi politică – criză, a 
imobilismului, a inerţiei, a dorinţei tradiţionaliştilor de a apăra un statu quo: 

„Explicaţia trebuie căutată în ceea ce face pe oameni totdeauna să se întoarcă asupra 
lor înşişi şi să-şi cerceteze gândul: durerea – când ţi se întâmplă ceva neplăcut; când în 
ochii altora se ţese despre tine o icoană nepotrivita fiinţei tale; când tu însuţi, judecându-
ţi carenţele, ajungi să te îndoieşti, întoarcerea la rădăcinile fiinţei, la izvoare, «ad 
radices», este un puternic mijloc terapeutic”105. 

Definirea „sâmburelui nealterabil al comunităţii noastre de simţire” şi convingerea 
„că acest sâmbure este într-adevăr nealterabil şi are un rost şi o semnificaţie 
proprie”106, care îşi găsesc expresia privilegiată – în virtutea specificităţii lui locale – în 
„dacism”, sunt expresia unor nevoi reale şi concrete a societăţii româneşti din acea 
vreme: afirmarea autohtoniei şi a continuităţii etnice în întreg spaţiul românesc 
împotriva ameninţării cu dezmembrarea Regatului de abia constituit (în special în 1941, 
cu Transilvania de nord, parte a Bucovinei şi a Moldovei – Basarabia – „înapoiate” 
precedenţilor „stăpânitori” cu Diktat-ul de la Viena din 1940, respectiv Ungaria 
horthystă şi Uniunea Sovietică), garanţia rezistenţei formelor de viaţă locale, atât de 
înrădăcinate în pământ „încât ai impresia că, chiar dacă acest pământ s-ar goli de 
oameni, cei care le-ar lua locul s-ar face aidoma cu noi”107, faţă de „agresiunea” 
structurilor sociale, economice şi politice percepute ca străine şi de dezagregarea 
ţesutului rural (urbanizare, sărăcie etc.) şi altele. 

Având în vedere că imboldul la introspecţie al ispitei dacice scoate la iveală 
deopotrivă calităţile şi defectele „românităţii” epocii şi că obiectivul ultim al căutării de 
sine este, în realitate, un model imaginar, construit pentru uzul acesteia în baza unor 
trăsături socotite bune şi pozitive108 şi apoi proiectat în trecut, ne apare mai mult decât 
                                                 
105 Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 138. 
106 Ibidem, p. 139. 
107 Ibid. Optimismul funciar al viziunii vulcănesciene se evidenţiază şi în însuşirea sus-amintitelor poziţii 
pârvaniene privind relaţia „neam” –„pământ”, relevate şi de prietenul Mircea Eliade: „Nu voi uita niciodată 
ce mi-a mărturisit Mircea Vulcănescu de mai multe ori între 1936 şi 1940: că el nu crede în dispariţia 
neamului românesc, oricâte catastrofe s-ar abate peste noi; că nici o eventuală deportare sau exterminare 
masivă a românilor din zilele noastre nu ar însemna distrugerea neamului; «pentru că (şi acum îi citez 
propriile lui cuvinte) eu cred că dacă ar năvăli alte neamuri şi s-ar aşeza aici, la noi, după câteva secole ar 
deveni şi ei români” (M. Eliade, Trepte pentru Mircea Vulcănescu [1967], în Id., Împotriva deznădejdii..., 
cit., p. 251-256: p. 255). Un alt prieten, „buimăcitul” Emil Cioran, îi invidia lui Vulcănescu acea 
„împăcare” interioară pe care i-o inspira citirea „substanţialei tălmăciri a întâmplării valahe” din 
Dimensiunea românească a existenţei (E. Cioran, scrisoarea 636, către M. Vulcănescu, din 3 mai 1944, în 
Scrisori către cei de-acasă, stabilirea şi transcriere textelor de Gabriel Liiceanu şi Theodor Enescu, 
traduceri din franceză de Tania Radu, ediţie, note şi indici de Dan C. Mihăilescu Bucureşti, Humanitas, 
1995, p. 339). Vulcănescu va reitera aceste idei şi în „ultimul cuvânt” rostit în 15 ianuarie 1948, în faţa 
Curţii de Apel din Bucureşti, Secţia a IX-a Criminală (v. Mircea Vulcănescu, Ultimul cuvânt, ediţie îngrijită 
de Marin Diaconu, Bucureşti, Humanitas, 1992). 
108 Refuzând orice banală pedagogie explicită, Vulcănescu era, totuşi, conştient de valoarea  implicit 
„educativă” a propriului demers filosofic. Dacă în primă instanţă ripostează posibilelor obiecţii aduse 
modelului descriptiv pe care îl propune – „Definiţia specificităţilor şi prefacerea lor în îndreptar, pe lângă 
faptul că stânjenesc creaţia, precipitând în calea ei ceea ce nu e decât faţa încremenită a trecutului, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



Roberto MERLO 

 560

legitimă întrebarea pe care o pune şi M. Vulcănescu auditoriului său: „Corespunde acest 
lucru unei realităţi? Sau e o simplă creaţie a voinţei noastre această aplecare asupra 
trecutului nostru dac?”109. Răspunsul filosofului este, evident, „Corespunde”. În 
realitate, problema nu se pune în termeni de realitate sau falsitate absolută: dacismul, am 
arătat, este un paradox, un „vis” care se cere judecat după regulile interne ale „visului” 
(pe care Vulcănescu şi le asumă de la bun început): caracterizarea dacităţii în sine şi a 
caracterului dacic al sufletului românesc corespund, bineînţeles, unei realităţi, dar numai 
în măsura în care reală este proiecţia viziunii de sine a românităţii şi a valorilor în care 
aceasta se recunoaşte în spaţiul dacic, adică în măsura în care această „simplă creaţie a 
voinţei noastre”110 îşi are temeiul în realitatea prezentului. 

5. Concluzii: „complexele integrării” 
Dacismul despre care vorbeşte Vulcănescu este exact ceea ce autorul declarase de la 

bun început: o proiecţie intuitivă, un condiţional al sinelui. Esenţa reziduală, originară, a 
spiritului românesc este atribuită tracilor pur şi simplu în virtutea unei profunde şi 
specifice legături cu pământul, cu datul local, cu „concreteţea metafizică” a locului, care 
capătă noi adâncimi în contextul epocii, „de parcă regăsirea de ei înşişi a românilor în 
spaţiul rotund al Daciei de demult resuscita conştiinţa asumării teoretice a ceea ce ar 
reprezenta «fenomenul originar» local, pe latura lui imemorială de sapienţă, de 
particular mod al deliberării filosofice umane omologabil ca «gândire fondatoare» 
autohtonă”111. Evident, speculaţiile lui Mircea Vulcănescu poartă clare urmele trecerii 
timpului şi ale schimbării mediului socio-intelectual. Totuşi, unele aspecte încă pot trezi 
un anumit interes, fiind atât de actuale pe cât de persistente sunt dilemele identitare şi 
„complexele” culturii române.  

Tânăra generaţie, pe care Vulcănescu o portretizează în mod exemplar în câteva 
scrieri112, este caracterizată de o nemăsurată ambiţie culturală, care se concretizează în 
proiecte enciclopedice şi multilaterale ca cele ale lui Mircea Vulcănescu sau Mircea 
Eliade, care – în această variantă – vor rămâne de cele mai multe ori nerealizate. 
Aceeaşi frustrare care derivă la aceste „spirite ale amplitudinii” de la apartenenţa unei 
culturi minore va da naştere la reacţii şi răspunsuri diferite: tânărul Eliade neagă 
primatul istoriei şi se porneşte în căutarea substratului originar ascuns în preistorie; Emil 
Cioran atacă cu furie iconoclastă lumea căreia îi aparţine, invocând necesitatea istorică a 
unui „salt” radical şi violent în măsură să producă o adevărată Schimbare la faţă a 
României (1936) şi a românului; odată potolită, mânia juvenilă va alege, precum Eugen 
                                                                                                                                    
procedează la transformarea în normă a ceea ce nu e, pentru moment, decât normal. Se răpeşte astfel 
posibilitatea invenţiei în cultură şi posibilitatea de a îndrepta ceea ce ar putea constitui un rău în structura 
psicologică a naţiunii. Mai ales când istoria pe care o precipită nu e, în sine, prea fericită!” (Vulcănescu, 
Dimensiunea..., cit., p 169), negând posibilitatea unei „pedagogii a naţionalităţilor”, autorul se învoieşte 
totuşi la un compromis ideologic din cauza crizei valorice prin care trece o ţară răvăşită de război, 
recunoscând, până la urmă, din plin, potenţialul pedagogic al modelului exemplar pe care îl alcătuieşte: 
„Dar chiar dacă ar fi aşa, încercarea de a discerne un atare profil spiritual nu strică. Pentru că, deşi 
ereditarea spirituală, ca şi ceea biologică, e uneori produsul unei tragice fatalităţi, nu e mai puţin adevărat 
că numai cunoscând această fatalitate, în rădăcinile ei, poţi judeca în ce măsură este mutabilă şi întru cât 
se pot smulge din suflet urmările ei, fără pierderea însăşi a fiinţei” (ibid.). 
109 Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 139. 
110 Ibid. 
111 Pogorilovschi, „Ispita..., cit., p. 284. 
112 Adunate ca volum de sine stătător în Mircea Vulcănescu, „Tânăra generaţie”. Crize vechi în haine noi. 
Cine sunt şi ce vor tinerii români?, ediţie îngrijită de Marin Diaconu, Bucureşti, Compania, 2004. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 

 561

Ionescu, să treacă in toto la o altă cultură, cea franceză, care să-i ofere, prin prestigiul ei 
consolidat, cadrul propice desfăşurării ambiţiilor sale. 

Răspunsul lui Mircea Vulcănescu, precum al lui C. Noica, este total diferit: în 
viziunea filosofului Omului românesc nu este atât ideea în sine că românitatea este 
produsul unei serii de influenţe şi de sinteze succesive care acţionează asupra fondului 
etno-spiritual dacic latinizat în limbă şi (parţial) cultură, cât, mai degrabă, întrebarea 
subiacentă ideii cu pricina şi răspunsul pe care filosoful îl dă acestei întrebări. 

Românul, în viziunea lui M. Vulcănescu (sau vedenia, cum îi plăcea autorului să 
spună), se lasă ispitit de felul de a fi al altor popoare din cauza neajunsurilor şi 
metehnelor ce le sesizează în propriul său fel de a fi, încercând să le îndrepte «lăsând de 
la sine», cum s-ar zice, pentru a se preface, voluntar, în altceva. Un scenariu foarte 
actual: astfel de fenomene, care (de la latinism exclusivist la bonjurism dezlănţuit şi 
până la ultra-americanism/europenism al ultimilor ani) parcă au pus dintotdeauna la 
încercare echilibrul identităţii româneşti, sunt azi sub ochii tuturora şi verificarea lor se 
află aproape la îndemâna oricui. Este destul de răspândit stereotipul românului stabilit în 
străinătate – în speţă, în «Apus» – care nu mai vrea să audă de România, nu mai ştie sau, 
mai degrabă, pretinde că nu mai ştie vorbi bine ori deloc româneşte etc., care îşi găseşte 
o justificare ştiinţifică în studiile sociologice care dovedesc că românii emigraţi în ţările 
din Europa occidentală tind spre un proces de deculturare/asimilare deosebit de rapid. 

Mulţi români încă se mai confruntă azi cu aceleaşi „complexe de inferioritate” care 
au generat reacţiile atât de diferite şi simţite ale tinerilor de acum aproape 80 de ani. 
«Filosofia românului» schiţată de Mircea Vulcănescu constituie, după cum se ştie113, o 
replică la cea mai iconoclastă şi înverşunată reacţie din acea vreme împotriva realităţii 
româneşti (sau a ceea ce era socotit ca atare), Schimbarea la faţă a României (1936) a 
lui Emile Cioran. Atât acestor „complexe” cât şi pesimismului cioranian, Vulcănescu îi 
opune, cu optimismul care după Mircea Eliade constituia o trăsătură esenţială a 
personalităţii sale, o viziune în care mai toate metehnele româneşti aduse în discuţie de 
studiile  vremii (fatalismul, resemnarea în faţa morţii, pasivitatea, tendinţa spre negaţie, 
anistoricitatea etc.) îşi găsesc justificarea în faptul însuşi de a fi, de a exista ca trăsături 
specifice româneşti date de Dumnezeu. Evident, Vulcănescu nu se mărgineşte la o 
asemenea justificare, ci, analizând acele trăsături, reuşeşte (pe baza premizelor sale 
personale) să le găsească o latură pozitivă. 

Cu toate analogiile, situaţia de azi diferă considerabil de ceea în care şi despre care 
gândea şi scria Mircea Vulcănescu, şi – evident – împrejurări diferite impun soluţionări 
diferite. Nu neapărat soluţiile şi concluziile în sine ale lui Vulcănescu ni se par valide în 
continuare, ci – după cum caracterizează Marta Petreu – acel dezarmant „umanism 
împăcat […] care nu are nevoie de nici o valoare adăugată pentru a recunoaşte 
valoarea fundamentală a vieţii – a vieţii unui ins sau a vieţii unei naţiuni”114. Aşadar, 
                                                 
113 Variantele dedicaţiei întocmite pentru Dimensiunea românească a existenţei, publicată în volumul 
Isvoare de filosofie. Culegere de studii şi texte, îngrijită de Const. Floru, Const. Noica şi Mircea 
Vulcănescu, II, 1943 (Bucureşti, „Bucovina I.E. Torouţiu”, 1944), p. 53-97 cu dedicaţia „Lui Emile 
Cioran”, recită respectiv „Lui Emile Cioran, / celui dornic de schimbare la faţă, / acest răspuns / din 
perspectiva veciniciei româneşti” şi, încă mai clar, „Lui Emile Cioran / acest răspuns Schimbării la faţă / 
din perspectiva României nepieritoare” (Vulcănescu, Dimensiunea..., cit., p. 248). 
114 Marta Petreu, Dimensiunea românească a existenţei, publicat prima dată în „Apostrof”, VI (1995), 3-4, 
apoi în Ion Ianoşi (coord.), Dicţionarul operelor filosofice româneşti, Bucureşti, Humanitas, 1997 şi acum 
în Filosofii paralele, Cluj-Napoca , Limes, 2005, p. 129-135: p. 132. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



Roberto MERLO 

 562

mult mai mult decât autohtonismul moderat de amprentă creştină (căruia, personal, îi 
preferăm o etică laică riguroasă) şi trecând peste accentele pe alocuri frust mesianice de 
obârşie cvasi-paşoptistă (caracteristice, din păcate, multor cercetări asupra specificului 
românesc), deosebit de actuală ni se pare ideea potrivit căteia cultura română trebuie să 
găsească înăuntrul său resursele pentru a se ameliora şi pentru a se impune în atenţia 
lumii, totuşi nerefuzând obtuz schimbarea, nici dăruindu-se fără discernământ modelor 
şi modelelor provenite din exterior, atitudini opuse, dar care, până la urmă, izvorăsc, 
ambele, dintr-un endemic sentiment de inadecvare şi dintr-o adâncă lipsă de încredere în 
capacitatea propriilor valori de a se supune schimbării fără a se denatura şi, în cazul 
închiderii în sine, în chiar viabilitatea acelor valori care se vor apărate, aşadar, cu preţul 
anacronismului. 

De fapt, se poate observa cum teoria lui Vulcănescu constituie un răspuns aproape 
punct cu punct la „complexele” pe care le va evidenţia sistematic mult mai târziu deja-
amintitul Mircea Martin115, un răspuns care merge în direcţia integrării organice a 
culturii şi a „specificului” românesc în cadrul mai amplu al culturii şi al spiritualităţii 
Europei şi a lumii. Şi aici, nu ne interesează atât soluţiile concrete propuse, perimate de 
schimbarea profundă a climatului sociocultural şi politic, cât mai degrabă, principiul 
care stă la baza acestora, al afirmării dreptului unei (oricărei) culturi la existenţă şi la 
respect pentru ceea ce este aşa cum este. Complexului izolării provinciale, căruia i se 
subsumează complexul neşansei poziţiei geografice şi cel al întârzierii istorice, dublate 
de complexul „lipsei de audienţă” (culturală, politică, economică) care, în cele din urmă, 
tot din cele două se trage, Vulcănescu îi opune o reevaluare a acestui pământ vitregit de 
istorie şi – prin legătura de nezdruncinat care îl leagă de acesta din urmă – a poporului 
pe care pământul îl modelează şi îl păstrează necontenit. Vulcănescu pune în lumină 
diferitele contribuţii rezultate din ispite evidenţiindu-le cu echitate laturile bune şi rele. 
Româna, din „limbă minoră”, devine însuşi „mustul” din care filosoful distilează esenţa 
pură a spiritului românesc116.  

Ceea ce încearcă Vulcănescu este, de fapt, o „recuperare a centrului”, readucerea lui 
în sânul culturii române pentru a o elibera atât de complexul periferiei cât şi de cel al 
discontinuităţii, regăsind sub formele istorice pestriţe coerenţa şi continuitatea 
„centrului”, adică un mănunchi de trăsături imuabil care, după el, constituia sâmburele 
felului românesc de a fi în lume şi în vreme. Mai mult, ni se pare esenţială azi – ieri şi 
totdeauna – chemarea în cauză a răspunderii individuale şi colective faţă de destinul 
unei culturi (în care regăsim urmele gândirii lui D. Gusti117), deoarece credem şi noi 
împreună cu Mircea Vulcănescu că „Actual, neamul nostru – oricare ar fi el – nu este 
decât în ceea ce vom fi noi în stare să facem din el”118. 

                                                 
115 Martin, G. Călinescu..., cit. 
116 Din păcate, din punct de vedere cultural, Vulcănescu rezolvă de facto complexul începutului continuu 
eternizând formele culturale româneşti într-o imobilitate oarecum abuzivă, oprită la datul folcloric, la 
spiritualitatea creştină ortodoxă şi la exaltarea laturii rurale a realităţii autohtone. 
117 Care afirma că „naţiunea este... o creaţie sintetică voluntară, o unitate socială, care reprezintă un sistem 
voluntar, cu motivare cosmică, biologică şi psihostorică, cu voinţa socială drept cauza movens a procesului 
de naţionalizare şi cu manifestări creatoare, pe tărâmul sufletesc (spiritual), economic, juridici şi politic, 
ale vieţii naţionale, care formează cultura naţională” (Dimitrie Gusti, Problema naţiunii [1919], în Id. 
Sociologia militans. Introducere în sociologia politică, Editura Institutului Social Român, Bucureşti, 1935, 
p. 160-199: p. 177). 
118 Vulcănescu, Omul…, cit., p. 116. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa



„Ispita” lui Mircea Vulcănescu între autohtonism şi integrare 

 563

 
La „tentazione” di Mircea Vulcănescu tra autoctonismo e integrazione 

 
Il presente studio rappresenta una ricognizione delle teorie relative allo specifico nazionale 

romeno sviluppate da Mircea Vulcănescu negli anni ’30-’40 del secolo scorso. Sono analizzati in 
primo luogo alcuni dei principali concetti su cui si basano le speculazioni dell’autore (neam, 
ispită), inseriti nella realtà culturale, sociale e politica dell’epoca in questione. Successivamente, 
sono analizzati in dettaglio alcuni aspetti di rilievo della “teoria delle tentazioni” e delle relazioni 
di questa non solo con la realtà culturale del tempo ma anche con la nostra contemporaneità, 
mettendo in evidenza pregi, difetti e attualità delle teorie vulcanieschiane. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:03 UTC)
BDD-V2412 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

