
 
 

Cultura română în contextul francez 2005: 
 Evenimentul „Les Belles Etrangères” 

 
Ilinca ILIAN ŢĂRANU 

 
O lectură de neocolit pentru cei interesaţi de problemele canonului occidental este 

cartea Pascalei Casanova, La Rèpublique mondiale des lettres [Seuil, Paris, 1999], 
care, din câteva motive pe care voi încerca să le rezum aici, a devenită în scurt 
timp un best-seller universitar. Prima cauză a acestei rapide celebrităţi decurge din 
convingerea cu care Casanova descrie lumea literară ca o luptă pentru putere şi 
recunoaştere, sentimentul cititorului după câteva zeci de pagini nefiind foarte diferit de 
acela care, evident că la cu totul alt nivel intelectual, se desprinde din lectura 
Originii speciilor, Voinţei de putere sau Răului în cultură. O lume colcăitoare, 
neliniştită, ducând un război fără o miză foarte precisă în afară de laurii relativi ai 
unei celebrităţi de scurtă durată, o istorie a literaturii ca o istorie a rivalităţilor, o 
economie literară unde bursa valorilor ratifică scăderi şi creşteri adesea arbitrare, iar 
agenţii literari nu contenesc din a promova sau a minimaliza creaţii ale spiritului 
întreprinse, totuşi, în deplină şi admirabilă gratuitate: iată câteva dintre aspectele pe care 
Casanova le analizează fără eufemisme. În acest context, creditul acordat unui spaţiu 
literar sau unui autor depinde de „opinia lumii", adică de gradul de recunoaştere care 
îi este acordat şi de legitimitatea sa, cumva în modul în care Ezra Pound nota cu umor în 
ABC-ul lecturii: „Orice idee generală seamănă cu un cec. Valoarea depinde de cine îl 
primeşte: dacă domnul Rockfeller semnează un cec de un milion, e bun, dar dacă eu 
fac un cec de un milion, asta-i doar o glumă, o mistificare şi nu are nici o valoare 
[...] Acelaşi lucru se întâmplă cu cecurile legate de cunoaştere [...] Nu acceptăm un cec 
al unui străin fără referinţe. Iar în literatură, referinţa e „numele” celui care scrie. 
Abia după câtva timp începem să-1 credităm”1 Că valoarea literară este o funcţie a 
credinţei, aceasta nu ne şochează, dar mereu ni se pare vexator să ni se amintească 
faptul că „această credinţă fondează universul literar în întregimea sa: toţi jucătorii 
au în comun credinţa în această miză pe care nu toţi o posedă, sau nu o posedă în 
aceeaşi măsură, şi pentru care luptă cu toţii”2. Dacă ne întrebăm de unde provine acest 
sentiment de iritare la semnalarea fără înconjur a mizei care se află în joc în lumea 
literară, primul răspuns e legat de situarea, care mereu ni se pare nedreaptă, pe harta 
mondială a literaturii cu capitala sa, cum arată foarte documentat Pascale Casanova, în 
Paris. Semnalarea Parisului ca însuşi centrul hărţii literare şi argumentele aduse în 
favoarea acestei idei ni se par o a doua cauză a interesului suscitat de această carte 
de teorie a literaturii din perspectivă geografică. Parisul este centrul de consacrare al 
literaturilor „mici” pentru că e în acelaşi timp un mare centru artistic dar posedă şi 
faima de a fi revoluţionar. El are calitatea de a departiculariza, de a deznaţionaliza, de a 
conferi „literaritate” (capital lingvistico-literar) textelor care îi parvin din toate părţile. 

                                                 
1 Ezra Pound,  ABC de la lecture, Paris, L'Herne, 1966, p. 25. 
2 Pascal Casanova, op. cit., p. 32.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:38 UTC)
BDD-V2409 © 2006 Editura Alfa



Ilinca ILIAN-ŢĂRANU 

 510

Un scriitor iniţial marginal, precum Danilo Kis, pare pe deplin conştient de faptul că 
doar scriitorii „periferici” pot şti exact ce înseamnă literatura, anume nu o 
suprastructură simbolică, ci o ierarhie a universului literar a cărei formă e dată de 
rivalitatea spaţiilor literare şi a scriitorilor înşişi, şi dă mărturie de capacitatea de 
transmutare a non-valorii în valoare pe care o posedă complet doar Parisul: „Mi se pare 
că Parisul este, şi chiar din ce în ce mai mult, un adevărat târg, mai mult, o licitaţie unde 
se scoate la mezat tot ceea ce s-a produs pe alte meridiane. [...] Trebuie să treci prin 
Paris ca să exişti. Literatura hispano-americană, de pildă, a existat înaintea 
francezilor, la fel ca şi existenţialismul, formalismul rus etc. etc. etc, dar pentru a fi 
ridicată la nivel de bun al patrimoniului universal, a trebuit să treacă prin Paris. Iată la 
ce foloseşte bucătăria franceză. Emigranţi, universităţi, teze şi teme, traduceri, 
explicaţii: bucătărie, ce mai. Asta-i cultura franceză”3. Un al treilea motiv al 
răsunetului lucrării Pascalei Casanova credem că stă în luciditatea cu care 
cercetătoarea, deşi provenind din „capitală”, denunţă pericolele pe care le aduce cu 
sine consacrarea pariziană, premiul atât de mult râvnit fundându-se pe o ambiguitate 
marcată: celebrare şi anexare, „un fel de „parizianizare”, adică o universalizare prin 
negarea diferenţelor. [...] Capitala deznaţionalizează, la rândul ei, textele, le 
dezistoricizează pentru a le face conforme propriilor sale concepţii literare. [...] Pentru 
a accede la recunoaşterea literară, scriitorii dominaţi trebuie, deci, să se plieze pe 
normele decretate ca universale de către cei care au monopolul universalului. Şi, mai 
ales, trebuie să găsească „distanţa potrivită” ca să se facă vizibili. Dacă vor să fie 
percepuţi, trebuie să producă şi să etaleze o diferenţă, dar să se ferească să 
revendice o distanţă prea mare, care şi ea i-ar face tot imperceptibili. Altfel spus, 
nici prea departe, nici prea aproape”4. în fine, un alt aspect interesant al acestei lucrări 
de studii culturale pe care dorim să-1 semnalăm este exigenţa unui nou universalism, 
conştientizarea problemelor care decurg din situarea centrală / periferică în 
geografia literară şi, nu în ultimul rând, revizuirea istoriei literare din perspectiva 
acestor rivalităţi pentru supremaţie în canonul universal, fapt care nu poate decât să-i 
avantajeze pe creatorii proveniţi din aşa-zisele „culturi minore”: „Incredibila constanţă 
[...] a mijloacelor [de afirmare], a luptelor, revendicărilor şi manifestărilor literare care 
duc de la Du Bellay la Kateb Yacine, trecând prin Yeats, Danilo Kis şi Beckett, ar 
trebui să-i incite pe „noii veniţi” în lumea literară să-şi revendice drept înaintaşi pe 
câţiva dintre cei mai prestigioşi scriitori ai istoriei literare”5. Vestea bună e, deci, 
plasticitatea canonului universal, puterea de absorbţie a „marilor culturi”, relativitatea 
funciară a ierarhiilor culturale de-a lungul deceniilor. Vestea rea este însuşi 
caracterul aparent fatal al acestei înfruntări pentru puterea intelectuală, redundanţele 
observabile la nivel de culturi şi de generaţii de scriitori, incapacitatea de a abandona 
nevroza ierarhiilor şi obsesiile provenite, deopotrivă, din complexele de inferioritate şi 
de superioritate. 

Manifestarea organizată de Centrul Naţional al Cărţii din Paris, „Les Belles 
Etrangères”, care s-a focalizat în 2005 asupra literaturii române, ar putea fi privită ca 
o repetiţie generală pentru trecerea de la autopercepţia românilor, ca zăbovind pe 
termen nedefinit într-un „minorat cultural”, la cea de cultură recognoscibilă pe plan 
                                                 
3 Danilo Kis, Le résidu amer de l’expérience, trad. P. Delpech, Paris, Fayard, 1995, p. 105. 
4 Pascal Casanova, op. cit, passim. 214-218. 
5 Ibidem, p.479 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:38 UTC)
BDD-V2409 © 2006 Editura Alfa



Cultura română în contextul francez 2005:Evenimentul „Les Belles Etrangères” 

 511

internaţional printr-un profil perfect conturat. Ceea ce dorim să evidenţiem este, însă, 
faptul că războiul este deja câştigat de dinainte: Franţa are o capacitate de 
„recunoaştere” enormă, astfel încât „lupta” despre care vorbea Pascale Casanova pare, 
în acest context, să îşi piardă însăşi miza iniţială şi să se transforme dintr-un joc pentru 
putere într-o plăcută expoziţie organizată într-un spaţiu tolerant, îmbibat de politeţe şi 
de amabilitate: în loc de jocuri de tip agôn şi ilinx, simple mimicry şi aléa. Celor 
doisprezece scriitori români invitaţi să participe la această manifestare li s-au 
prilejuit nenumărate întâlniri cu publicul francez, le-au fost acordate spaţii importante 
în cele mai citite reviste culturale, li s-au luat interviuri adesea foarte documentate. 
Centrul Naţional al Cărţii a procedat ultraprofesionist, exact ca în cazul literaturilor pe 
care le-a invitat începând din 1987 (Cehia, Bulgaria, Rusia, India, Algeria etc), iar de 
„recunoaşterea” de care au beneficiat scriitorii români anul trecut vor începe să se 
bucure, în noiembrie 2006, doisprezece scriitori irlandezi! Momentul a fost important 
mai degrabă pentru România, deoarece în tumultul cultural francez asemenea 
manifestări nu fac decât să sporească efervescenţa culturală a capitalei literare a lumii. 

În Franţa, politica de descentralizare culturală face ca în fiecare oraş, mic sau 
mare, întâlnirile cu scriitorii şi artiştii străini să fie considerate normalitatea însăşi, iar 
curiozitatea locuitorilor Hexagonului faţă de culturile străine este, fără îndoială, o 
trăsătură marcantă. Desigur, prezentarea celor doisprezece scriitori aleşi ca 
reprezentativi pentru cultura română actuală s-a făcut în funcţie de câteva clişee cu 
greu de zdruncinat: situaţia post-totalitară a României a constituit elementul central 
al oricărei abordări a acestei manifestări. Citim în „Magazine litteraire” nr. 447, 
noiembrie 2005: „Cel puţin în aceeaşi măsură precum constrângerile economice actuale 
(România este una dintre ţările cele mai sărace din Europa), istoria încă exercită o 
greutate enormă asupra literaturii române: nimeni nu se poate debarasa atât de uşor de 
aproape jumătate de secol de dictatură instaurată cu sprijinul Uniunii Sovietice şi de 
„proastele obiceiuri” pe care le regăsim în toate regimurile totalitare: edituri aflate sub 
controlul esenţial al statului, intelectuali închişi, scriitori supravegheaţi de poliţia 
politică a regimului, în România, Securitatea, de reputaţie sinistră” (Dominique 
Rabourdin). în „Lire”, din aceeaşi lună: „Mulţi scriitori români ne spun că ţara lor 
încă nu a ieşit complet din comunism, că mentalitatea specifică acestuia încă se 
menţine” (Alexandre Fillon). Sau: „România este ţara lui Dracula iar scriitorii ei au 
fost mult timp vampirizaţi de hidra sovietică. Astăzi, coşmarul s-a sfârşit, dar literatura 
română rămâne izolată: Occidentul n-are ochi pentru ea şi o condamnă la un straniu 
embargo, ea rămânând un fel de frumoasă necunoscută despre care abia auzim 
vorbindu-se” (André Clavel). Cu toate acestea, depăşirea locurilor comune este o 
tendinţă indubitabilă; de la poncifele privitoare la deceniile comuniste şi de la 
tăcerea urzită în jurul literaturii române actuale se doreşte o restituire a vieţii reale 
din spaţiul literar actual al României. „Le Figaro litteraire” din 24 noiembrie: 
„Topografia unei capitale se aseamănă adesea cu peisajul literar al ţării: era Ceauşescu 
nu a ras doar arterele Bucureştiului, ci şi ani întregi de creaţie. Actuala manifestare a 
Belles Etrangères, prilejuind întâlniri pe tot teritoriul Franţei cu doisprezece scriitori, 
ar putea să uşureze trecerea peste acest no man’s land al recentei istorii literare române. 
Şi aceasta pentru ca francezii cititori să-i poată descoperi în sfârşit pe fiii lui Cioran şi 
Ionesco” (Clemence Boulouque). În fine, „L ‘Humanite”, din aceeaşi zi: „Mult timp 
am judecat literatura română prin perspectiva scriitorilor pe care i-a dat literaturii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:38 UTC)
BDD-V2409 © 2006 Editura Alfa



Ilinca ILIAN-ŢĂRANU 

 512

noastre, de la Tzara la Cioran şi evident Ionesco. Dar asta însemna să ignori viaţa 
literară activă, fondată pe o tradiţie seculară de încleştări, inseparabilă de naşterea unei 
naţiuni şi de consolidarea unei identităţi, călită în decenii de adversităţi. [...] Invitând 
doisprezece romancieri şi poeţi încă puţin citiţi şi traduşi, manifestarea Belles 
Etrangères continuă o misiune care răspunde unei curiozităţi crescânde” (Alain 
Nicolas). Nu lipsesc, însă, şi ecourile unei conştiinţe a culpei colective faţă de 
dezinteresul arătat pentru o cultură marginală: „Tumultul istoriei şi dezinteresul unora 
dintre noi ne ţin încă prea departe de literatura română. Curajul unor prea puţini editori 
permit descoperirea ei, dar încă mai rămân multe de făcut. Aceste Belles Etrangeres îşi 
propun să facă cunoscute noi talente şi să prezinte de asemenea scriitori maturi 
confirmaţi”, scrie Laure Hinkel, consiliera literară a Belles Etrangères pentru 
România. 

Deşi portretele făcute în diferite publicaţii celor doisprezece autori invitaţi par 
adesea să se repete şi nu rareori se suprapun aproape perfect pe ştirile publicate pe 
internet de organizatorii de la Centre National du Livre, semnificativ este faptul că 
tendinţa generală este aceea de a prezenta scriitori cu trăsături bine precizate, iar nu 
reprezentanţi abstracţi ai unei culturi. Cronicile dedicate cărţilor deja traduse în 
Franţa, unele dintre ele la edituri prestigioase ca Gallimard (Adameşteanu), Denoël 
(Cărtărescu şi Crăciun), Seuil (Petru Dumitriu) dovedesc înaltul profesionalism al 
jurnaliştilor francezi care, comentând romane ca Orbitor, Dimineaţa pierdută sau 
Paradisul găinilor de Dan Lungu (publicat la Ed. Jacqueline Chambon) pun 
accentul pe scriitura însăşi şi nu rămân la nivelul superficial al captării unei atmosfere 
totalitare sau post-totalitare. Desigur, în luările lor de cuvânt din cadrul întâlnirilor cu 
publicul francez, precum şi în filmul realizat de Dominique Rabourdin, Vivre et ecrire 
en Roumanie, scriitorii invitaţi nu au putut ocoli niciodată evocările anilor de 
comunism şi, într-o măsură mai mare sau mai mică, au fost nevoiţi să se raporteze la 
locurile comune ale societăţii totalitare ca la o bază iniţială a dialogului cu occidentalii. 
Sunt câteva detalii care par imposibil de ocolit: cele două ore de televiziune pe zi şi 
efectul lor imediat, cozile la librării; importanţa cenaclurilor literare şi solidaritatea 
scriitorilor în anii negri ai comunismului; modul în care totalitarismul, printr-un 
ricoşeu nesperat, a creat o ţară întreagă de oameni cultivaţi, în majoritatea lor 
francofili şi francofoni. Ca toate generalizările, aceste declaraţii ar părea simple 
amabilităţi faţă de gazde dacă nu ar fi atât de repetitive şi nu ar oferi ziariştilor noi 
nuclee din care se vor dezvolta mai departe truismele. 

Cu toate acestea, credem că în cele mai bune momente ale ei, manifestarea 
franceză din 2005 a reuşit să-şi atingă scopul propus, acela de a atenua înseşi locurile 
comune de la care, totuşi, trebuia să pornească pentru a stabili o bază a receptării unei 
culturi prezentate de la bun început drept „o frumoasă necunoscută”. Nu ne miră nici 
faptul că în presa scrisă s-a recurs la aceleaşi turnùri obişnuite, de tipul Cărtărescu 
poate fi considerat un Borges al Europei Centrale, scriitura Gabrielei Adameşteanu are 
puternice accente céliniene, Agopian este comparat cu acelaşi Borges şi cu Lobo 
Antuntes şi văzut ca posibil candidat la titlul de erou salvator al minoratului cultural 
pe care îl profeţea Nicolae Iliescu când scria: „Simt că din Sud-Estul Europei se va 
naşte o proză care va rivaliza cu cea a Americii de Sud” („Lire” nr. cit.). Problema 
rămâne, ca întotdeauna, această obsesie a comparaţiilor, perspectiva agonică, reiterata 
discuţie asupra unui posibil Nobel românesc, nevoia de „recunoaştere” şi de afirmare în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:38 UTC)
BDD-V2409 © 2006 Editura Alfa



Cultura română în contextul francez 2005:Evenimentul „Les Belles Etrangères” 

 513

chip grandios. Desigur, e neplăcut ca în aceeaşi săptămână să se afle la Montpellier un 
scriitor de talia lui Gheorghe Crăciun, prezentat într-o simplă notă marginală în 
publicaţia periodică a celei mai importante librării din oraş, Sauramps, partenerul local 
al Centrului Naţional al Cărţii, şi un scriitor mediocru dar mediatizat precum Luis 
Sepúlveda căruia i se organizează mai multe mese rotunde şi i se dedică pagini întregi 
în menţionata revistă. În felul acesta se dovedeşte ca fondată observaţia privitoare la 
modul în care câţiva reprezentanţi de marcă ai unei culturi ajunşi la consacrare 
mondială poartă după sine întreaga lor literatură şi propulsează spre celebritate 
scriitori inferiori din punct de vedere calitativ altora proveniţi din spaţii încă 
percepute drept periferice. Cu toate acestea, asemenea situaţii care, suntem convinşi 
că nu au lipsit în luna noiembrie a anului trecut în Franţa în multe dintre oraşele 
vizitate de cei doisprezece autori invitaţi, nu credem că trebuie privite ca o emblemă 
a fatalităţii. Dimpotrivă, trebuie admirat spiritul mult mai „democratic” (în sensul 
tare al termenului) al culturii franceze care creează spaţii de afirmare reprezentanţilor 
tuturor literaturilor lumii, fără ca prin aceasta să îi confirme neapărat. Literatura nu 
este doar un spaţiu eterat, idealizabil în mod romantic, unde valoarea se impune prin 
însăşi existenţa ei intrinsecă; ea este, în acelaşi timp, un spaţiu ce neagă 
mondializarea (generalizare a aceluiaşi unic model) impunând, în schimb, 
internaţionalizarea prin concurenţă. Deşi ne deranjează remarca lui Bernard 
Camboulive care a publicat, recent, în format tradiţional şi electronic La Roumanie 
littèraire - Aperçu à l’usage des lecteurs francophones (Collection „Le Manuscrit”, 
2005) pentru că foloseşte o tonalitate exhortativă şi ne dă directive de pe poziţia unui 
reprezentant al culturii centrale, nu putem totuşi nega adevărul unei afirmaţii ca 
aceasta pe un teren conceptual care menţine în vigoare concepte precum „cultură 
majoră” / „cultură minoră”, autopercepţie culturală şi imagine a unei culturi în exterior: 
„Franţa recunoaşte fără probleme legăturile privilegiate pe care le are cu România: nu e 
nevoie decât ca ea să le confirme! Iniţiativa Centrului Naţional al Cărţii de a-i consacra 
ediţia din 2005 a manifestării „Belles Etrangères” este salutară din acest punct de 
vedere, bineînţeles cu condiţia ca ea să nu fie decât un punct de pornire... în ce priveşte 
România, îi rămâne încă un drum lung de parcurs pentru a-şi ameliora imaginea în 
străinătate şi pentru a ajunge să acţioneze mai eficient în favoarea promovării culturii 
şi în special a literaturii”6. Ne limităm doar să menţionăm că un concept ca acela de 
„imagine în lume” este o noţiune atât de înrudită cu cele de tipul idola fori încât, într-
un moment ca începutul secolului al XXI-lea, ar fi cazul să o folosim cu precauţie. 
Obsesia imaginii ar trebui depăşită, cumva, în modul în care autorii latino-americani au 
facut-o atunci când, pornind de la Borges, au înţeles că lupta pentru afirmarea 
„specificului” este în mod radical perdantă şi că mult mai de dorit decât „muzeificarea” 
este participarea activă şi lipsită de inhibiţii la patrimoniul cultural care nu e închis în 
frontiere lingvistice, ci nu e altul decât, mereu, universul. 

Ediţia „Belles Etrangères”, din 2005, este departe de a reprezenta 
„recunoaşterea” culturii române într-un context competitiv, de agôn. Desigur, nu 
putem nici minimaliza şi nici exagera impactul acestei manifestări asupra culturii 
franceze; canonul occidental încă nu s-a modificat, cum a fost cazul în decadele a 
şaptea şi a opta când pe piaţa editorială a irupt „boom-ul” latino-american. Ceea ce 

                                                 
6 Bernard Camboulive, op.cit., www.maniscrit.com 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:38 UTC)
BDD-V2409 © 2006 Editura Alfa



Ilinca ILIAN-ŢĂRANU 

 514

dorim să punem în lumină este tocmai faptul că jocul s-a desfăşurat în  registrul 
reprezentativ (mimicry) şi aleatoriu (aléa). Dar nu cumva tocmai acesta este modul 
ludic cel mai specific şi într-o anumită măsură cel mai puţin nociv unui tip de 
societate pe cale de a ieşi din virtualitate, acea societate în care puterea (politică sau 
culturală, indiferent) începe să fie redusă din ce în ce mai mult de la miza esenţială a 
jocului la o miză printre multele altele, la fel de demne de obţinut? Când „libidoul 
apartenenţei”, potrivit fericitei sintagme a lui Michel Serres, începe să fie supus unei 
critici din ce în ce mai virulente şi când noţiunea de subiect-comunitate începe să fie 
perceput în termeni dinamici, mereu ca o funcţie a situaţiei (Miguel Benasayag), 
credem că o receptare a culturii române în termenii în care i-am prezentat iniţial prin 
intermediul lucrării Pascalei Casanova este o perspectivă depăşită. Mai importantă 
decât „imaginea României în lume” este o producţie onestă de calitate literară şi mai 
dezirabilă decât „consacrarea” pariziană este pur şi simplu intrarea în joc renunţându-
se în prealabil la modul simplist dual al reacţiilor faţă de „cultura majoră” pe care îl 
semnala Nicolae Iorga când observa raportarea compatrioţilor la francezi: „ori ne 
prosternăm ori ne trufim”. În locul celor „cinci minute de celebritate” se poate câştiga 
mult mai mult, anume traduceri, premii literare, dialoguri cu alţi creatori din toate 
colţurile lumii, şi mai ales pierderea complexelor de inferioritate într-un context în care 
canonul universal se află cu mare probabilitate într-o remaniere radicală, pentru că 
jocul agonal pare să-şi piardă tot mai mult din savoare. 
 

La culture roumaine dans le contexte français 2005: 
 L'événement „Les Belles Etrangères”  

  
Notre communication porte sur la réception de la culture roumaine en France et illustre 

ce phénomène par l'événement organisé en 2005 par le Centre Nation du Livre de Paris. Si la 
presse roumaine a présenté constamment des échos de cette promotion culturelle et que les douze 
ecrivains invités en novembre 2005 ont fait connaître dans des revues et des journaux 
leurs impressions sur cette manifestation, de notre coté, nous avons essayé de mettre en relief le 
écho réel que cet événement a eu en France. Intéressée en tant que comparatiste par les 
concepts „culture majeure” / „culture mineure”, nous avons voulu étudier dans un cas concret le 
mode de fonctionnement du canon occidental et réfléchir sur l’état actuel des affrontements 
symboliques pour „prise du pouvoir culturel” dans l’espace que Pascale Casanova a nommé dans 
un fameux ouvrage la „République mondiale des Lettres”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:50:38 UTC)
BDD-V2409 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

