
 
 

Dorul eminescian – categorie ontologică  
 

Dorin CERNEI 
 

Orizontul temei 
Monumentalul îţi fixează distanţa şi dimensiunea reflexiunii, condiţie sine qua 

non a înţelegerii tainelor sale, misterului care-i asigură aura. 
 Între căile de acces în subtilităţile poeziei eminesciene, dorul are funcţie de 
cronotop revelatoriu. Între profan, prozaic şi laic sieşi iniţiat, poetic şi religios, adică 
instruit, orientat spre înţelegerea miracolului nelimitat al poeziei de care n-ai cum să nu 
te îndrăgosteşti simţindu-te mai bogat, mai familiarizat cu poezia, imagine a armoniei 
generatoare de viaţă, pe unitate conţinut-formă, pe unitate simţire-gând-cuvânt. 
 Şi aceasta nu e totul, căci prin cronotopul revelator al dorului, cu fiecare lectură 
a poeziei eminesciene, am afirmat deja, ieşim mai religioşi, mai spiritualizaţi, dorul 
eminescian solarizând întregul univers poetic, nu numai poeziile unde-l întâlnim 
lingvistic şi, nu întâmplător T. Arghezi, într-o conferinţă la Ateneu, l-a numit pe Mihai 
Eminescu „evanghelistul nostru”. 
 Prin dorul eminescian ne recunoaştem mai bine apartenenţa la „matricea 
stilistică” prin care poporul român se defineşte ontologic, cum explică L. Blaga în 
Trilogia culturii, partea întâi Orizont şi stil (p. 115). Funcţia izvorâtoare de creaţie a 
dorului prin puritatea şi diversitatea registrului său emoţional are o pondere preeminentă 
în muzicalitatea ritmică, rimică şi ideatică a poeziei, a întregului poetic eminescian. 
 Iradierea poliedrică a acestei poezii este vraja care se cucereşte prin alchimia 
convertirii cuvântului în emoţie, în infinita baie estetică pe care E. Cioran o numeşte 
„extaz muzical” şi prin care revenim „la identitate, la originar, la rădăcinile primare ale 
existenţei... de aici încep toate revelaţiile”1. 
  
 

Ilustrări 
Identificând „originarul” cu starea dintâi a omului, respectiv cu starea de iubire, 

imagine a armoniei edenice, înţelegem şi identitatea dintre gând şi „adâncul fiinţei 
umane”, ale cărui numeroase întruchipări sunt reflectate în „dorul, lamura şi lămurirea 
lui”, cum observă filosoful Constantin Noica în Povestiri despre om: 
 „Cum izvorând îl înconjor 
 Ca nişte mări de-a înotul 
  El zboară gând purtat de dor 

Pân’ piere totul, totul” 2 
Iubirea îşi eterizează obiectul devenind impuls creator, „o sete care-l soarbe” în 

faţa căreia spaţiul şi timpul dispar în creaţie: 
„Nu e nimic şi totuşi e 

                                                 
1 Emil Cioran, Cartea amăgirilor, Humanitas, Bucureşti, 1991, p.8 
2 Constantin Noica, Povestiri despre om, Cartea românească, 1980, p.210 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:37 UTC)
BDD-V2399 © 2006 Editura Alfa



Dorin CERNEI 

 432

O sete care-l soarbe (s.n.) 
E un adânc asemene 
Uitării cele oarbe” (Luceafărul) 
Evident „setea care-l soarbe” este însuşi dorul a cărui cale este iubirea, al cărui 

scop nemărturisit este creaţia, căci această complexă stare, acest înalt registru de vibraţii 
emoţionale este, remarcă Noica, „plin de virtuţi, contopitor de sensuri şi tot filosoful 
observă că dorul aspiră întotdeauna întru creaţie, de aici şi descrierea oximoronică pe 
care o face dorului prin dihotomiile: deschidere-închidere, posibil-imposibil, ştiut-
neştiut, limitat-nelimitat, concret-abstract şi topire în nedeterminat etc. Tot acest spectru 
contrastiv sugerând splendida „suveranitate a dorului” cu sediul în inimă, în vis, în 
aspiraţie şi creaţie (a se vedea Revenirea la dor... în Cuvânt împreună despre rostirea 
românească, Editura Eminescu, Bucureşti, 1987, p. 316-320) 

Diversitatea impulsurilor generatoare de dor îl face pe poet să folosească în 
poemul O rămâi pluralul acestui cuvânt: 

„O rămâi, rămâi la mine 
Te iubesc atât de mult 
Ale tale doruri toate (s.n.) 
Numai eu ştiu să le-ascult.” 
Obiectivul iubirii aici este codrul, prezenţă majoră în universul poetic 

eminescian şi de care poetul s-a simţit legat, aş spune familial, negândindu-mă numai la 
pădurea de la Ipoteşti. 

Poetul simte trăirile codrului ca în dialogarea „Codrule, codruţule, / Ce mai faci 
drăguţule...” sau în elegia Ce te legeni... când rămâne „...pustiit / Veştejit şi amorţit / Şi 
cu doru-mi singurel / De mă-ngân numai cu el” asemenea poetului şi prea adesea de la 
un moment dat, îşi adună dorurile doar într-unul cel din urmă să-şi doarmă somnul de 
veci la marginea infinitului sugerat de prezenţa mării, a cerului senin şi a codrului 
convertit metafizic în frăţească priveghere în preajmă: „Mai am un singur dor / În 
liniştea serii / Să mă lăsaţi să mor / La marginea mării // Să-mi fie somnul lin / Şi codrul 
aproape / Pe-ntinsele ape / Să am un cer senin”. 

Pentru luminarea dificultăţilor de înţelegere a dorului, autorul La curţile dorului 
(L. Blaga) în eseul Despre dor (Trilogia culturii, Spaţiul mioritic, ELU, 1969, p. 218-
222) propune şi susţine conceptele de nuanţă, de „duh al nuanţei” şi de „ipostazare” 
respingându-l pe cel de personificare = limitativ, infidel, incapabil de a vedea întregul 
portativ de manifestări ale dorului pe care încearcă să-l prezinte, neepuizându-l (cum e 
şi normal) prin alternanţele, opoziţiile de stări emoţionale cuprinzătoare trimiţând prin 
Heidegger la „substanţa lirică a existenţei umane”, ca ultima sa expresie,în centrul 
căreia se află mântuitoare prin bucurie şi suferinţă, iubirea. Exemplele pe care le dă, din 
poezia populară, trimit la nuanţările domnului eminescian în trăirile iubirii. 

În La o artistă, poetul asociază visului, dorul, iubita „dispărînd divinizată” îi 
răpeşte „sufletu-mi de dor”, sursa fiinţării ca poet, resursele dorului ca apa izvorului ce 
n-o mai încape pământul şi iese la îndemâna călătorului însetat: 

„Căci scris a fost ca viaţa ta 
De doru-i să nu-ncapă (s.n.) 
Căci te-a cuprins asemenea 
Lianelor din apă” (Ce e amorul) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:37 UTC)
BDD-V2399 © 2006 Editura Alfa



Dorul eminescian – categorie ontologică 

 433

„Lianele din apă” sunt vraja iubirii şi a poeziei generate de dorul izvorât din 
nemărginirea eului liric sugerat de nelimitatul fluid: apa. 

Tentaţia speculaţiei filosofice în marginea temei dorului de care vorbeşte L. 
Blaga în textul citat este pregnantă în cazul dorului eminescian. Cadrul şi timpul de care 
dispunem ne obligă decent la observaţia concluzivă reflectată în ultima strofă a poeziei 
La steaua, catren integralmente original: 

„Tot astfel cum al nostru dor 
Pieri în noapte-adâncă 
Lumina stinsului amor 
Ne urmăreşte încă”. 
Forţa coezionară a dorului e reflectată în adjectivul posesiv nostru. Asocierile 

oximoronice din interiorul strofei trimit deopotrivă la cronotopul revelatoriu conţinut, 
sugerat exprimat de fenomenologia ontologică a realităţii dor, prin care putem pătrunde 
în nepătrunderile poeticului eminescian. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:37 UTC)
BDD-V2399 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

