
DISCOURSE AS A FORM OF MULTICULTURALISM IN LITERATURE AND COMMUNICATION                                                            

SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE                                      ARHIPELAG XXI PRESS, TÎRGU MUREȘ, 2015, ISBN: 978-606-8624-21-1 
 

  
 

599 
 

RHETORIC AND RELIGION IN THE 63RD AND 64TH ORATIONS OF 

«CORPUS DIONEUM» 
 

Ștefan-Teodor Ivas  

PhD Student, ”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

 

Abstract: The spreading of oriental cults, the birth of Christianity, and the distruction of the second 

jewish temple are some of the elements that led to considering the period of the Early Principate one 

of religious effervescence. In the context of a general deppreciation of Tyche as a goddess, considered 

by some „the blind guide of life”, 63rd and 64th orations of «Corpus Dioneum» represent an apology 

of the old civic divinity of luck and fortune. Attributed to Favorinus of Arelate and to one of his 

diciples who’s identity remains unknown, these discourses constitute a perfect example of the manner 

in which the new religious movements tend to be mirrored even in the basic exercises of the rhetorical 

schools of that period.  

 

Keywords: Early Principate, Religion, Rhetoric, Favorinus of Arelate, Corpus Dioneum 

 

 

Sub aspect religios sfârșitul secolului I p. Chr. și începutul secolului II p. Chr. este 

caracterizat de expansiunea formelor de religiozitate de influență orientală1. Cultele greco-

orientale de sorginte egipteană precum isianismul sau serapismul, microasiatică precum cultul 

zeiței Cybele, siriană precum cultul zeiței Dea Syria sau iraniană, precum mithraismul câștigă 

din ce în ce mai mulți adepți printre locuitorii imperiului. Acestora li se adaugă asecensiunea 

mozaismului și a creștinismului. Reacția care predomină în această perioadă în fața acestui 

adevărat fenomen este cea de repliere către cultul zeilor tradiționali. În spijinul 

conservatorismului religios, în afara caracterului intrinsec tradiționalist al societății romane și 

                                                           
1 Pentru o imagine sintetică asupra fenomenului religios din perioada imperiului timpuriu cf. printre altele 

Beaujeau J., La religion romaine à l`apogée de l`Empire. La politique religieuse des Antonins (96 - 192), Les 

Belles Lettres, Paris, 1955; Gagé J., Basileia. Les Césars, les rois d`Orient et les „mages”, Les Belles Lettres, 

Paris, 1968;Turcan R., Cultele orientale în lumea romană, Editura Enciclopedică, București, 1998; Cumont 

Franz, Religiile orientale în păgânismul roman, Herald, București, 2008; Sfameni Gasparro G., Religiile lumii 

elenistice în Filoramo G. (coord.), Istoria Religiilor, vol. I Religiile antice, Polirom, 2008, p. 395 – 438. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:31 UTC)
BDD-V2064 © 2015 Arhipelag XXI Press



DISCOURSE AS A FORM OF MULTICULTURALISM IN LITERATURE AND COMMUNICATION                                                            

SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE                                      ARHIPELAG XXI PRESS, TÎRGU MUREȘ, 2015, ISBN: 978-606-8624-21-1 
 

  
 

600 
 

a suspiciunii acesteia față de orice formă de externa superstitio2, vine și filosofia. Stoicismul 

și medio-platonismul în abordarea conceptului divinității se dovedesc puternic atașate cultelor 

tradiționale. Ele au avantajul vechimii,  al apropierii de înțelepciunea de odinioară3  iar pentru 

a explica unele episoade controversate din biografia zeilor care fac parte din panteonul 

tradițional, se face apel la alegorie. Prin intermediul acesteia autori precum Plutarchus, 

Cornutus sau Dio Chrysostomus reușesc să recupereze și să revalorifice zeitățile panteonului 

clasic care devin fie corpuri cerești sau personificări ale elementelor care compun universul, 

ca în cazul stoicismului, fie daimoni (daivmone"), ființe care intermediază raporturile dintre 

zeu și oameni, ca în cazul medio-platonismului.  

Opera retorului din Prusa Dio Chrysostomus (aprox. 40 – 115 p. Chr.) ni s-a păstrat 

sub forma unui corpus de 80 de lucrări numite tradițional discursuri (orationes) deși printre 

ele se află și mici tratate filosofice sau de critică literară, dialoguri și chiar și o scrisoare. 

Mesajul discursurilor, puternic influențat de filosofia stoică, este unul esențialmente moral. 

Fie că se adresează cetățenilor unei cetăți sau însuși împăratului, Dio Chrysostomus încearcă 

să impună audienței un ideal de moderație, modestie și stăpânire de sine prin apelul constant 

la educație și rațiune și prin insuflarea încrederii într-un univers rațional la baza căreia se află 

divinitatea. Teodiceea pe care o propune prin recunoașterea caracterului binefăcător și rațional 

al divinității și prin condamnarea viciului și a ignoranței umane ca singurele responsabile 

pentru prezența răului în lume, lasă puțin loc pentru noua sensibiliate religioasă a epocii.  

În mod paradoxal, Discursurile 63 și 64 intitulate PeriV Tuvch" din corpus care nu îi 

aparțin retorului din Prusa, tocmai datorită caracterului lor nefilosofic, didactic (simple 

exerciții de școală cum le numește E. Amato), neurmărind „reformarea” etică a audienței ci 

delectarea ori surpinderea acesteia, constituie, cum vom vedea în continuare, o mărturie a unei 

serii de idei teologice specifice unei religiozități mai puțin intelectuale și mai apropiate de 

religia „trăită” a marei mase a populației.    

Discursul 63  

Legitimitatea prezenței acestui discurs în Corpus dioneum a fost pusă la îndoială 

pentru prima oară de editorul german Emperius. Acestuia i s-a alăturat Von Arnim, care aduce 

argumente de ordin stilistic în defavoarea paternității dioniene a textului4. Prezența hiatusului 

                                                           
2 Pentru o „mostră” de atiudine conservatoare față de orice formă nouă de religiozitate cf. Juvenalis, Satira XV.  
3 Cf. Nuffelen P. van, Rethinking the Gods. Philosophical Readings of Religion in the Post-Hellenistic Period, 

Cambridge University Press, 2011, p. 84-90. 
4 Cf. Dio Chrysostom, Discourses 61-80.Fragments. Letters, with an english translation by H. Lamar Crosby, , 

Harvard University Press, Cambridge Massachusetts, 1951, p. 33.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:31 UTC)
BDD-V2064 © 2015 Arhipelag XXI Press



DISCOURSE AS A FORM OF MULTICULTURALISM IN LITERATURE AND COMMUNICATION                                                            

SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE                                      ARHIPELAG XXI PRESS, TÎRGU MUREȘ, 2015, ISBN: 978-606-8624-21-1 
 

  
 

601 
 

din anumite pasaje a fost socotită de editorul german o inadvertență mult prea gravă pentru 

atenția față de acuratețea expresiei, specifică stilului discursurilor lui Dio5. În aceeași linie de 

idei, Eugenio Amato, încercând să demonstreze diferențele dintre Or. 65 și celelalte două 

discursuri PeriV tuvch", subliniază preferința pentru demonstratio din prima spre deosebire de 

uzul extins al exempla prezent în Or. 63 și 64, precum și distincția dintre imaginea divinității 

care reiese din aceste discursuri. În Or. 63 și 64 avem de a face cu o Tuvch atotputernică față 

de care omul este neputincios, în vreme ce în discursul 65 este propusă o fațetă mai nuanțată a 

unei Tuvch apropiată de provnoia 6. În ceea ce privește autorul discursului 63, același Amato 

propune un discipol al lui Dio Chrysostomus sau al lui Favorinus din Arelate. 

Brancacci, fără a nega veridicitatea acestor argumente, reliefează influența stilistică 

incontestabilă a lui Dio Chryrsostomus asupra acestui discurs, dovedind totodată valoarea de 

model dobândită de scrierile retorului din Prusa în școlile de retorică ale epocii7. 

La baza acestui discurs stă ideea omnipotenței zeiței Tuvch (pavnta ejk th'" daivmono" 

tauvth"). De bunăvoința acesteia depinde deznodământul oricărei acțiuni omenești. Libertatea 

umană nu este exclusă însă, deoarece Tuvch este percepută în primul rând ca o „prezență” 

binefăcătoare. Ea poate însoți sau nu o acțiune omenească, dar inițiativa acestei acțiuni 

aparține în întregime omului. Interesantă, din acest punct de vedere, este aria semnatică a 

verbelor asociate zeiței: a fi prezent (parei'nai, givgnesqai), a lipsi (ajpoleivpein; 

kataleivpein), a veghea (ejpiskopevw), a veni (e[rcomai), a însoți (e[pomai), a sta (i@sthmi). 

Întregul discurs se centrează pe demonstrarea acestui punct: în spatele oricăror sentimente, 

acțiuni sau stări resimțite ca fiind „pozitive” se află prezența zeiței.   

La nivelul individului, prezența zeiței aduce bucurie, exaltare, ridică sufletul care, fără 

concursul acesteia, ar zace în trup ca într-un mormânt (kaiV yuchV gevnhqen u&poV th'" 

tuvch" aijroumevnh: eij deV ajpolivpoi tuvch, periveisin w&" ejn tavfw/ tw/' swvmati8). În 

lipsa zeiței, educația nu progreseză și însăși virtutea nu este decât un cuvânt steril, incapabil să 

producă vreo faptă bună (lovgo" ejstiV kalou' pravgmato" a[prakto"). Virtutea este judecată 

așadar prin prisma rezultatelor practice pe care le produce, dar asupra succesului ori eșecului 

unei acțiuni tronează Tuvch, astfel că virtutea, pentru a nu rămâne la stadiul de simplă vorbă, 

                                                           
5 Idee reluată și de Cerrro Calderon (Dión de Prusa, Discursos LXI-LXXX, trad. Gonzalo del Cerro Calderón, 

Gredos, Madrid, 2000, p. 31 ) 
6 Amato E., Alle origine del «Corpus Dioneum»: per un riesame della tradizione manoscritta di Dione di Prusa 

attraverso le orazioni di Favorino, Helios, Salerno, 1999, p. 25. 
7 Cf. Brancacci A., Rhetorike philosophousa. Dione Crisosostomo nella cultura antica e bizantina, Bibliopolis, 

Napoli, 1985, p. 48. 
8 Cf. Or. 63, 2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:31 UTC)
BDD-V2064 © 2015 Arhipelag XXI Press



DISCOURSE AS A FORM OF MULTICULTURALISM IN LITERATURE AND COMMUNICATION                                                            

SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE                                      ARHIPELAG XXI PRESS, TÎRGU MUREȘ, 2015, ISBN: 978-606-8624-21-1 
 

  
 

602 
 

trebuie să se subordoneze lui Tuvch. Inutilitatea practică a virtuții, lipsită de împrejurările 

favorabile care o pun în valoare și care depind de zeiței Tuvch, apare ca argument forte anti-

ajrethv și în De fortuna romanorum.  

La nivelul cetății, absența Tuvch duce la ruină (fqorav). Exempul Atenei este citat în 

acest sens, iar autorul, preocupat fără îndoială de statutul propriei sale ocupații, se grăbește să 

evoce drept indiciu al decadenței cetății nu dezastrul expediției din Sicilia sau condamnarea 

lui Socrate ci încarcerarea unui retor - Demostene9. Ținând cont de propunerea lui Eugenio 

Amato de a atribui paternitatea acestui discurs unui discipol al lui Favorinus, putem 

presupune că alegerea Atenei pentru exemplificarea unei cetăți părăsite de divinitate, este un 

ecou al exilului maestrului în insula Chios și al condamnării publice a acestuia de către 

cetățenii Atenei și ai Corintului prin dărâmarea statuilor care i-au fost dedicate în prealabil10.  

În planul cosmic, prezența zeiței Tuvch aduce vreme bună și fertilitatea pământului, iar lipsa 

ei provoacă cutremure numite boli ale pământului cu referire, fără îndoială, la epilepsie. 

Toate, de la victoria în război și obținerea armoniei civice pe timp de pace, până la salvarea 

unui naufragiat, depind de prezența zeiței. În fiecare succes (eujpragiva) trebuie celebrată o 

parusie a Tuvch. 

În favoarea zeiței este evocată și anecdota care îl are ca protagonist pe pictorul 

Apelles. Acesta, încercând să reprezinte un cal în mijlocul unei lupte, nu reușea să picteze 

amestecul de sânge și salivă care apărea la comisura buzelor calului, ca urmare a efortului 

susținut la care fusese supus de către călăreț, și, deznădăjduit, aruncă un burete îmbibat cu mai 

multe culori în acea parte a tabloului pe care nu reușea să o picteze, obținând astfel, nu prin 

artă ci prin noroc (ouj diaV tevcnh", ajllaV diaV tuvch"), efectul căutat. Acest episod, care 

apare și la Sextus Empiricus11, reprezenta un loc comun în argumentația pro-Tuvch. În 

scrierea PeriV tuvch", atribuită lui Plutarchus și care conține o critică a teoriei conform căreia 

Tuvch este superioară înțelepciunii, episodul este prezentat ca unica situație în care norocul a 

depășit arta12.   

Ce face însă ca zeița să decidă să fie prezentă într-o acțiune asigurându-i astfel 

succesul și să sustragă alteia? Cum sunt explicate caracterul subit al schimbării sale de 

atitudine față de un individ? Singura explicație pe care autorul o oferă este „permanenta 

mișcare a divinității” (ejn kinhvsei o[n toV qei'on), prin intermediul căreia este interpretată 

                                                           
9 Cf. Or. 63, 3. 
10 Cf. Amato E., op.cit., p. 22-23. 
11 Cf. Sext. Emp. Pyrrh. Hypot. 1, 28. 
12 Cf. Plut. De fort. 99b. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:31 UTC)
BDD-V2064 © 2015 Arhipelag XXI Press



DISCOURSE AS A FORM OF MULTICULTURALISM IN LITERATURE AND COMMUNICATION                                                            

SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE                                      ARHIPELAG XXI PRESS, TÎRGU MUREȘ, 2015, ISBN: 978-606-8624-21-1 
 

  
 

603 
 

reprezentarea zeiței de către artiști alături de o sferă. Mișcarea divinității (h& kivnhsi" tou' 

qeou') ar putea fi pusă în legătură cu doctrina stoică în cadrul căreia zeul (Qeov") reprezintă 

principiul activ în opoziție cu materia (u@lh), care este principiul pasiv. De asemenea 

asocierea dintre divinitate și corpurile cerești și identificarea zeului suprem cu soarele, care, 

conform teoriei ptolemaice, se rotește în jurul pământului, ar putea sta la baza aceastei 

afirmații. Aceeași idee apare și în tratatul Despre regalitate al lui Ecphantes13. Atât de strânsă 

era în concepția stoică legătura dintre mișcare și divinitate încât Cornutus propune ca 

etimologie a termenului qeov" verbul qevw (a alerga )14.  

Deși nu rezolvă tensiunea dintre caracterul divin al Tuvch și amoralitea unora dintre 

acțiunile acesteia, precum favorizarea oamenilor vicioși ori abandonarea bruscă a celor 

virtuoși, discursul reprezintă o mărturie prețioasă pentru popularizarea conceptului de 

divinitas movens care polarizase gândirea filosofico-teologică a epocii elenistice. 

Discursul 64 

Ca și în cazul Or. 63, acest discurs a provocat neîncrederea editorilor și a specialiștilor 

cu privire la includerea sa printre scierile lui Dio Chrysostomus. A fost atribuit lui Favorinus 

din Arelate de către J. Geel15 și lui Maximus din Tir de către Wegehaupt16.  Descoperirea unui 

papirus conținând discursul De exilio scris de Favorinus, din a cărui operă, cu excepția 

citărilor din alți autori, nu se conservase până atunci decât Or. 37 din Corpus-ul dionian, a 

contribuit semnificativ la stabilirea lui Favorinus drept autor al textului17. Eugenio Amato a 

propus chiar și o dată pentru rostirea discursului: 138 p. Chr. Cât privește locul, acesta a fost 

socotit, pe baza anumitor indicii din discurs, ca fiind Neapolis în sudul Italiei. 

Discursul 64 a fost redactat sub forma unei apologii a zeiței Tuvch. Favorinus își 

justifică poziția ca o reacție la acuzațiile care i se aduc zeiței. 

Ceea ce surprinde încă de la început este mulțimea exemplelor, de natură mitologică, 

literară, istorică, de care de folsește auorul în susținerea propriilor argumente. În majoritatea 

cazurilor, acestea sunt doar menționate în treacăt, fără a se insista asupra lor, fiind socotite 

topos-uri ale practicii retorice și fiind deja bine cunoscute de către audiență: „oamenii o 

învinovățesc pe Tuvch pentru propriile lor slăbiciuni sufletești: Medeea pentru pasiunea sa, 

                                                           
13 ... kaiV ejn ta/' tw' qeivw qevonto" ajeiV fuvsei (în Delatte L., Les Traités de la Royauté d`Ecphante, 

Diotogène et Sthénidas, Université de Liège, 1942, p. 27) 
14 Cf. Cornutus, Theol. Graec. 1, 2-3. 
15 Cf. Geel J., Dionis Chrysostomi.. 
16 Cf. Wegehaupt   De Dionis Chrysostomi Xenophontis sectatore, Gottingae, 1896, p. 40 adn. 1.  
17 Cf. Favorino di Arelate, L`esilio, edizione critica, traduzione e commneto a cura di Adele Tepedino Guerra, 

Edizioni dell`Ateneo, 2007. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:31 UTC)
BDD-V2064 © 2015 Arhipelag XXI Press



DISCOURSE AS A FORM OF MULTICULTURALISM IN LITERATURE AND COMMUNICATION                                                            

SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE                                      ARHIPELAG XXI PRESS, TÎRGU MUREȘ, 2015, ISBN: 978-606-8624-21-1 
 

  
 

604 
 

Midas pentru rugăciunea sa, Fedra pentru acuzația falsă, Alcemon pentru rătăcirile sale, 

Orestes pentru nebunia sa”.   

După ce, în primele patru paragrafe, sunt recenzați cei care aduc reproșuri zeiței, 

autorul își începe apologia propriu-zisă prin menționarea puterii zeiței (duvnami"). De vreme 

ce Tuvch, spre deosebire de divinitățile tradiționale, nu s-a bucurat niciodată de o i&storiva 

muqikhv, se face apel la reprezentările grafice ale acesteia. Ekphrasis-ul ia locul, în acest caz, 

interpretării alegorice, folosită în prezentarea divinităților tradiționale și prin intermediul 

căreia Heracle, de pildă, este socotit un campion al virtuții, iar muncile sale un simbol al 

luptei contra viciilor. Artiștii (oi& tecni'tai) o prezintă ca fiind promptă, gata de a interveni în 

treburile omenești, indiciu al schimărilor subite ale sorții; ține în mâna dreaptă o cârmă 

(phdavlion), în caliatea sa de călăuză a destinelor omenești, iar în mâna stângă un coș cu 

fructe, simbol al binefacerilor pe care le împarte în rândul oamenilor.  

Pierderea favorurilor zeiței a dus, în plan politic, la prăbușirea imperiilor asirian, 

medic, persan, lidian și atenian. Topos-ul succesiunii imperiilor sau teoria celor patru 

monarhii, a avut o largă răspândire în literatura greacă. Bost Pouderon, în studiul dedicat 

discursurilor 33, 34 și 35, citează în acest sens pasaje din Polybius ( I,2), Dionysius din  

Halicarnassus (Antiq. Rom. I. 1, 2-3), Menander Rhetor (I, 354, 2-4/29-30) sau capitolul 7 al 

Cărții lui Daniel18. Forma clasică a acestei teorii o dă Plutarchus în De Fortuna Romanorum. 

Pentru scriitorul din Cheroneea peregrinările Tuvch prin Asiria, Persia, Macedonia, Egipt și 

Siria, Cartagina au încetat odată cu sosirea zeiței la Roma, unde virtutea și pietatea poporului 

roman o determină să-și stabilească o rezidență permanentă19.  

Tuvch este o divinitate cu mule nume, fiind identificată pe rând cu Nemesis, Elpis, 

Moira, Themis, Demeter, Pan, Leucothea, Dioscurii și Zeus. Această caracteristică apropie 

imaginea zeiței de cea prezentă în scrieri ditirambice precum imnul către Isis din Măgarul de 

aur al lui Apuleius20. Epitetul poluwvnumo" apare cu referire la divinitate și într-o Odă 

istmică a lui Pindar21, precum și în Imnul către Dionysius din Antologia palatină22.  

În a doua parte a discursului accentul se mută pe rolul zeiței de a pedepsi insolența 

(qravsso") și încrederea excesivă în forțele proprii în detrimentul ajutorului divin (u@bri"). 

Sunt citate în acest sens exemplele lui Diogene Cinicul, al generalului atenian Timotheus, al 

                                                           
18 Cf. Bost Pouderon C., Dion Chrysostome. Trois discours aux villes, Or. 33-35, T. II: Commnetaires, 

bibliographie et index, Helios, Salerno, 2006, p. 137. 
19 Cf. Plut. De fort. Rom., 4. 
20 Cf. Apul. Met. XI, 25. 
21 Cf. Pind. Isthm. V. 
22 Cf. Anthol, Palat. V, 1115. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:31 UTC)
BDD-V2064 © 2015 Arhipelag XXI Press



DISCOURSE AS A FORM OF MULTICULTURALISM IN LITERATURE AND COMMUNICATION                                                            

SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE                                      ARHIPELAG XXI PRESS, TÎRGU MUREȘ, 2015, ISBN: 978-606-8624-21-1 
 

  
 

605 
 

lui Alexandru cel Mare și al lui Demetrios Poliorcetul. Aceștia sunt pedepsiți în virtutea 

caracterului „regal” care este prezent în cel mai înalt grad printre atributele zeiței (e[cei gaVr 

ejn au&th/' plei'ston ajeiV toV basilikovn) și care constă în nimicirea celor care se semețesc 

peste fire23.  

Discursul se încheie cu citarea celebrului episod homeric în care Zeus stabilește sorțile 

oamenilor24. Favorinus completează semnificația acestui pasaj prin inserarea rolului jucat în 

îndeplinirea celor prescrise de „părintele zeilor” de către Tuvch. Aceasta intermediază relația 

dintre oameni și divinitatea supremă; ea administrează și împarte oamenilor binefacerile sau 

pedepsele, punând în practică hotărârile divine. 

Spre deosebire de Or. 63, în care prezența Tuvch este sinonimă cu eujdaimoniva, iar 

lipsa ei cu nenorocirea, în acest discurs este prezentată ca divinitatea de care depind atât 

binefacerile cât și necazurile care însoțesc destinul omenesc. Ea intervine direct în viețile 

oamenilor, aplicând pedepse și conferind favoruri. Ceea ce o îndepărtează de imaginea 

divinității prezentă în discursurile lui Dio Chrysostumus, este tocmai sublinierea caracterului 

justițiar care o face responsabilă pentru o parte cel puțin din nefericierea umană, în vreme ce 

în concepția de inspirație stoică a retorului din Prusa singurul responsabil pentru prezența 

răului în lume este omul. De asemenea, pluralitatea denumirilor prin intermediul cărora este 

adorată zeița, precum și adresarea directă w\ Tuvch (64, 14) denotă un tip de devoțiune străin 

moderației și caracterului perfect rațional al raportului om-divinitate specifice lui Dio 

Chrysostomus, și-l apropie de stilul ditirambic. 

În concluzie, am văzut cum, printr-o punere în oglindă pe de o parte a discursurilor 63 

și 64 și pe de alta a discursului 65, ies în prim-plan concesiile pe care Favorinus și autorul 

anonim al Or. LXIII le fac noilor forme de religiozitate, noii sensibilități religioase. Acestea ar 

fi: ideea unei divinități aflate într-o perpetuă mișcare, provenită cel mai probabil din 

astrologie în cazul Or. LXIII, tendința spre monoteism/henoteism, reflectată prin considerarea 

celorlalți zei drept simple variațiuni onomastice ale aceleeași divinități, Tuvch, precum și 

dorința stabilirii unui raport personal cu divinul pe care o denotă adresarea directă și 

tonalitatea poetică în cazul discursului LXIV. 

 

 

 

                                                           
23 Cf. Or. 64, 19. 
24 Cf. Il. 24, 527. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:31 UTC)
BDD-V2064 © 2015 Arhipelag XXI Press



DISCOURSE AS A FORM OF MULTICULTURALISM IN LITERATURE AND COMMUNICATION                                                            

SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE                                      ARHIPELAG XXI PRESS, TÎRGU MUREȘ, 2015, ISBN: 978-606-8624-21-1 
 

  
 

606 
 

BIBLIOGRAFIE: 

Surse antice: 

Anthologia Palatina în The Greek Anthology V, with an english translation by W. R. Paton, 

London: William Heinemann/ New York: G.P. Putman`s Sons, 1918.  

Apuleius, Metamorphoseon libri în Apulée, Les Métamorphoses, trad. Paul Vallette, Les 

Belles Lettres, Paris, 1992. 

Cornutus, Theol. Graec. 13 

Dio Chrysostom, Discourses 61-80.Fragments. Letters, with an english translation by H. 

Lamar Crosby, , Harvard University Press, Cambridge Massachusetts, 1951 

Favorinus în Favorino di Arelate, L`esilio, edizione critica, traduzione e commneto a cura di 

Adele Tepedino Guerra, Edizioni dell`Ateneo, 2007 

Homeri Ilias recogneverunt brevique adnotatione critica instruxerunt D. Monro et T. Allen, 

editio tertia, Oxonii e Typographeo Clarendiniano, MCMXX, 

Juvenalis în Juvénal, Satires, trad. P. de Labriolle et F. Villeneuve, Les Belles Lettres, Paris, 

1996. 

Pindari Carmina Cum Fragmentis, Editio Altera, edidit C. M. Bowra, Oxford University 

Press, 1947. 

Plutarchus, Moralia în Oeuvres Morales de Plutarcque traduite par Bicard, Lefévre Éditeur, 

Paris, 1844 (http://remacle.org/bloodwolf/historiens/Plutarque/index.htm) 

Sextus Empiricus în Sextus Empiricus I: Outlines of Pyrrhonism. With an english translation 

by R.G. Bury, Harvard University Press, Cambridge Massachusetts, 1933. 

 

Autori moderni: 

Van Nuffelen, P. van, Rethinking the Gods. Philosophical Readings of Religion in the Post-

Hellenistic Period, Cambridge University Press, 2011. 

Amato E., Alle origine del «Corpus Dioneum»: per un riesame della tradizione manoscritta 

di Dione di Prusa attraverso le orazioni di Favorino, Helios, Salerno, 1999. 

Beaujeau J., La religion romaine à l`apogée de l`Empire. La politique religieuse des Antonins 

(96 - 192), Les Belles Lettres, Paris, 1955. 

Bost Pouderon C., Dion Chrysostome. Trois discours aux villes, Or. 33-35, T. II: 

Commnetaires, bibliographie et index, Helios, Salerno, 2006. 

Brancacci A., Rhetorike philosophousa. Dione Crisosostomo nella cultura antica e bizantina, 

Bibliopolis, Napoli, 1985. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:31 UTC)
BDD-V2064 © 2015 Arhipelag XXI Press



DISCOURSE AS A FORM OF MULTICULTURALISM IN LITERATURE AND COMMUNICATION                                                            

SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE                                      ARHIPELAG XXI PRESS, TÎRGU MUREȘ, 2015, ISBN: 978-606-8624-21-1 
 

  
 

607 
 

Cumont Franz, Religiile orientale în păgânismul roman, Herald, București, 2008 

Delatte L., Les Traités de la Royauté d`Ecphante, Diotogène et Sthénidas, Université de 

Liège, 1942 

Sfameni Gasparro G., Religiile lumii elenistice în Filoramo G. (coord.), Istoria Religiilor, vol. 

I Religiile antice, Polirom, 2008 

Turcan R., Cultele orientale în lumea romană, Editura Enciclopedică, București, 1998.  

 

ACKNOWLEDGEMENT: Această lucrare a fost sprijinită financiar în cadrul proiectului 

POSDRU/187/1.5/S/155397 cu titlul „Prin burse doctorale spre o nouă generaţie de 

cercetători de elită”, cofinanţat din Fondul Social European prin intermediul Programului 

Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007–2013. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:31 UTC)
BDD-V2064 © 2015 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

