
ŞCOLILE BLAJULUI ŞI SCOALA ARDELEANĂ 
– DISTINCŢII ŞI DELIMITĂRI CONCEPTUALE – 

 
Ion BUZAŞI 

(Universitatea „1 Decembrie 1918“, Alba Iulia) 
 
 
 
Blajul nu este un castru roman precum Napoca (Clujul), Potaissa (Turda), 

Poroliossum (Zalău) şi atâtea altele de pe cuprinsul mândrei Transilvanii, dar este 
oraşul în care de mai bine de un pătrar de mileniu pulsează viu „spiritul Romei“. 
Întemeietorul său este episcopul vizionar şi martir Inocenţiu Micu-Klein. Lui îi 
aparţine Blajul ca oraş românesc şi centru al bisericii greco-catolice a românilor. 
El a ctitorit Blajul în urmă cu mai bine de un sfert de mileniu, în primăvara 
anului 1737 când s-a gândit să ridice aici „o cetate de credinţă şi mândrie 
românească“. El vorbeşte pentru prima dată despre oropsita „plebs valachica“, 
dispreţuită de neamurile stăpânitoare de atunci ale Transilvaniei, ca de o naţiune, 
ale cărei drepturi legitime le afirmă cu un curaj deosebit, nemaiîntâlnit până 
atunci, în memorii adresate împăratului sau în diete. Şi vorbeşte cu atâta ardoare 
încât inamicii neamului românesc sunt cuprinşi de o furie oarbă şi-i caută pieirea. 
Luptă singur împotriva tuturor, încât ierarhii şi credincioşii bisericii unite, într-o 
scrisoare trimisă Curţii Imperiale din Viena, înfăţişează starea disperată a 
vlădicului prigonit pentru dreptate: „În contra lui sunt toţi, iar el în numele 
clerului şi naţiunii este singur în contra tuturor, aşa încât nici nu ar fi o mirare, 
dacă el pentru feluritele asupriri şi-ar pierde mintea!“1. Martiriul său prevesteşte 

                                           
1 Apud Corneliu Albu, Pe urmele lui Inocenţiu Micu-Klein, Editura Sport-Turism, Bucureşti, 1983, 
p. 112. 

 149 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:01 UTC)
BDD-V1878 © 2005 Editura Universităţii de Vest



suferinţa Iancului: nebun pentru naţiune. Vrednicul ierarh nu şi-a pierdut minţile, 
s-a ţinut tare, dar cu durere în suflet a trebuit să părăsească oraşul pe care-l 
întemeiase şi să-şi petreacă restul vieţii în amărăciunea exilului la Roma. Ca şi 
Bălcescu, mai târziu a fost măcinat sufleteşte de dorul patriei şi nu cred că există 
în toată literatura epistolară românească o mai superbă profesiune de credinţă a 
unui patriot: „Nu ştiu prin ce dulceaţă ne atrage pământul natal şi nu ne îngăduie 
să-l uităm. Zilele mele sunt spre asfinţit şi aş vrea ca sufletul în timpul când se va 
despărţi de corp să fie încredinţat Creatorului … şi oasele mele să aştepte 
obşteasca înviere în mănăstirea din Blaj, fiindcă este cunoscut că după bunătatea 
divină eu am fost cel care am pus prima piatră“2.  

Nu vom face greşeala să spunem că el vorbeşte pentru prima dată de 
originea noastră romană şi despre latinitatea limbii. Au vorbit şi cronicarii, e 
drept, au vorbit şi umanişti ca Nicolaus Olahus. Dar pentru Inocenţiu Micu-Klein 
latinitatea este o revelaţie. Dacă suferea mereu că neamul său, stăpân de drept pe 
aceste locuri, este socotit, cu dispreţ şi aroganţă nemeşească, „plebs valachica“ se 
iluminează acum la găsirea originii nobiliare, nu în sensul diplomelor feudale, ci 
în înţelesul unei străluciri istorice. Toţi reprezentanţii Şcolii Ardelene îl vor urma 
cu nestrămutată convingere în enunţarea latinităţii ca un argument al legitimităţii 
noastre de popor roman în spaţiul carpato-dunărean. 

„A fi ardelean înseamnă să duci un gând până la capăt“ — spune Lucian 
Blaga. Nici unui cărturar român nu i se potriveşte mai bine această cugetare 
blagiană ca lui Inocenţiu Micu-Klein. Primit în Dieta transilvană, începe 
argumentarea — în avântate pledoarii — pentru obţinerea de drepturi fireşti în 
favoarea oropsiţilor săi conaţionali. Este întrerupt, huiduit, gata să fie aruncat pe 
fereastră, dar nu renunţă. Când vede că glasul său în Dieta transilvană este „vox 
clamantis in deserto“ reia seria memoriilor către curtea din Viena, prin care este 
un Înainte-mergător; de la Supplex Libellus Valachorum (1791), prin testamentul 
mişcător al Iancului care-şi lasă toată averea pentru înfiinţarea unei Academii de 
drept la Sibiu, tare crezând că românii prin lege îşi vor dobândi cuvenita 
recunoaştere şi drepturile lor fireşti, prin Memorandum-ul (1892), până la 
Declaraţia de la Alba Iulia din 1918 — Inocenţiu Micu-Klein a impus o tactică de 
luptă naţională, memorandismul sau petiţionarismul, ca mod de acţiune bazat pe 
forme juridice şi o strategie, în care „procesul“ este transmis de la o generaţie la 

                                           
2 Apud Corneliu Albu, op. cit., p. 255. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:01 UTC)
BDD-V1878 © 2005 Editura Universităţii de Vest



alta3. N-a reuşit nici pe această cale, dar n-a renunţat şi, din exilul de la Roma, se 
adresa blăjenilor săi dragi cu aceste cuvinte testamentare: „Să aveţi inima mare, 
vocile tuturor unite împreună şi deschideţi ochii şi să înălţaţi cuvântul, lepădaţi 
toată frica pentru direptate“4. Un şir lung de martiri din istoria noastră stă sub 
semnul acestui biblic îndemn al episcopului: „lepădaţi toată frica pentru 
dreptate“. 

Ultimii ani au îmbogăţit imaginea episcopului-întemeietor cu aceea a 
pasiunii pentru literatura latină. Ne-a lăsat în manuscris o antologie, publicată de 
curând, în anul tricentenarului naşterii sale, 1992, antologie intitulată Ilustrium 
poetarum flores — (Cele mai frumoase creaţii ale poeţilor), un fel de dicţionar al 
înţelepciunii în care categoriile moralei şi existenţei (de la abstinenţă la viciu), 
orânduite alfabetic, sunt ilustrate cu fragmente din poezia şi proza latină. Cultul 
pentru latinitate este o altă componentă a faptei sale patriotice, pentru că, spunea 
Eminescu, „sămânţa din care a răsărit acest popor este nobilă şi poporul român 
nu va pieri decât atunci când va uita nobila sa obârşie“5. La acest permanent şi 
vital memento ne îndeamnă Blajul prin dascălii şi arhiereii ce i-au urmat lui 
Inocenţiu. 

Gândul său vizionar s-a întrupat în fapta culturală, politică şi religioasă a 
Şcolii Ardelene, a generaţiei paşoptiste şi memorandiste, a generaţiei Marii Uniri 
şi a generaţiei de preoţi şi profesori care au dus spiritul Blajului în perioada 
interbelică şi după al doilea război mondial până în anul 1948, an nefast pentru 
oraşul, şcolile şi biserica întemeiate de Inocenţiu Micu-Klein. 

Cultura ca formă a iubirii de neam, preoţia şi învăţământul, altarul şi 
catedra în slujba propăşirii neamului românesc, conştiinţa şi mândria originii 
latine, dragostea pentru istoria şi limba românească, deschiderea spre formele 
culturii occidentale sunt coordonatele spiritului blăjean în cultură, sau — cum 
avea să spună mai târziu Mircea Eliade — sunt semnele ce vor imprima 
„pecetea“ Blajului în literatura română: „… Făclia aprinsă la Blaj acum 200 de 
ani n-a mai putut fi stinsă de atunci — şi nici nu se va stinge vreodată. Episcopul 
Inochentie Micu n-a trecut-o numai vrednicului său urmaş, Petru Pavel Aron; el a 
încredinţat-o sutelor şi miilor de tineri ardelenei care au învăţat atunci în Şcolile 
Blajului. Odată trezită, conştiinţa latinităţii noastre, nimeni şi nimic n-a mai 
                                           
3 Eugen Simion, Ion Inochiente Micu (Klein), părintele Şcolii Ardelene, în „Limba şi literatura 
română“, nr. 1/1993, p. 48. 
4 Ibid. 
5 M. Eminescu, Mândria de a fi român, în „Timpul“, 1878, 16 apr. 

 151 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:01 UTC)
BDD-V1878 © 2005 Editura Universităţii de Vest



putut-o nimici; de generaţii, ea face parte din însăşi conştiinţa noastră de români. 
Limba, literatura şi cultura românească modernă poartă pecetea făurită de Blaj — 
cu câte lacrimi, cu cât sânge şi cu cât geniu o ştie numai istoricul care şi-a 
închinat viaţa cercetând această operă eroică. Asemenea creaţii spirituale n-au 
moarte, căci ele s-au identificat cu însuşi geniul neamului care le-a dat naştere“6.  

După îndemnul şi pilda lui, la Blaj, „biserică-şcoală-naţiune“ alcătuiesc o 
sacră triadă de o complementaritate şi de o interferenţă atât de puternice, încât e 
dusă până la contopire. Când în 1754, episcopul Petru Pavel Aron deschide 
Şcolile Blajului, supranumindu-le inspirat, vizionar şi poetic, „fântânile 
darurilor“, va spune într-o generoasă „înştiinţare“ că sunt „deschise tuturor, de 
toată vârsta, pentru a se deprinde în cetanie, cântare şi scrisoare, nici o plată de la 
ucenici aşteptându-se“7. Iar un elev al Blajului, istoricul Florian Aron, dascălul 
de mai târziu al lui Nicolae Bălcescu, rostea un crez valabil pentru toţi dascălii şi 
şcolarii Blajului, descinzând tot din abnegaţia şi jertfa vlădicului întemeietor: 
„N-am venit pentru mine şi pentru folosul meu în această lume, ci pentru neamul 
din care fac parte“8 — traducere liberă a unui adagiu latin prezent în antologia lui 
Inocenţiu Micu-Klein: Homo non sibi, sed patriae natus est. Cu asemenea dascăli 
şi cu asemenea şcolari, „fântânile darurilor“ şi-au dovedit în veac imensa lor 
vrednicie pentru neamul românesc. De aceea, era îndreptăţit Timotei Cipariu, cu 
ocazia centenarului întemeierii şcolilor blăjene, într-un discurs antologic, şi 
printr-un şir de interogaţii retorice să fixeze locul unic al acestor instituţii de 
învăţământ în cultura română: „… Care şcoală între toate şcolile româneşti poate 
să arate atâţi bărbaţi mari ieşiţi din sânul lor? … Unde a putut sămânţa aruncată 
de economul cel bun să aducă roduri mai însemnate de cum a adus sămânţa 
revărsată pe acest loc, ce se părea cel mai steril şi mai rău cultivat? Unde s-au 
văzut cândva ostenele şi sudori mai bine răsplătite? Unde seceriş mai mulţumitor 
decât pe acest înţelenit câmp şi unde lucrători aşa de puţini se văzură la început? 
Unde s-a putut cândva cu mijloace aşa de puţine a se câştiga efecturi mai 
însemnătoare de cum ne arată istoria acestui loc şi acestor şcoale?“9  

Pentru că Şcolile Blajului, înainte de a fi şcoli confesionale, au fost şcoli 
naţionale, au fost „şcoala şcolilor româneşti“, cei şcoliţi la Blaj răspândindu-se în 

                                           
6 Omagiu Şcolilor din Blaj, Paris, 1955, p. 148. 
7 Teodor Seiceanu, Ion Buzaşi, Blajul. O istorie în texte, Editura Demiurg, 1993, p. 87. 
8 Apud Iacob Mârza, Şcoală şi naţiune. Şcolile Blajului în epoca renaşterii naţionale, Cluj, Editura 
Dacia, 1987, p. 78. 
9 Timotei Cipariu, Discursuri, Cluj, Editura Dacia, 1977, (seria „Restituiri“), p. 21. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:01 UTC)
BDD-V1878 © 2005 Editura Universităţii de Vest



toate provinciile româneşti, unde au dus cuvântul adevărului şi al iubirii de neam. 
Aceste şcoli, împreună cu cele care au gravitat ca nişte sateliţi în jurul lor, 
(şcolile româneşti greco-catolice de la Beiuş, Năsăud, Gherla) au imprimat 
Transilvaniei caracterul de provincie pedagogică, în sensul de provincie 
culturală, cu dascăli pătrunşi de menirea lor de a sluji neamul cu oricâte sacrificii. 
Ele trăiesc primul moment de elevaţie intelectuală prin cărturarii, 
profesorii-călugări, care au fost corifeii Şcolii Ardelene, al cărui nucleu de foc a 
fost Blajul, şi pe care atât de frumos îi caracterizează N. Iorga: „Aici e pământul 
sfânt al Blajului, în locurile unde au scris cu sângele inimii lor şi au învăţat pe 
alţii cu toată căldura credinţei ce stătea strânşi acei înainte-mergători ai culturii 
naţionale româneşti care au fost blândul călugăr Samuil Clain, asprul muncitor 
fanatic Şincai şi cumintele alcătuitor de teorii Petru Maior“10. Iar de la Şincai 
până la Ştefan Manciulea, într-o impresionantă perindare de generaţii, preoţi, 
profesori, slujitori ai altarului şi ai catedrei, nu făceau diferenţa între cele două 
forme de servire a neamului decât prin exigenţă de ritual. 

De la Inocenţiu Micu-Klein şi de la învăţaţii Şcolii Ardelene va trona în 
Blaj dragostea pentru limba românească, - semn distinct şi fără de moarte al 
fiinţei naţionale. La Andrei Mureşanu, elev al Şcolilor Blajului, apărarea limbii 
devine un legământ sacru, apărarea ei fiind făcută cu preţul vieţii: „N-ajunse 
iataganul barbarei Semilune / A cărui plăgi fatale şi azi le mai simţim: / Acum se 
vâră cnuta în vetrele străbune, / Dar martor ne e Domnul, că vii nu o primim! / 
N-ajunse despotismul cu-ntreaga lui orbire / Al cărui jug din seculi ca vitele-l 
purtăm: / Acum se-ncearcă cruzii în oarba lor trufie, / Să ne răpească limba, dar 
morţi numai o dăm!“ Aceeaşi idee o vom găsi în discursurile lui Timotei Cipariu. 
Nu sunt multe odele închinate limbii române care pot concura această pagină a 
lui Cipariu în care nu este nici iubirea exaltată din Limba Românească de G. 
Sion, nici sprinteneala şi adâncimea aforistică din strofele lui Alexei Mateevici, 
dar în care originalitatea vine din alternanţa accentelor de duioşie şi imprecaţie: 
„Însă din toate aceste ruine, providenţa ne-a conservat încă în aceste dureri 
cumplite un tezaur nepreţuit, care nu ni l-au putut răpi nice sabia învingătorului, 
nice cruzimea tiranului ce domnea pe corpurile noastre, nice puterea fizică, nice 
politica infernală, un tezaur născut cu noi de la ţâţele maicii noastre, dulce ca 
sărutările măicuţelor când ne aplecam la sânul lor, — tezaur mai scump decât 

                                           
10 N. Iorga, Pagini alese din însemnările de călătorie prin Ardeal şi Banat, Bucureşti, Editura 
Minerva, 1977, p. 234. 

 153 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:01 UTC)
BDD-V1878 © 2005 Editura Universităţii de Vest



viaţa; tezaur pe care dacă l-am fi pierdut, de l-am pierde, de vom suferi vreodată 
ca cineva cu puterea sau cu înşelăciunea, au cu momele să ni-l răpească din 
mâinile noastre, atunci mai bine, mai bine să ne înghită pământul de vii, să ne 
adunăm la părinţii noştri cu acea mângâiere, că nu am trădat cea mai scumpă 
ereditate fără de care nu am fi demni a ne numi fiii lor: limba românească“11. Şi 
dascălii şi arhiereii Blajului, urmând pilda vlădicului întemeietor Inocenţiu Micu, 
s-au ridicat cu mare curaj întru apărarea limbii, ori de câte ori a fost ea în pericol. 
Dovadă elocventă — cuvintele canonicului Simeon Crainic, care în 1842, la 
încercarea de a se introduce limba maghiară în şcolile româneşti, răspunde că aşa 
ceva Blajul nu poate primi şi nici nu va primi în veacul vecilor.  

Meritele Blajului în istoria noastră naţională şi culturală au fost nu o dată 
minimalizate şi contestate. Sunt contestate şi acum, iar păcatele sale sunt adesea 
hiperbolizate. Un răspuns ce ar putea fi intitulat Unor critici, împrumutând titlul 
unei cunoscute poezii a lui Alecsandri, dă acelaşi Timotei Cipariu într-o scrisoare 
către George Bariţiu, din 1864: „Blajul are vinele sale, are şi Sibiul, Bucureştii, 
Iaşii, toţi românii. Dar Blajul are şi faptele sale la care se poate uita înapoi cu 
fală. Multe alte locuri din românime au şi au avut cu sute de ori mai multe 
mijloace de a lucra pentru cler, naţionalitate decât Blajul, şi n-au făcut mai mult 
decât Blajul de n-au făcut mai puţin, de n-au făcut nemica … Blajul mai mult au 
tăcut decât au strigat, dar Blajul tot au făcut măcar cât de puţin, că în Blaj au fost 
oamenii cei mai aprinşi de zelul neamului său“12. Un asemenea om „aprins de 
zelul neamului său“ a fost Inocenţiu Micu-Klein care stă, la începuturile înnoirii 
noastre politice, sociale şi culturale precum cuvântul din scriptură. Şi, după 
modelul său, lungul şir de arhierei şi dascăli ai Blajului, ca în gândul vizionar al 
vlădicului-martir, închipuit de unul dintre poeţii evocatori ai Micii Rome, Radu 
Brateş, poet, preot şi profesor la Şcolile Blajului: „Gându-i zboară peste ani şi 
ani. / Uită jertfa care sângeră şi doare: / Vede neamul aprig de ţărani / Dărâmând 
imperii opresoare / … Iar destinul creşte-mpărătesc / Urcă doina în văzduhul 
larg, / Vede cum de ţărmul românesc / Toate valurile câte vin se sparg“. 

Este chiar în această incompletă înşiruire o istorie de fapte înălţătoare, ce 
ar putea fi sintetizate în această Lecţie de istorie la Blaj, cu virtuţi rezumative şi 
enumerative: „Sunt martiri pentru propăşirea neamului; / Noi l-am avut pe 
Inocenţiu-Klein; / Sunt gânduri-flacără ce se încheagă-n „şcoli“ şi luminează 

                                           
11 Timotei Cipariu, Discursuri …, p. 61. 
12 George Bariţ şi contemporanii săi, vol. IV, Bucureşti, Editura Minerva, 1978, p. 257. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:01 UTC)
BDD-V1878 © 2005 Editura Universităţii de Vest



veacurile; / Noi am avut o Şcoală Ardeleană / Sunt cântece ce însoţesc istoria şi-n 
vremi de cumpănă ne dau nădejdi / Noi am avut Deşteaptă-te, Române / Sunt 
învăţaţi ce duc faima neamului / Noi l-am avut pe Timotei Cipariu. / Sunt locuri, 
fapte şi oameni ce adeveresc puterea şi statornicia unei Patrii / Noi avem Blajul!“ 

 
Concluzii: 
Şcolile Blajului nu sunt Şcoala Ardeleană. Şcolile Blajului sunt instituţii 

de învăţământ deschise prin râvna vrednicului ierarh, Episcopul greco-catolic 
Petru Pavel Aron la 11 octombrie 1754, iar Şcoala Ardeleană este „o mişcare 
culturală sau un curent cultural“, generat în bună parte, e adevărat, de Şcolile 
Blajului, curent cultural pe care l-am putea defini succint astfel: o mişcare 
naţională, culturală, ideologică, cu caracter iluminist pentru emanciparea 
românilor din Transilvania, între anii 1780-1830. Şcoala Ardeleană este mai 
cuprinzătoare decât Blajul. E adevărat că „nucleul de foc“ al Şcolii Ardelene este 
Blajul, aşa cum scrie cu memorabile cuvinte Nicolae Iorga: „Aici e pământul 
sfânt al Blajului, unde au scris, acei înainte-mergători care au fost blândul călugăr 
Samuil Micu, asprul muncitor fanatic Gheorghe Şincai şi cumintele alcătuitor de 
teorii, Petru Maior“. Ei sunt principalii reprezentanţi ai Şcolii Ardelene, dacă 
adăugăm şi pe Ioan Budai Deleanu, autorul acelui unicat în literatura română, 
epopeea eroi-comică „Ţiganiada“. Confuzia regretabilă şi frecventă în ultimii ani 
(chiar în reviste de cultură) nu ne merită pentru că în liceu nu se mai studiază 
Şcoala Ardeleană, moment hotărâtor în evoluţia noastră istorică şi culturală. 
Într-un fel toată istoria Şcolilor Blajului stă sub semnul metaforic al Şcolii 
Ardelene, şi în această accepţie autorul notiţei din „Unirea“ n-a greşit. Pentru că 
înainte de Şcoala Ardeleană propriu-zisă din perioada 1780-1830 cu 
reprezentanţii pomeniţi Samuil Micu, Gheorghe Şincai şi Petru Maior, putem 
vorbi de Precursorii Şcolii Ardelene (Inochentie Micu Klein, Petru Pavel Aron, 
Grigore Maior, Gherontie Cotorea ş.a.), iar generaţia paşoptistă, într-o admirabilă 
continuitate de idei şi idealuri constituie A doua generaţie a Şcolii Ardelene 
(Simion Bărnuţiu, Timotei Cipariu, George Bariţ, Andrei Mureşanu, August 
Treboniu Laurian ş.a.), iar ideile ei cardinale, originea romană, unitatea de neam 
a românilor, latinitatea limbii române, continuitatea elementului român în Dacia, 
preoţia şi dăscălia într-o armonioasă simbioză, pentru slujirea neamului, educaţia 
clădită pe stânca tare a credinţei se prelungesc până la desfiinţarea temporară a 
acestor şcoli, odată cu instaurarea comunismului. În acest sens s-a putut vorbi 

 155 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:01 UTC)
BDD-V1878 © 2005 Editura Universităţii de Vest



despre istoricul şi geograful Ştefan Manciulea, care ne-a fost o vreme 
contemporan, profesor la Şcolile Blajului, „ca un ultim reprezentant al Şcolii 
Ardelene“. 

Şcoala Ardeleană este „spiritul Blajului“ sau cum spune Mircea Eliade 
„pecetea Blajului“ asupra culturii şi literaturii române moderne. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:01 UTC)
BDD-V1878 © 2005 Editura Universităţii de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

