84 / Sorina Sorescu, Melitta Szathmary, Nicu Panea (coord.)

COSMOGONIE BIBLICA iN IMAGINARUL
_ POETIC NEOMODERNIST
(NICHITA STANESCU, IOAN ALEXANDRU, DANIEL TURCEA)

Daniela VARVARA
Dr., Scoala Gimnaziala ,,Gheorghe Lazar”, Corbu, Constanta
danivarvara@yahoo.com

Literatura este depozitard a mitului, un mod de captare si de transmitere a lui - a Sacrului si a
eternului instaurat prin el si perpetuat in timpul istoric. Pe de alta parte, temele mitice continud, asa
cum afirma Mircea Eliade, ,,sa se repete in zonele obscure ale psihicului”(Eliade 2010), putand fi
identificate in literaturd si sub forma latenta, pe structurile lor construindu-se diverse scenarii —
variante ale mitului, scheme narative ce incorporeaza diferite mitologeme (implicand, sau nu
intentionalitatea autorului).

Si mitul, si literatura opereaza cu elemente ale imaginarului antropologic (imagine, simbol,
arhetip, temd, motiv, personaj), desi cu tipuri diferite de viziune. Mit, simbol, imagine sunt
elemente comune imaginarului religios si celui poetic; metafora, alegoria, simbolul - de asemenea
elemente comune limbajului biblic si celui poetic (cu diferentele amintite anterior). Eliade, care si-a
construit intregul sistem narativ al prozei pe o antropologie religioasa avand in prim plan trairea
Sacrului prin gesturi mitice $i prin ritualuri, afirma intr-o convorbire cu Claude-Henri Rocquet din
1978 (Eliade 2007) ca literatura este fiica mitologiei si 1i mosteneste functiile (functia salvatoare,
sau aceea de a povesti ceea ce s-a Intamplat semnificativ in lume, functia de exemplaritate etc). De
asemenea, vorbeste despre o relatie de continuitate intre mit, legenda, epopee si literatura moderna.
Prin extindere, putem afirma ca poezia este fiica a mitului pe care il releva, sau il transcrie, fie si
partial, sau pe care il foloseste ca punct genezic pe care construieste propria imagistica. Nucleul
poetic este concentrat in jurul imaginii, metaforei, simbolului si mitului (elementele enumerate pot
constitui o ,,scard” spre miezul poetic).

Poezia poate fi vazuta ca o manifestare vie a mitului, o recitire pe cale intuitiva a istoriei sacre
primordiale, a creatiei si a mantuirii biblice, a intemeierii in Divin. Pe de altd parte, poezia are
capacitatea de a ajunge prin ea insasi la mister, la substratul simbolului pe care il incorporeaza,
asemenea mitului si vietii religioase. Poezia, prin capacitatea de a accede la universaliile limbii, la
concepte arhaic-universale, la ,,lumea ce gdndea in basme si vorbea in poezie”, asa cum scria
Eminescu, reface instinctiv legatura cu timpurile primordiale, cu generatia nascutd in Lumina,
perpetuandu-i temeiurile si chiar innodand ,,amintirea” umanititii ca specie intemeietoare prin
numirea de la Inceput.

Propunem, in cele ce urmeazd, o scurtd analizd a imaginarului poetic neomodernist din
perspectiva mitului biblic al Creatiei. Ne vom opri, prin mitanaliza si analiza semantico-textuala a
unor texte poetice, doar la trei autori ai generatiei amintite: Nichita Stdnescu, Ioan Alexandru si
Daniel Turcea, in creatia carora pot fi decelate miteme ale cosmogoniei.

Structura dinamica a acestui mit incorporeaza cateva motive, dintre care cel mai important —
asupra caruia ne vom opri cu precadere- este cel al creatia ex nihilo- prin cuvant.

1. Nichita Stiinescu: poezia in ciutarea Logosului originar. Izotopia literei primare
Intreaga creatie liricd a lui Nichita Stanescu sti sub semnul cautarii dramatice a Logosului
originar si poate fi cititd ca o tanjire la statutul de sferd, de perfectiune, de armonie deplina si
eternd pe axa om — cuvant - univers.

BDD-V1782 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:38 UTC)



Actele conferintei internationale de stiinte umaniste si sociale ,, Creativitate. Imaginar. Limbaj” | 85

Cosmogonia nichitastdnesciand are ca punct de plecare Logosul — rostirea fauritoare de
lumi, asemenea conceptiei biblice, conform careia lumea a luat nastere la cuvantul divin: ,,Sa fie
lumina!” (,,Fiat lux!”)- si a fost lumina; ,,...sd fie o Intindere de ape...! —si a fost o Intindere de
ape...” (Geneza 1). ,Nascut dintr-un cuvant imi duc intelesul...” afirma instanta poetica
nichitastanesciana.

La poetul saizecist, identificim izotopia literei primare subscrisd cosmogenezei prin
cuvant. A — ,litera bortoasa de toate literele”, sau Aleph — ,,punctul din care se vede sensul
intregului” reprezinta ,,placenta materna/ nedezlipitd inca de cuvantul pe care-1 strig” - Creionul
plin de sdnge, in Epica Magna (Stanescu 1985), cuvantul-germene al existentei. Starea originara
este cea a contopirii fiintei cu verbul-matrice, afirmand deci o fiintare logocentrica. Iar cantecul
existential din Sensul iubirii si O viziune a sentimentelor exprimd starea edenica a fiintarii in
cuvant, a exprimarii Intocmai a sentimentelor prin vorbire, stare exprimatd elegiac apoi in
poemul Enghidu si in volumul /1 elegii.

Refacand momentul genezic, limbajul poetic e capabil sd cuprinda cosmosul cu o vocala,
asa cum putem citi in poemul Spre Andromeda - din al doilea volum — O viziune a sentimentelor
(1964): ,,.Deasupra sunt planetele. Le poti atinge si tu,/ cumva,/ cu o vocala, cu o singura vocala,/
cu A”. Era o stare de gratie, din moment ce iubita este invitatd sd priveasca nasterea cuvantului
de pe buzele indragostitului, iar acesta se substituie astfel, Creatorului: ,,Uitd-te cu un colt de
spranceana/ cum iau nastere cuvintele de pe buzele mele”.

Poetul e chemat s descifreze intelesul ascuns dincolo de cuvinte in ,,alfabetul” universului
(,,0, de-as putea sa descifrez aceste stranii alfabete!”), asemenea misticilor cabalisti care cautau sa
descifreze silabele-germeni, ori simbolistica literelor si a cifrelor. De aceea, poate, literei 4 —
alpha, aleph — litera genezica - 1i va inchina un Pean, iar in Descrierea lui A din Epica Magna
(1978) va trece in revista atributele acestei litere: ,,gand cu ancord — A”, ,templu al cuvantului —
A”, ,steaua cuvantului- A”, ,trup al gandirii”, ,,luptd care naste inteles”.

A — alpha, aleph este litera-geneza, logosul care naste lumi si intelesuri, asemenea
corpusculului luminii ce inmagazineaza energii atomice, este Cuvantul de Inceput, acel ,fiat!” al
Facerii, Logosul, geneza limbajului. Aleph — mai mult decat semnul primului sunet din alfabetul
ebraic- este denumirea ezoterica a Divinitatii, deci punctul care incorporeaza si in acelasi timp
transcende mundanul, sensul, realitatea; ,,placenta materna”, ,,punctul ganditor explodat” (ca in
Creionul plin de sange din volumul Epica Magna).

La Creatie omului i s-a incredintat mandatul numirii obiectelor, intre semnificat si semnificant
existdnd o armonie perfecta: ,,...si orice nume pe care-1 didea omul fiecarei vietuitoare, acela-i era
numele” — Geneza 3, 19. Deci insul a fost inzestrat cu logos, cu un cuvant capabil sa exprime
intocmai realitatea. Creatia presupunea o fiintare logocentrica — asa indica si volumele de debut ale
titularului generatiei ‘60. Numai ca, de la pierderea starii de gratie, numirea aduce cu sine o lupta, o
permanenta tensiune intre semn si sens. Lupta lui Iacob cu ingerul va lua o turnurd inversa celei
cunoscute din Biblie: daca patriathul Vechiului Testament s-a luptat cu ingerul pentru a fi
binecuvantat prin schimbarea numelui (luptd incheiata cu o victorie, Iacob devenind Israel), poetul
nu acceptd tocmai acest lucru, pentru cd, in viziunea sa, doar numele pare sd exprime ideea de eu
(Numai numelui meu nu-i spun tu). In opinia Stefaniei Mincu, acest al treilea poem din Necuvintele
este o incercare de delimitare intre ,,eu” si ,,tu”, prezentand ,,alterarea ce domneste in haosul vorbirii
in privinta instantelor” (Mincu 1991). Ceea ce castigd in aceastd lupta lacob — instanta emitenta -
este apartenenta (sau identitatea) propriului nume la Cuvantul suprem: ,, Te-ai luptat cu insusi
cuvantul/ si l-ai Invins!”— este raspunsul ingerului. ,Numele sa fie insusi cuvantul? ...” este
interogatia retorica a instantei poetice.

Cuvéantul este demascat ca un semn vid, ce si-a pierdut functia primordiala, ca un cuvant
pervertit ce 1si asteaptd mantuirea. lar aceasta vine tocmai prin intoarcerea la origini, la acea stare
adamicd a limbajului, la logosul genezic, transpus in poezia lui Nichita Stdnescu prin necuvdnt.

Pentru 1intemeietorul unei mitologii originale a cuvantului, o dezindumnezeire (sau
desacralizare prin absentd) are loc pe axa antropos - logos - cosmos, cdci desi este nascut prin

122

BDD-V1782 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:38 UTC)



86 / Sorina Sorescu, Melitta Szathmary, Nicu Panea (coord.)

cuvant, ,,imi duc iIntelesul intr-o pustietate divind”. Lumea este cuprinsd intr-o carte, iar poetul —
creator de cosmos — ,,pribusit si mandru” este chiar ipostaza unui inger desacralizat (v. Ingerul cu o
carte in mdini). Lumea cazuta din starea originard de gratie devine o hieroglifd, un text ininteligibil
pentru omul modern cazut si el din timpul mitic al intemeierii: ,,0, de-as putea sa descifrez aceste
stranii alfabete!”. In fata acestui univers devenit ,,incuiat” prin pierderea ,,cheii”, a intelesului, eul
liric 1si deplange starea de orbire si de surzenie si singuratatea izvoratd tocmai din aceste neputinte:
,,Ce singurdtate/ sa nu intelegi intelesul/ atunci cand exista inteles// Si ce singuritate/ sa fii orb pe
lumina zilei,/ si surd, ce singuratate/ in toiul cantecului [...]” (Hieroglifa). Cuvantul, cel din care s-a
nascut, ii este ,,rudd”, insa si strdin (v. Ruda si strain cuvdntului), pentru ca armonia initiala om -
cuvant a fost distrusa. Locuirea in cuvant a devenit doar o tanjire: ,,As vrea sd pot sa locuiesc/ in
propriile mele cuvinte/ dar imi atarna greoi prin usile lor/ trupul spre regnul animal” (O confesiune).
Si, dacii lumea instituitd prin cuvantul — cuvant (' Expresiile ,,cuvantul-cuvant” si ,,cuvantul-
necuvant” 1i apartin lui Vasile Spiridon si reprezintda subtitlurile capitolului V71, ,,Epicul cel
mare” din Spiridon 2003) se dizolva 1n propriile substante devorante, prin propriile mecanisme
ale mortii, ale sufocarii in limbaj, Nichita Stanescu instituie o lume prin cuvantul — necuvant,
refacand traseul cuvantului de la nastere la re-nastere. Cuvantul traverseaza, astfel, o serie de
etape ce s-ar putea Inscrie in schema urmatoare:

Logos degradare - »cuvantul cu belciug in bot”
(cuvgntul originar) alteritate ,,cavént blestemat”
| ,cuvant ucigas”
necuvant = cuvant-salvare <

il

»Ndscut dintr-un cuvdnt...” ego-ul se confruntd cu o polifonie de voci emitente,
identitatea sa faramitdndu-se In mai multe euri devenite fu, el (,,Care dintre noi este cel adevarat/
eu sau tu,/ care dintre noi/ exista intr-adevar? Care?”- Frigul, sau a doua confesiune a raului
visator). Eul ca instanta poeticd devine unii/ altii in Autoportretul dedicat lordului Byron: ,,Unii
ziceau.../ Altii ziceau...”

Nici ingerul din Aterizare (vol. Opere imperfecte) nu mai este serafimul care aduce lumina
eliberatoare, ci a devenit acum ,,greoi ca un balaur”, ce ,,izbeste in inimd, in sange si in cuvinte”.
Cuvantarea umana, atinsa nu de lumina sacra, ci de balaurul unei vine, isi pierde menirea de la
inceput — aceea de numire corectd a realului, a obiectualului. Izbitura ingerului trimite la
desacralizarea lumii prin pierderea unitatii cuvant-sentiment, sau mai precis, prin ruptura dintre
continut (esenta-ousia-noumen) si invelisul sdu sonor/ scriptic — forma (semnul): ,,sdmanta este
sacrd, cum va zic!/ cuvintele in jurul ei sunt un nimic!” (Ars poetica, in Noduri si semne).
Limbajul este departe de conditia lui de la Facere, cuvantul fiind demascat ca un semn gol— ,,un
nimic”.

Odatd cu pierderea unitatii originare, numirea presupune ranirea emitentului care va fi
angrenat intr-un proces de ,,imputinare”, de trecere/ inaintare spre moarte: ,,am botezat (numit —
n. n) ceea ce insumi facusem, ranindu-ma,/ mereu imputinandu-ma, mereu murind/ cu vorbe de
pe buzele mele spuse...” (Enghidu, II).

Departandu-se de calea dreapta si impotmolindu-se in imperfectiunea umand, cuvantul este
stopat in viscerele limbajului, ca intr-un nod, devenind ,,necantitor”: ,,Stam rege fix de piatra si
de stea/ tinand oprit cuvantu-n gura mea/ necantator” (Nod 11).

Limbajul se afla intr-un impas: el nu mai poate exprima unitatea ontica dintre a fi si a
cuvanta. Cuvantul este reprezentat acum printr-o imagine ce sugereaza limitarea sa — ,,cuvantul
cu belciug n bot” si asociat apoi cu spulberarea unei armate odata glorioase (v. Cum se sfarseste
o0 armatd, in vol. Opere impersonale). In finalul unui alt poem (Frig), printr-o invocatie retorici
ce aduce a imprecatie, cuvantul este blestemat, considerat fiind ,,0 camasd a frigului”,

BDD-V1782 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:38 UTC)



Actele conferintei internationale de stiinte umaniste si sociale ,, Creativitate. Imaginar. Limbaj” | 87

imbracandu-se, la rdndu-i, In sardcacioase cadmdsi — obiecte ale spatiului teluric. Frigul poate fi
interpretat ca o limitare a cunoasterii prin excluderea cunoasterii participative, a cunoasterii prin
simturi (ideal exprimat incd din perioada de inceput a creatiei stdnesciene): ,munte, deal,
campie, mare,/ saracacioase camasi ale cuvantului,/ si tu, cuvantule, blestematule,/ camasd a
frigului”. Prin extrapolare, putem spune cd exprimarea umana prin limbaj este o ,,acoperire” a
cunoasterii limitate, o expresie a neputintei de comprehensiune a universului.

Blestemat fiind, cuvantul devine chiar ucigas, prin insasi functia sa de numire: ,,Niciodata
un copac/ n-a ucis un copac/ [...]/ Numai numele copacului ucide/ numele copacului/ numai
numele pietrei/ ucide, depunand marturie/ despre numele pietrei...” (Impotriva cuvintelor). in A
inventa o floare instanta poetica declara ca ,,ne sprijinim numai de cuvinte”, desi sunt ,,prea putin
dorite”, caci ,,orice cuvant este un ,,sfarsit/ orice cuvant din orice limba este un strigit de moarte/
al unei specii, din nesfarsitele specii/ care au murit fara s se mai nascad/ facandu-ne loc noua,
singurilor, primilor/ care ne-am nascut”. Uneori, cuvintele aducatoare de moarte asediaza
instanta emitatoare in Trecerea (sa) de la notiuni la poezie (in volumul Laus Ptolemaer):

=99

,mormantul de cuvinte/ care vesnic ma-mpresoara”.

in Daimonul meu catre mine este exprimata conditia pieritoare a limbajului uman (,,Tu nu
stii ca vorba arde,/ verbul putrezeste,/ iar cuvantul nu se Intrupeaza, ci se destrupeaza?”) ce
impune salvarea, mantuirea pentru a scapa de putrezire, de foc: ,,schimba-te in cuvinte,
repede...!” —1i cerea daimonul. E vorba de o salvare tot prin cuvant, dar de data aceasta printr-un
alt fel de cuvant.

Moartea cuvantului duce la identificarea necuvdntului, ca o primavara a limbajului rendscut din
abisul mormantului cuvintelor. Dupa ,,lansarea” Necuvintelor, volumul Noduri si semne propune
traversarea unor probe initiatice menite sa asigure Insusirea cuvantului mantuitor. Stdnescu
impune, asadar, poezia metalingvistica, o poezie a necuvintelor.

Cuvantul divin — asa cum este sugerat in Izgonirea din rai, din volumul In dulcele stil clasic
(care modifici mitul Intrupdrii Cuvantului-Dumnezeu, amalgamandu-1 cu cel al Caderii, intr-o
viziune sui generis) se transforma in cuvant uman, dezindumnezeit, in limbaj pe care poezia il poate
ridica la rangul de lume. Doud secvente din poemul mentionat, puse 1n oglinda, sugereaza acest
Iucru: echivalenta puterii soteriologice pentru Isus—Cuvantul si cuvantul poetic. Verbul a fi utilizat
la imperfect situeazd descrierea Lui (a Logosului-Dumnezeu) in timpul trecut indeterminat (ca un
timp mitic), iar prezentul transforma sub ochii nostri cuvantul, dandu-i potente ontolgice.

Cosmosul creat prin arta lui Nichita Stdnescu are o dinamica aparte: se retrage in ,,punctul din
care poate fi contemplat universul”, dar, in acelasi timp, se creeaza pe sine, in expansiune, intr-un
spatiu — scend pe care se autocompune sub vdzul nostru. Limbajul genereazd o lume si in acelasi
timp este generat de poezie, este inchidere a cosmosului si deschidere in interior, spre lumea
ndscutd prin cuvant. Nicolae Manolescu identifica aspectul cel mai revolutionar al artei poetice
stanesciene intr-un dublu raport: ,,de substantializare a limbajului si de poetizare a realului. [...]
Sesizam insa si o deplasare de accent de la una spre alta: daca initial poetul pare a vorbi liric prin
obiecte, atragand realul in sfera vocabularului, ulterior el va impinge vocabularul in sfera realului,
populand lumea de verbe si de substantive. Obiectul-cuvant devine cuvant-obiect; realitatea isi
asuma legile gramaticii; lumea se comporta tot mai mult ca un limbaj ce alcatuieste fraze sau se
faramiteaza in silabe si In sunete” (Manolescu 2001).

Prin necuvant, poetica lui Nichita Stdnescu propune o depasire a limitelor cuvantului, o poezie
metalingvistica. ,,Poezia este o tensiune semanticd spre un cuvant care nu existd, pe care nu l-a
gasit. Poetul creaza semantica unui cuvant care nu existd [...] Versuri situate deasupra metaforei,
ignorand orice fel de alambic posibil, acesta imi pare a fi tipul de tensiune semantica spre un cuvant
din viitor. Necuvintele (ca notiune) sunt finalitatea scrisa a acestei poezii, superioara ideii de scris.”
— afirma autorul in eseul Cuvintele si necuvintele in poezie (Stanescu 1990).

La nivelul mitic al scriiturii se poate identifica nazuinta de a re-crea lumea prin cuvant, iar
acest gest 1si trage seva din cel intemeietor, al creatiei prin cuvantul rostit de Dumnezeu. Fie si
numai sub acest aspect, W. Blake este indreptatit sa afirme ca Biblia reprezintd marele cod al artei

BDD-V1782 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:38 UTC)



88 / Sorina Sorescu, Melitta Szathmary, Nicu Panea (coord.)

(Ideea este dezvoltata de catre teoreticianul canadian Northrop Fry, in Marele Cod. Biblia si
literatura, preluand ideea de la poetul William Blake). Foarte multe elemente ale Bibliei — actiuni,
gesturi, rituri, simboluri, tipologii - au fost preluate sub aspect cultural sau pur si simplu existential,
fara a tine seama de aspectul ideologic, de credinta religioasa.

2. Toan Alexandru — Origine

Un mistic prin esentd, prin trairea in asemanarea cu Hristos, pe care L-a slujit cu pasiune
inclusiv prin creatia sa, loan Alexandru descinde dintr-o bogatd traditie roméaneascd a poeziei
religioase. Comparabil poate doar cu Vasile Voiculescu (si cu mai tanarul sdu coleg de generatie,
Daniel Turcea) prin acea 1mpletire a lui imitatio Christi din viata personald cu rafinata artd poetica
de reflectare a Divinului, autorul imnelor transpune in propria creatie ndzuinta de transfigurare a
spiritului in cuvant, de transcriere a Logosului salvator in logos poetic, de captare a Luminii de la
inceput drept ciliuza pe drumul spre Fiinta.

O poezie prin care este evocatd geneza ca ordonare de spatiu, ca transformare a pustiei in
pamant luminat, prin cuvant, este Origine, din volumul Poezii/ Poesies. Pe langd imaginea
cosmogenezei de ,,la Inceput” — sintagma ce fixeaza timpul primordial, originar si care constituie
incipitul ambelor naratiuni ale Creatiei: atit cea din poemul lui Alexandru, cat si cea biblicd, care
este prototipul (schema canonicé, arhetipul) - in poezia reprodusa partial mai jos, identificam alte
doua ,,geneze” — nasteri/ obarsii/ origini derivate din prima:

,La inceput a fost pustia/ Si in pustie era vant/ Si-n vant ardea ascuns cuvantul/ $i in cuvant era pamant.//
Pamantul nu era decat/ Un trandafir in miez de noapte/ Pe crucea linistii uitat/ lubind lumina de departe.// $i trandafirul
nu era/ decat lumind ce-o sd vina/ Si tot venind s-a intrupat/ Lumina trandafir lumina// Lumina nu de sine sta/ Ci-1
cauta pe fiecare/ Pe nume din pustiu strigand/ Tu esti cutare si cutare// Asa s-a intdmplat ca eu/ Venii lumina luminata/
Intaiul prunc cu-ntaiul grai/ Si te-am numit pe tine tata [...]” (Alexandru 1981)

Intr-un limbaj simplu (care incorporeaza totusi o serie de simboluri), in forme si structuri ale
poeziei traditionale (catrene cu versuri scurte, construite pe schema paralelismului sintactic si a
naratiunii versificate), lipsite de aerul si forma modernitdtii, poemul creeazd iluzia nasterii
originare a lumii. Multe elemente si chiar structuri poetice sunt comune sau similare scrierii sacre
din Cartea Facerii, aga cum se poate observa din organizarea lor in tabelul urmator:

Elemente comune

Sintagme ale Genezei in Biblie
(capitolul 1 din cartea Genezei)

Sintagme ale Genezei in
poezia Origine

Timpul ,,.La inceput” ,,La inceput”
Informul ,,Pamantul era fard forma si gol” | ,,... a fost pustia”
Intunericul Lintuneric era  peste fata |, Pamantul nu era decat
pamantului” Un trandafir in miez de
noapte”
Divinitatea (miscarea si viata) | ,,Duhul lui Dumnezeu se misca | ,,Si In pustie era vant
peste intinderea apelor” Si-n vant ardea ascuns

cuvantul...”

Cuvantul (creatia prin cuvant;
prezenta, la creatie, a lui Isus-

,»51 Dumnezeu a zis ... i a fost”

»31-n  vant ardea ascuns
cuvantul...”

lumina! Si a fost lumina.
Dumnezeu a vazut ca lumina era
bund si a despartit lumina de
intuneric.”

Logosul —  Dumnezeul- »-..tot venind, s-a intrupat”
Cuvant)
Lumina »O1 Dumnezeu a zis: sa fie |, Pamantul... iubind lumina

de departe”
,,Lumina trandafir lumina”

BDD-V1782 © 2014 Aius PrintEd

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:38 UTC)




Actele conferintei internationale de stiinte umaniste si sociale ,, Creativitate. Imaginar. Limbaj” / 89

Structura de adancime a textului releva ideea ca pamantul — elementele create — isi asteapta
numirea pentru a veni la existenta: ,,si in cuvant era pamant”. Creatia originara este motivul din care
deriva, aminteam anterior, doud subdomenii semantice ale nasterii/ genezei: cea a re-nasterii prin
intruparea si lucrarea lui Hristos, si cea personald. Ambele ,,lumi” nascute stau sub semnul luminii.

Pentru primul subdomeniu, trei sunt elementele simbolice care au ca referent persoana lui
Isus: trandafirul (cu referintd la ,trandafirul din Sharon” din Cdnftarea cdntarilor), lumina si
intruparea (v. strofa a treia). Subiectul ,trandafirul”, in relatie de interdependentd cu numele
predicativ ,,Jumina” trimite semantic la Hristos cel intrupat care aduce lumina in intunericul lumii
pervertite prin pacat, lume care astepta salvarea prevestita inca de la Cadere (Geneza 3:1) si care era
cuprinsa 1n planul divin. Este re-crearea (re-constructia) spirituald, posibilitatea restaurarii chipului
lui Dumnezeu in om. Triunghiul simbolic luminad — trandafir — lumina, in care cel de al treilea
cuvant este ambiguu morfologic (ar putea fi substantiv, sau o forma arhaica a verbului, la prezent,
,,a lumina”, ca in poemul Lumind lind) rescrie calea divina de interventie in creatie (lumea creatd).
Hristos — lumina a fost prezent in Sfanta Treime In momentul genezic; El S-a Intrupat pentru a se
lasa zdrobit ca un trandafir prin a carui jertfa sfantd a adus din nou lumind omenirii fard speranta.
»Adevarata Lumina era aceea care, venind in lume, lumineaza pe orice om”, afirma apostolul loan,
in evanghelia sa. Lumineaza prin lucrarea Crucii lumea, inchizand astfel cercul luminii prin
intoarcerea la Dumnezeu.

Al doilea subdomeniu genezic este cel al propriei nasteri, prin chemarea pe nume — ca o
intemeiere in luming, in Hristos care e lumina lumii, in Cuvant. Cautarea fiecaruia ,,pe nume din pustiu
strigand” are dublu semnificat: nasterea, adicd venirea la viatd prin rostirea divina, ca in Geneza, si
mantuirea ca act al vointei divine adresat nominal. ,,Nu te teme de nimic, caci Eu te-am rascumparat te-
am chemat pe nume: esti al Meu,” vorbeste Domnul poporului, prin gura prorocului Isaia (Isaia 43: 1,
subl. n). Din pustia (haosul) instauratd prin Cadere, Hristos rascumpard sufletul credinciosului,
luminandu-1 cu prezenta Sa divina si 1i permite infierea, asa cum ne invatd apostolul iubirii: ,,Tuturor
celor ce L-au primit, adica celor ce cred in Numele Lui, le-a dat dreptul sé fie copii ai lui Dumnezeu,
nascuti nu din sénge, nici din voia firii lor, nici din voia vreunui om, ci din Dumnezeu” (Ev. dupad loan
1:12-13- Biblia 1990). Observim ca pustiul, aici, spre deosebire de alte texte (Intoarcerea poetului,
Pustia umblatoare) ale aceluiasi autor, simbolizeazd nediferentiatul, starea dinaintea nasterii si a
chemarii in lumina, in spirit, fara sa aiba conotatia ispitirii sau pe cea a initierii.

Poezia in conceptia lui Ioan Alexandru patrunde ca o teofanie in timpul istoric, ca o iluminare
a existentei, ca o incarnare a Cuvantului si, dupa cum Intruparea Logosului - Isus a imprimat sens
istoriei umane asezand-o ca lume in care ,cerestile-au invins”, tot asa intruparea mesajului
mantuitor in vers intemeiazd lumea-salvare. Poetului 1i revine functia de a oficia liturghia din
sanctuarul cuvintelor: ,,Graiul e templul in care mi s-a dat/ sa fiu ca mare Preot sfintelor cuvinte/ sa
le cunosc cu ravna sa le pasc...” (Marele Preot, din Pamant transfigurat- Alexandru 1982). Este o
investire sfantd, datd numai celui care isi asuma atitudinea de smerenie si comportamentul lui
Hristos: trairea in sfintenie si umilinta: ,,Profet si preot fara de prihana” (Poetul) ... ,,Sa fiu cu
umilinta fruntea lor (cuvintelor, n.n)/ In cautarea marilor izvoare/ Pe cararui inguste peste prapastii
eu/ Sa ma fac pod smeritelor picioare” (Marele Preot).

Imaginea recurentd a pustiei ca lume informa, sau ca lume nerestauratd dupa Cadere este
asociatd cu ea a poetului ca mare preot, ca cel care are menirea sd o inalte, prin cuvant, spre
Dumnezeul-Cuvant, agentul creatiei si al ordonarii haosului.

3. Daniel Turcea — geometria genezei cosmice

in imaginarul poetic al lui Daniel Turcea se topesc elemente ale Creatiei biblice configurate
intr-o geometrie proprie — , liturghie a spatiului” intemeiat in si prin Cuvant. E Cuvantul care devine
lumina. De altfel, lumina, in lirica lui Turcea, este, alaturi de iubire, element genezic Incorporat in
Divinitatea creatoare. Si aceasta nu este departe de adevarul biblic, pentru ca si iubirea, si lumina
sunt din Dumnezeu, iar, la Creatie, El isi reveleaza atributele (inclusiv dragostea si bundtatea) si

lumineaza neantul.

BDD-V1782 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:38 UTC)



90 / Sorina Sorescu, Melitta Szathmary, Nicu Panea (coord.)

Cosmogonia este surprinsd in fragmente vizionare ale izvorarii de spatiu ordonat intr-o
geometrie, amintindu-ne de ordinea instituitd la Creatie (in relatie opozitionald cu haosul), de
momentul genezic, de elementele primordiale venite in existentd la Cuvantul suprem si de
incriptarea” evenimentelor in Cartea Facerii. Vom selecta cateva secvente poetice din mai amplul
poem Geometria sau cautarea drumului (Turcea 1978) pentru a ne servi drept exemplu in acest
sens:

,-..51 trupuri, ceruri, literele Cartii/ sau intamplarile ce sunt intru amiaza/ asemeni razei ce se
tese-n frunze/ povestind/ ce-i zborul, plutirea, asezarea/ apelor, a gandului, deasupra/ semnelor [...]
solzi de-ar cadea, de pe ochi, zilele de amintire// ninsoare viscolita-n flacari, vremea” (/);

,Perfect e triunghiul nu cercul/ fiind insisi esenta geometriei/: fragment si inclinare. Intreita
Monada/ ... triunghiul e fecund...”; ,,aer dispus in versete/ in preajma fructei, a panzei de paianjen//
metafora plutind strdveziu in metafore/ ca o mangaiere de galaxii”; ,,Axiomele Insdsi sunt
inclindrile, sectiunile/ nuantele, fatetele unei singure axiome Monas Monadum/ de neformulat.
Evidenta 1n afara cuvintelor/ realitatea nu-i percepe decat/ anumite Inclinari/ mimandu-le/ fascinant
cameleon/ ea le cuprinde nefiind cuprinsd/ si deci necunoscutd/ pentru constructia logica, nociva de
fapt” (11).

Pana la un moment dat, viziunea cosmogonicd este asemandtoare celei eminesciene din
Scrisoarea I, cu punctul ca element al nasterii, numai ca poetul arhitect schimba datele esentiale ale
formelor, menirea lor, iar in constructul viziunii sale, punctul reprezintd o dubla si simultana
explozie: a universului in punct si a punctului in univers. ,,Punctul echilibreaza universul/ pentru ca
este intersectia tuturor/ formelor din univers”, este ,,simetrie a lumii” se afirma In partea a Il-a a
aceluiasi poem, subintitulat eseu. Nu sfera, nu cercul sunt forma suprema a geometriei sale cosmice,
ci triunghiul, simbolul Sfintei Treimi generatoare de viatd si cosmos.

Izotopia mitica a Creatiei, 1n acest poem, este realizatd printr-o succesiune iteratd de claseme -
seme contextuale organizate in jurul a patru domenii semantice de baza: al Creatorului — reprezentat
de suprasememele triunghiului si Intreitei Monade, al lumii create — cu elementele sale (trupuri,
ceruri, fragmente, cuante, Apa, galaxiile etc.), al actului Creatiei si cel al Cuvantului (Cartii) ca mod
de cunoastere si perpetuare a sacrului. Sinteza analizei fragmentelor poetice citate s-ar putea inscrie
in urmatoarele tabele:

Domeniul semantic al Creatorului

Lexem/ Semem Relatii si determinanti Referent (semnificat) si
secventd contextuali semnificatii
lexicala
Relatie sintactica de
,, Triunghi” - Nod semic: ,,trei” interdependentd subiect-predicat: | Sfanta Treime
- actualizarea perfect e triunghiul”; Dumnezeu ca agent al
semelor: Htriunghiul e fecund” ,triunghiul | ordinii instaurate in
/+perfectiune/, este 1nsasi esenta geometriei” lume la Creatie
/+unitate/, /+putere/ (paralelism sintactic)
,Intreita - Nod semic: entitate | Relatie de echivalenta intre Sfanta Treime
Monada” in trei LHtriunghi” si ,Intreita Monad3” Esenta Divinului in cele
- Actualizarea trei persoane (Tatal,
semelor /+spirit/, Fiul si Duhul Sfant)
/-uman/, /+divin/,
/+ipostasis/
Domeniul semantic al lumii create
Lexem / Semem Relatii si determinanti Referentul (semnificat)
secventa Actualizarea semelor: | contextuali
lexicala
Fragmente /+minicosmos/ Elemente ale
Cuante Juxtapunere de elemente aflate in | microcosmosului creat

BDD-V1782 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:38 UTC)




Actele conferintei internationale de stiinte umaniste si sociale ,, Creativitate. Imaginar. Limbaj” / 91

Apa (miez al | /+element esential al | relatie de coordonare intr-o Element primordial din
Apei) vietii/ propozitie elipticad de predicat ziua a doua a Creatiei
Galaxii /+macrocosmos/ Elemente ale
/+sistem ordonat al macrocosmosului creat
materiei cosmice/
Ceruri /+supraterestru/ Domeniul
/+spiritual/ transcendentului, al
/-material/ imaterialului, al
/- terestru/ spiritului
Trupuri /+material/ Domeniul creat al lumii
/+animat/ /+mundan/ terestre
Domeniul semantic al actului Creatiei

Lexem / Semem Relatii si determinanti Referent (semnificat) si

secventa contextuali semnificatii

lexicala

(Asez-) Actualizarea Fraza eliptica de predicat, are | Ordinea instituitd in univers prin

»Asezare” | semelor: ca nucleu sintactic grupul separdrile din zilele Creatiei
/+intemeiere/ nominal. In jurul numelui
/+ordonare / actiunii se grupeaza clasa In relatie cu complementul
/- haos/ atributelor si cea a circumstantial de loc, semnifica
/+vointa divind/ | complementului: suprematia Intelepciunii creatoare
/+omnipotentd/ | ,,...asezarea/ apelor, a fata de elementele create si de

gandului, deasupra/ semnelor | codurile de incriptare/ transmitere
(relatie de interdeterminare si | a evenimentelor petrecute ab
simetrie cu domeniul semnatic | initio.

al Cartii -Cuvantului)

,,Gand” /+intelepciune/

/+ratiune/ Subiect al actiunii intelepciunea lui Dumnezeu prin
/+putere care a fost intemeiata lumea
creatoare/

Geometrie | /+cosmos/ Geometria presupune Ordinea instituita in univers la
/+ordine/ (impune) o anumita dispunere, | Creatie
/+lume/ ca o retea:

[+structura »Aer dispus in versete”

ordonata/ ,Metafora plutind, straveziu,
in metafore/ ca 0 mangaiere de
galaxii”

Axiome /+legi/ Explicitare / acumulari de sens Legile lui Dumnezeu dupa care
/+esente prin relatia sintactica de a creat si tine in miscare
spirituale/ interdependenta: universul, viata.

/+generare ,Axiome” — ,.inclinari, -Lumea structurata dupa legi
inteleapta/ sectiuni, nuante, fatetele unei | precise, clare, izvorate dintr-o
singure axiome Monas intelepciune superioara naturii
Monadum, de neformulat” umane
Esenta Divinitatii
-Esenta Divinitatii se reflectd in
legile instituite 1n creatia Sa

BDD-V1782 © 2014 Aius PrintEd

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:38 UTC)




92 / Sorina Sorescu, Melitta Szathmary, Nicu Panea (coord.)

Domeniul semantic al Cuvantului

Lexem / Semem Relatii si determinanti contextuali Referent (semnificat)
secventa si semnificatii
lexicala
Litera; Carte /+cuvant/ Relatie de coordonare cu elementele | Cartea Sfanta.
(,,Literele /+ sacru/ telurice si cosmice care devin Scrierea capabild sa
Cartii”) /+ agent al subiect multiplu al verbului transmita mesajul
Semn transmiterii unei »povestind”. originar.

realitati/
Poveste /+evenimentele Relatie de echivalentd cu Metafora: | Naratiunea Genezei;

(,,povestind”)

primordiale ale
intemeierii lumii/
/+transmitere prin
cuvant/

etc

,Literele Cartii ... povestind...
agezarea” sinonima cu ,,Metafora
plutind, straveziu, in metafore/ ca o
mangaiere de galaxii”

Cuvantul intemeietor
perpetueaza, prin
povestire, Creatia

Verset (,,aer
dispus 1n
versete”)

/+ unitate a scrierii
sacre/

Simetrie a structurilor sintactice ,,aer
dispus in versete” si ,,metafora
plutind”, prin dubla referinta,
creandu-se doud axe semantice

(prin Intrepatrunderea straturilor
celor doud secvente enuntiative):

Cosmosul ca
intemeiere si existenta
este dispus prin
Cuvantul Divin si
poate fi descifrat in
versetele biblice.

»aer” -, plutind”
,verset” — , metafora”

Cartea - depozitard a istoriei revelate a Creatiei - este, in miniaturd, imaginea ,,geometriei”
lumii create ab initio. Ea poate fi inteleasd numai daca 1i acceptam legile interne, ceea ce poate
parea ilogic pentru o trdire in afara Sacrului, asa cum ne avertizeazd eul poetic in versurile
,,Geometria elimina tot ceea ce se poate sti/ pentru a ajunge la ceea ce nu se poate sti”, iar intr-o alta
secventd din acelasi poem, constructia logica — echivalentul paradigmei cunoasterii rationale in
afara revelatiei - este declaratd nociva.

Secvente ale mitului Creatiei pot fi decelate si in alte poeme din Epifania. Astfel, in Fructe sunt
referinte la timpul primordial, la Cuvantul prin care toate au fost facute si se mentin, la lumina genezica
si la lumina calauzitoare intru cunoasterea spirituala. Dar, mai mult decat atat, pe tiparul creatiei initiale
se suprapune Noua Creatie, constituind principalul domeniu semantic al poemului, motiv pentru care
secventa lirica va fi analizata intr-un subcapitol viitor (3.1.4. Restaurarea. Noua Creatie).

Ordonarea 1n geometria cosmicd a lui Turcea include si ierarhizarea lumii create (v.
»geometria este o ierarhie”; ,,geometria e morald...” in Geometria sau cautarea drumului, II), in al
carei varf este situat omul (,,cerurile cerurilor nu pretuiesc cat cel mai umil dintre suflete”; ,,sfat de
taind te-a dorit cand cerul era ascuns in cele ce nu sunt” — Jubire, impardteasa, VI inca dinainte de
a-1 crea, Dumnezeu l-a iubit pe om si l-a conceput dupa chipul si asemanarea Sa, dandu-i in
subordine pamantul. Aceasta este si doctrina biblica cu privire la Dumnezeu — Creatorul si omul —
coroana creatiei Sale.

O rostire Intemeietoare este si poemul Epifania din volumul omonim. Sintaxa eliptica si spatierea
grafica aparte sunt revelatoare de semnificatie a adancimii structurii textului ce pare o transcriere, a
Genezei, prin cele citeva elemente esentiale — apd, duh, cuvant, viatd. Cuvintele sunt iluminate,
purtdtoare de ,,duhul care da viata”, si nu simple litere (,,care ucid”), ele transcriind o viziune a Creatiei.
Transcriem, partea a II-a a poemului, care este si miezul de foc al viziunii poetice:

,»apa
si duh

sange
si apa

BDD-V1782 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:38 UTC)




Actele conferintei internationale de stiinte umaniste si sociale ,, Creativitate. Imaginar. Limbaj” | 93

cuvant
si viata

Cuvant

vaz-duh”

Este utilizat un limbaj topit pand la esente. O asceza prin care i se reveleaza taina Cuvantului
in cuvant. Astfel, vazduhul devine vedere in duh, viziune a lumii ce nu poate fi perceputa decat
duhovniceste.

Cuvantul ca agent al creatiei este un motiv recurent in lirica lui Daniel Turcea, iar sintagmele
in care este incorporat cuvantul ca rostire divind intemeietoare (dabar, In ebraica - reluat de Noul
Testament cu referire la autoritatea divind a rostirilor lui Hristos, prin grecescul rhema), desi simple
la suprafati, dezviluie in substrat, taina lumii. (In Biblie, termenul grecesc rhema este folosit pentru
a desemna rostirea divina a lui Isus. In limba engleza, ca si in limba roméana, se foloseste un termen
polisemantic, plurivoc — word/ cuvant. in textul originar, insi, exista distinctia clari de termeni:
rhema si logos. Acesta din urma face referire la persoana lui Hristos (ca in Evanghelia dupa loan) si
la mesajul Evangheliei crestine. (Christianity Today et Douglas 1995)

»Duh peste Cuvant/ deasupra apei, 1naintea desertului”, ,,usor peste ape ca la-nceput”
(Deasupra rdului), ,rog acel grai care-a rostit Cuvantul...” (lubire, impardteasd), sunt cateva
toposuri si instrumente prin care poetul re-creeaza peisajul originar al Genezei, apeland la cateva
elemente verbale, aparent simple, dar care descopera timpul Inceputului (deseori perceput ca fiind
ingropat in istorie).

in Epifania, ca o psalmodiere, este urcati treapta dupi treaptd spre puritatea si dumnezeirea
cuvantarii originare, intemeietoare de lume (nu Intdmplator volumul este subintitulat ,,0 cantare a
treptelor”). Dupa ce atinge punctul din care entropia se preschimba in epifanie, in cale a luminii
mesianice, menirea poetului nu mai e aceea de a intemeia propriile geometrii In cautarea
drumului, ci aceea de a ,.transcrie” revelatia avuta in Cuvant. Versurile din Marturisire - poem
inclus in postumele Poeme de dragoste — ne stau marturie: ,,sunt asteptat acolo unde pier/
urechile atente si lumina/ putina a privirii, am venit/ ca sa traiesc din nou sa nu am vina/ de-a nu
fi spus cuvantul méantuirii”; ,,dar din acesta nimic nu poate intra in vers, cici versul/ imi e strain
ca marmura, euritmie/ stiu totul astazi despre poezie/ nu mai pot fi decat stdngaci si searbad/ o
alta cale se deschide azi/ ea e si vers si lege si masurd”. lar aceastd noud cale este cea a poeziei-
vas al mesajului salvator, al prezentei divine datitoare de binecuvantare.

De asemenea, ideea este reluatd si in finalul altui poem - [nu cosmosul in care legea pare], din
acelasi ciclu: ,,nu sunt poet/ mi-e sete de lumind”. Crezul sau artistic 1si mutd centrul de greutate,
concentrandu-se in nucleul simbolic al iluminarii, al rostirii cuvantului insetat de lumina lumii, ba
chiar autorul se dezice de linia artei care nu poate fi transportoare de lumind sacra. Cuvintele
poetului trebuie sd capteze Duhul datitor de viatd, parasind goliciunea , literei care ucide”, si sa
distruga ceea ce in poezia Constantei Buzea era numit ,,vidul vital”. Limbajul poetic ar trebui sa
giseascd (prin rostire, ca la Inceput), ,,adeviratul nume al stelelor, al mortii, al marii/ vremea si
lumina fiecaruia data/ locul de nastere al ingerilor/ cuvintele facand fiecare lucru rostit, straveziu”
(Trup). Prin urmare, cuvintele ar trebui sa fe transportoare ale esentei fiintarii, ale infaptuirii (ca
dabar, cuvantul infaptuitor al Genezei). Ideea este similard cu cea a insatisfactiei fatd de cuvant a
Iui Nichita Stanescu si cu conceptul de necuvdnt, de poezie metalingvistica.

Bibliografie

*** Biblia sau Sfdanta Scriptura. 1990. Dillenburg: Gute Botschaft Verlag (GBV)

Alexandru, loan. 1981. Poezii/ Poesies (Traducere din limba romana de George Lazarescu). Bucuresti: Editura
Eminescu.

Alexandru, loan. 1982. Pamdnt transfigurat (Prefata de Zoe Dumitrescu — Busulenga). Bucuresti: Editura Minerva.

BDD-V1782 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:38 UTC)



94 / Sorina Sorescu, Melitta Szathmary, Nicu Panea (coord.)

Christianity Today (redactor general), Douglas, J. D. (redactor principal). 1995. Dictionar biblic, (editia a 1I-a, publicat
in Romania de Societatea Misionarda Romana). Oradea: Editura Cartea Crestina.

Eliade, Mircea. 2007. Incercarea labirintului. Convorbiri cu Claude-Henri Rocquet (Traducere Doinea Cornea).
Bucuresti: Editura Humanitas.

Eliade, Mircea. 2010. Mituri, vise si mistere (Traducere de Maria si Cezar Ivanescu). Bucuresti: Editura Univers
Enciclopedic Gold.

Mincu, Stefania. Nichita Stanescu intre poesis si poiein. 1991. Bucuresti: Editura Eminescu.

Manolescu, Nicolae. 2001. Nichita Stanescu, in Literatura romdna postbelica. Lista lui Manolescu, 1, Poezia. Brasov:
Editura Aula.

Spiridon, Vasile. 2003.Viziunile , invinsului de profesie” Nichita. Cosmicitate in lirica stanesciand. lasi: Editura
Timpul.

Stanescu, Nichita. 1985. Ordinea cuvintelor (1, 11), Cuvant inainte de Nichita Stanescu, prefatd, cronologie si editie
ingrijita de Alexandru Condeescu cu acordul autorului. Bucuresti: Editura Cartea Roméneasca.

Stanescu, Nichita. 1990. Fiziologia poeziei. Proza si versuri 1957 - 1983, Editie ingtijita de Alexandru Condeescu cu
acordul autorului. Bucuresti: Editura Eminescu.

Turcea, Daniel. 1978. Epifania. Poezii (Postfatd de Artur Silvestri. Colectia ,,Hyperion”). Bucuresti: Editura Cartea
Romaéneasca.

BDD-V1782 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:38 UTC)


http://www.tcpdf.org

