22 / Sorina Sorescu, Melitta Szathmary, Nicu Panea (coord.)

LA DIALECTIQUE ACTION/ PASSION ET RAISON/PASSION
DANS LES CULTURES ANCIENNES ET MODERNES

Ioana-Rucsandra DASCALU
Assistante universitaire docteur, Université de Craiova,
rucsicv@yahoo.com

L’étude des passions signifie avant tout 1’un des sujets les plus fréquentés de nos jours, en tant
que théme privilégié des traités de rhétorique et d’argumentation. On a affirmé que les émotions
représentent un point sensible dés I’Antiquité jusqu’ a I’ Epoque Moderne, parce qu’ on a toujours
cherché les moyens de chasser les passions dangereuses et négatives et de maitriser les émotions
(Tausiet/ Amelang 2009:10).

1.1. Les passions dans I’Antiquité gréco-romaine

On considére qu’un discours sérieux sur les passions devrait commencer par 1’Antiquité
grecque, par la Rhétorique d’Aristote, un monument de la pensée du grand philosophe, dédiant le
II*™ livre de son traité aux passions, qu’il définit principalement par I’antithése: elles sont
accompagnées par la douleur ou par le plaisir (gr. lu¢ph/ h¥donh¢) et en sont énumérées les
similaires, de méme que les contraires: la furie, la piété, la peur et ainsi de suite (olrgh¢, edleoj,
fo¢boj kaif odsa adlla toiaucta) (Arist., Rhétorique, 11, 1378 a). Cette maniére de définir par les
contraires, proposée par le philosophe de Stagyre, sera utilisée aussi par René Descartes, lorsqu’il
définit les passions: chez Aristote, la passion est: «ce qui, en nous modifiant, produit des
différences dans nos jugements et qui est suivi de peine et de plaisir. Telles sont, par exemple, la
colére, la pitié, la crainte et toutes les autres impressions analogues, ainsi que leurs contraires »
(Arist., Rhétorique, 11, 1378 a). La définition des passions par 1’antonymie sera reprise au XVII®™
siécle, quand Descartes énonce chaque passion avec son contraire, le philosophe essayant d’aider
ses lecteurs a cohabiter avec les passions et a les modérer.

Chez Aristote, la persuasion (gr. tof pigano¢n Arist., Rhétorique 1355 b) s’obtient en dirigeant les
paroles en vue d’obtenir des émotions (eilj pa¢qoj u¥pof touxt lo¢gou Arist., Rhétorique 1, 1356 a).
Aristote définit les passions selon le sens positif ou négatif qui les accompagne, énoncant des
similitudes, de méme que des contraires oAdsa adlla toiaudta, kaif taf tou¢toij e'nanti¢a (Arist., Rhétorique,
1I). Ce sont des définitions en noir et blanc, qui reflétent le coté moral et sensoriel des émotions.

Plus tard a Rome, chez Cicéron, les passions ont ¢té aussi introduites dans les traités de
rhétorique: elles sont associées au bien et au mal, aux meeurs, a la conduite (Cicéron, De Oratore, 1, 10).

Le but du bon orateur c’est de faire appel aux émotions et aux passions du public: la furie ou
la haine et leurs contraires: la douceur et la piété (Cicéron, De Oratore, 1, 12). En caractérisant le
célébre Périclés, dans le traité Orator, Cicéron pensait qu’il était brillant et qu’il connaissait trés
bien les moyens d’attiser et de controler les passions, ce qui était essentiel dans 1’éloquence
(Cicéron, Orator, IV). Dans I’ceuvre de Cicéron, les théoriciens ont retrouvé quatre passions de
base: la peur, le désir, le dégot, le plaisir ou la joie (Tausiet/ Amelang 2009:10). Dans les traités
cicéroniens, la connaissance des passions et des méthodes de les attiser est une condition obligatoire
que doit accomplir le bon orateur. Sans connaitre les caractéres humains, les moyens d’apaiser les
esprits, 1’orateur ne pourra pas aboutir a la vraie persuasion (Cicéron, De Oratore, XII). Dans 1’
Orateur (Cicéron, Orator), Cicéron plaidait pour 1’éducation philosophique de 1’orateur, énongant
comme exemple le dialogue Phédre, ou Socrate affirmait que Périclés avait surpassé les autres

BDD-V1776 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:57:50 UTC)



Actele conferintei internationale de stiinte umaniste si sociale ,, Creativitate. Imaginar. Limbaj” | 23

orateurs parce qu’il avait été¢ 1’éléve du physicien Anaxagore, duquel il avait appris beaucoup
d’informations, devenant un excellent spécialiste dans les moyens oratoires de provoquer les
passions variées (Cicéron, Orator, IV).

C’est le deuxiéme livre du traité De oratore que Cicéron consacre a 1’étude des passions, qui
sont si importantes dans 1’oratorie. Celles-ci sont énumérées dans le contexte des réactions suscitées
chez les juges, par des paires d’antonymes: aimer ou hair, sauver ou condamner, craindre ou
espérer, éprouver la sympathie ou 1’aversion etc. (Cic., De orat., 11, 44, 185).

Le sujet des passions touche aussi au probleme du style et des tonalités (le bas-le moyen-le
haut), autant que Cicéron recommande 1’adaptation des moyens passionnels au sujet présenté: il faut
que ceux-ci aient la méme mesure:

De orat., L1, 205: Nous risquerions de nous rendre ridicules ou odieux, si nous allions nous
hausser sur le cothurne tragique pour parler de bagatelles ou essayer d’arracher de vive force ce
qu’il n’est méme pas possible d’ébranler.

11 faut se contrdler les sentiments et faire correspondre chaque sentiment au sujet exposé: une
comédie ne peut pas étre accompagnée par la tristesse ou par la mélancholie.

Une autre différence est celle entre higikogn et paqhtikogn, le premier élément désignant les
caracteres, les tempéraments, I’autre signifiant 1’appel aux émotions, aux sentiments, aux passions,
étant qualifié comme «le triomphe de I’éloquence» (Cic., Orator, XXXVII 128). Le paghtiko¢n est
caractéris€ comme «violent, ardent, impétueux, enlevant le succes (...) irrésistible». Les sentiments
s’adaptent aux parties du discours oratoire: dans ’accusation s’emploient «des sentiments violents »,
tandis que dans les plaidoyers on fait appel «aux sentiments doux» (38.131), ce qui montre qu’afin
d’éveiller chaque sentiment on dispose de moyens expressifs différents.

Dans les Tusculanes, traité philosophique en consonnance avec la doctrine stoique, Cicéron
considere que le sage n’est pas frappé par les maladies, par les troubles ou par les passions sauvages
et féroces (Cicéron, Tusc. Disp. IV, 13 -15), parce qu’il sait comment les tempérer.

Chez Thomas d’Aquino ont été repérées onze passions, groupées en deux classes: les passions
concupiscibles (I’amour, la haine, le désir, 1’aversion, la tristesse) et irascibles (I’espoir, le
désespoir, la hardiesse, la peur et le courage). A 1’époque contemporaine, Paul Ekman identifie dix-
sept passions, soit positives soit négatives (Tausiet/ Amelang 2009:10).

1.2. Les passions au Moyen Age

En latin médiéval, la définition du mot passio contient plusieurs sens religieux, désignant la
souffrance de Jésus-Christ ou bien d’autres notions religieuses, puis des sens pathologiques,
décrivant aussi des pensées et des préoccupations négatives: mala cogitatio, quam quis in mente
uolutat (Du Cange 1883-1887).

Plus précisément, le mot passio dénomme la féte du dimanche qui précéde le dimanche des
Rameaux (le cinquieme dimanche du Caréme). Toujours dans la tradition religieuse, le mot signifie
le martyre de Jésus-Christ, aussi le crucifix, les faits d’un saint et la cinquiéme partie des neuf dont
est partagée 1’hostie dans le rite des Mozarabes.

Le deuxiéme sens est médical, désignant toujours une maladie ayant des causes mystiques:
I’aveuglement et la fiévre.

Le troisiéme sens est moral, définissant la passion comme tendance négative ou mauvaise intention.

Le quatriéme sens est celui de nourriture, de repas.

Dans le sémantisme du mot latin passio au Moyen Age pour toutes les quatres significations
reste le noyau commun de nature mystique et religieuse. Si dans I’ Antiquité le verbe patior, pati,
passus sum dénommait la souffrance, le fait de rester passif, de supporter, la culture médiévale est
intégralement influencée par les mouvements mystiques, tandis que 1’époque moderne, remplacant
la dépendance de la religion par les idéaux de la science, réussit a trouver dans « la passion » un
puissant intérét, un puissant désir envers un objet.

BDD-V1776 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:57:50 UTC)



24 / Sorina Sorescu, Melitta Szathmary, Nicu Panea (coord.)

Dans le dictionnaire de C. Du Cange toute la famille lexicale de passio, respectivement:
passionabiliter, passionarius, passionale, passionalis, passionate, passionaticus, passionatus,
passionitae sont extraits des écrits religieux.

Dans les dictionnaires du frangais moderne ce sont les sens «de fait subi, supporté ou de vif intérét
pour quelque chose » qui prédominent, ce qui, d’ailleurs, ne s’éloigne pas trop de la maniere dont le
philosophe René Descartes envisage les passions dans les Passions de I’ dme, au XVII*™ siécle.

Dans I’article du 7LF, tout comme dans le dictionnaire de latin médiéval, le premier sens
donné est celui religieux, de souffrance christique trés intense ou, par allusion au sens chrétien, le
mot acquiert celui de «grande souffrance». Le deuxiéme sens est philosophique et physiologique, a
partir d’Aristote. Avec ce sens, la passion (gr. pa¢qoj) se retrouve parmi les dix catégories de
Descartes dans son Traité, conservé jusque dans la philosophie moderne. Dans cette catégorie
pourrait s’inclure la terminologie grammaticale, ou la voix active s’oppose a la voix passive.

Le troisiéme sens est du domaine des sentiments, ou le trait caractéristique est 1’exagération
dans les tendances affectives et le dernier sens est celui d’attrait et de vive préoccupation pour une
activité ou pour un objet.

Au Moyen Age, la passion dénommait une espéce du genre dramatique, ol on représentait des
épisodes du Calvaire et de la Résurrection de Jésus-Christ, timidement au XIV®™ siécle, quand on
surprenait seulement la Semaine Sainte, fortement au XV*™ siécle, quand on commengait avec la
Création de I'univers, aboutissant a 1’histoire contemporaine de France. Dans ces textes a contenu
religieux les personnages étaient la Vierge, Jésus-Christ et des figures bibliques (Voicu 2001:192 -
197).

1.3. Les passions dans le théitre classique et en philosophie

Le retour au classicisme gréco-romain se passe au XVII®™ siécle frangais, quand les auteurs
de tragédies, empruntant des sujets et des personnages du théatre ancien grec, présentaient et
suscitaient des sentiments et des émotions hors du commun, exacerbés. Quoique publiés au XVII*™®
siécle, le traité de Descartes et la tragédie classique francaise proposent des visions différentes sur
les émotions: d’un co6té, la philosophie recommande a I’homme de tempérer ses passions, tandis que
la tragédie montre des personnages qui dépassent toute mesure dans leurs sentiments: chez Racine,
Phedre, le personnage qui donne le nom de la pi¢ce, définit ce qu’elle ressent « fureur »: en tombant
amoureuse de son beau-fils, Phedre a accompli un hybris, elle-méme comparant cette passion
dévorante a un feu fatal, qui se répandait dans tout son sang (Acte II, Scéne V). Cette passion qui
dépassait les bornes morales était percue comme un feu qui envahissait: un feu funeste, dit Phédre
(Acte V, Scéne derniére), qui I’ a poussée a I’inceste, a un amour interdit et excessif. La sortie du
Moyen Age apporte la quéte des limites humaines et I’ éducation morale par des exemples tirés de
la civilisation classique gréco-romaine, si attentivement observée.

Dans les cadres de la méme espéce dramatique, la tragédie, Pierre Corneille propose autres
acceptions sur les sentiments vécus par les personnages. La plus connue tragédie, Le Cid (1637),
inspirée par les écrits populaires espagnols, tels Romancero del Cid (1612) et par I’ceuvre de
Guillén de Castro Las Mocedades del Cid (XVII*™ siécle) (Cantarea Cidului 1979:5-6), déploie le
conflit entre la raison et la passion: Chimeéne est écartelée entre 1I’amour pour Rodrigue, son fiancé
et le désir de venger son pere, tué par son bien-aimé: continuer d’aimer son plus grand malfaiteur,
voila le dilemme auquel se confronte 1 héroine:

« Chiméne: C’est peu de dire aimer, Elvire: je ’adore;

Ma passion s’oppose a mon ressentiment;

Dedans mon ennemi je trouve mon amant;

Et je sens qu’en dépit de toute ma colére,

Rodrigue dans mon coeur combat encore mon pére;

Il ’attaque, il le presse, il cede, il se défend,

Tant6t fort, tant6t faible et tantot triomphant (...) » (Le Cid, Acte 111, Scéne 3).

BDD-V1776 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:57:50 UTC)



Actele conferintei internationale de stiinte umaniste si sociale ,, Creativitate. Imaginar. Limbaj” | 25

A son tour, Don Rodrigue se confronte & un dur choix entre ’amour pour Chiméne et 1’
honneur offensé de son pére:

(Le Cid, Acte 1, Scéne 5): « Il faut venger un pére, et perdre une maitresse
L’un m’anime le cceur, 1’autre retient mon bras ».

Par sa maniére d’envisager les passions, Corneille a été rapproché du philosophe René
Descartes, vivant - il est vrai - au méme siécle (XVII*™ siécle), tous les deux luttant contre 1’excés
et trouvant des moyens d’apaiser les passions et de tempérer les esprits. Dans 1’ceuvre
philosophique se retrouvent plusieurs chapitres sur la générosité: car c’est elle la qualité qui, selon
le dire des critiques (G. Lanson ou P. Bénichou) (Histoire de la littérature 1982:206), rapproche
Descartes et Corneille, bien que si éloignés comme sujet. Commengant par 1’étymologie latine du
mot generosus, c’est-a-dire « de bonne race » (Descartes 1996:195), le philosophe associe la
générosité a la volonté de bien agir et a la vertu (Art. 153)(Descartes op. cit.:195), au contrdle de ses
impulsions. Selon Descartes, pour le généreux, I’intérét de I’autre est plus important que son propre
intérét, ce type de caractere aboutissant a parfaitement maitriser ses passions:

« Art. 156: Et pour ce qu’ils n’estiment rien de plus grand que de faire du bien
aux autres hommes et de mépriser son propre intérét pour ce sujet, ils sont toujours
parfaitement courtois, affables et officieux envers un chacun. Et avec cela ils sont
entierement maitres de leurs passions; particulierement des désirs, de la jalousie et de
I’envie... » (Descartes 1996:197).

Descartes lie la raison au libre arbitre, grace a la volonté bien dirigée, qui pousse 1’individu a
bien agir: la raison est la juste mesure, la limite mise devant toute passion. La générosité signifie
aussi la justice, car elle a été comme I’inclination a rendre a chacun ce qui lui appartient (Idem, op.
cit., Art. 164).

Les critiques (G. Lanson ou P. Bénichou) ont rapproché la générosité descartienne de celle
cornélienne, I’interprétant comme triomphe de la raison intelligente sur les passions aveugles
(Histoire 1982:206), I’homme franchissant ainsi les limites du fatalisme.

Bibliographie

Aristotele. 2011. Retorica, Intoduzione di Franco Montanari, A cura di Marco Dorati, Testo originale a fronte. Milano:
Oscar Mondadori.

Cantarea Cidului. 1979. Traducere, prefata si note de Eugen Tanase, Editie ilustrata de Marcel Chirnoaga. Bucuresti:
Editura Univers.

Cicero, Marcus Tullius. 1973. Opere alese, 3 vol., editie ingrijitd de G. Gutu. Bucuresti: Editura Univers.

Cicéron. 1922. De I’Orateur. Livre premier, texte établi et traduit par Edmond Courbaud. Paris: Les Belles Lettres.

Cicéron. 1927. De I’Orateur. Livre deuxiéme, texte établi et traduit par Edmond Courbaud. Paris: Les Belles Lettres.

Cicéron. 1921. L’ Orateur/ Du meilleur genre d’orateurs, texte traduit par Henri Bornecque. Paris: Les Belles Lettres.

Corneille, Pierre. 2012. Le Cid, Préface, commentaires et notes par Christian Binet, Paris: Le Livre de Poche.

Du Cange, et al.. 1883-1887. Glossarium mediae et infimae latinitatis. Niort: L. Favre. http://ducange.enc.sorbonne.fr
(édition en ligne).

Descartes, René. 1996. Les Passions de [’dme, Introduction, notes, bibliographie et chronologie par Pascale D’ Arcy.
Paris: GF Flammarion.

(sous la direction d” Angela lon). 1982. Histoire de la littérature frangaise. Bucuresti: Editura Didactica si Pedagogica.

Racine, Jean. 2005. Phédre. Milan: La Spiga Languages, texte intégral.

Tausiet, Maria et James S. Amelang, eds. 2009. Accidentes del alma (Las emociones en la Edad Moderna). Madrid:
Abada Editores.

Voicu, Mihaela. 2001. La littérature francaise du Moyen Age Xem-XVéme sigcles, Présentation et choix de textes.
Bucuresti: Editura Universitatii din Bucuresti.

BDD-V1776 © 2014 Aius PrintEd
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:57:50 UTC)


http://www.tcpdf.org

