
Actele conferinței internaționale de științe umaniste și sociale „Creativitate. Imaginar. Limbaj” / 17 

TRANSDISCIPLINARITATEA:  
O METODOLOGIE ŞTIINŢIFICO-FILOSOFICO-POETICĂ 

Marian Victor BUCIU 
 

 
Rezumat 

Nu un manifest politic, nici literar, ca T. Tzara ori I. Isou, face acum românul ploieștean B. Nicolescu. 
Nici numai unul limitat filosofic. Sau logic. Este unul metodologic. Incitare la schimbare de proceduri în 
gândire, logică, metodă.  

O expresie a unei gândiri fuzionante este aceasta despre transdisciplinaritate, ca metodologie holistică, 
științifică, filosofică, poetică. 

Luat global, citim un manifest (un apel!) în apărarea naturii, fără implicații ideologice directe, 
ecologiste.  

Acest text este desprins dintr-o secțiune a unui eseu cu titlul deocamdată provizoriu Basarab 
Nicolescu, mutantul transdiciplinar. 

 
 
Mă întorc la sumarul volumașului lui Basarab Nicolescu, Transdisciplinaritatea (manifest), 

1996, Éd. du Rocher, 1999, Ed. Polirom, Iași, trad. de Horia Mihail Vasilescu. Ce constat este o 
alcătuire coerentă, dar nu tocmai evidentă. Uneori mă întreb de ce trece autorul de la ceva la cu totul 
altceva, dar admit că o gândire fuzionantă precum aceea despre transdisciplinaritate, ca metodologie 
holistică, științifică, filosofică, poetică, nu are aceleași praguri ca una adversativă. Adversativ 
neeliminat, integrat și dispus la unificare. Iată cum își ordonează autorul (de)mersul. Întâi – 
conformist? – clarifică și alertează. Trece brusc la denunțarea scientismului. Introduce atât cât e 
necesar în cuantică și „realitățile” acesteia. Coboară și teoretizează dualitatea unitară prin plastica de 
tip concretist despre bastonul care încape între două capete. Evidențiază pluralitatea și complexitatea 
existentului, în fapt admise de toate metodologiile semnificative. Ajunge la metodologia proprie, 
transdisciplinară, înțeleasă ca nouă viziune și unitate deschisă a existentului, undeva spre sfârșitul 
primei treimi a manifestului. Retrasează raportul dintre extincție și înviere. Descrie și definește omul 
autodepășit, un alt supraom. Face examenul critic al tehnoștiinței și ciberspațiului. Pledează, biologic 
și artistic, pentru preeminența femininului și respectiv pentru poetizarea ontologică. Intră din scurt, 
dar acut, în ideologia totalitară, de cult al liderului. Mai ia în discuție un raport, pe cel dintre știință și 
cultură. Începe să reconceptualizeze în chip „trans”(disciplinar). Întâi transculturalul, dincolo de 
narcisism și egoist, răsfrânt în alteritate. Semnalează inautentificarea în „devianță și derive” a meto-
dologiei propuse. Augmentează, conformist la prima vedere, într-un mod atributiv, transdisciplina-
ritatea, în orizont științific (rigoare), filosofic (deschidere), etic și, poate involuntar, ideologic 
(toleranță). O altă secțiune discută transreligiosul (al doilea trans) centrat asupra sacrului. Alta: 
educația. De aici a pornit psihologul J. Piaget în 1970, iar calea s-a amplificat. Încheie cu al treilea 
trans, din sumar, trans-umanismul. Anexează carta comună a metodologiei logicii terțiare aplicată la 
miile de discipline atestat universitar; se pare că în număr de opt spre nouă mii. 

Demersul său esențial devine o cerere insistentă, într-un registru de constantă gravitate. 
Manifestul pare un apel. Apelul nu este de rugă comună, dar de împărtășire interogativă. Există și o 
condiție, enorm de provocatoare și de pretențioasă: la răspândire față de toată reflecția anterioară și 
de regândire, de înnoire a cugetării. (De)mers, va să zică, întemeietor. Autorul este, se dorește, un 
temelier. Mie mi-ar aminti de departe pe Meșterul Manole. Reia mitul reînceputului. Îl reia de la un 
(pretins, de o întreagă lume) sfârșit, apocalips. Dar se pare că modelul (re)constructiv nu este numai 
al nostru. Există și la cei care duc ciclurile la limită, mai lent și mai organic decât noi, cei care 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:55 UTC)
BDD-V1775 © 2014 Aius PrintEd



18 / Sorina Sorescu, Melitta Szathmary, Nicu Panea (coord.) 

facem recurs adesea când abia începe cursul. O mutarea de gândire și o interogație infinită, iată pe 
scurt programul său supraomenesc, pe care el, însă, îl consideră cât se poate de omenesc. 

Nu un manifest politic, nici literar, ca T. Tzara ori I. Isou, face acum românul ploieștean B. 
Nicolescu. Nici numai unul limitat filosofic. Sau logic. Este unul metodologic. Incitare la schimbare 
de proceduri în gândire, logică, metodă. Afirmare urgentă, neclătinată, legalistă, constituționalistă la 
modul cel mai cuprinzător; de fapt, pretins total, absolut. Un manifest lovește, după cum se știe și se 
așteaptă, precis și definitiv. E proclamație, nu exclamație sau aclamație, cu toate că și acestea îl 
servesc pe parcurs. Partea de apel la lupă, la revoltă mai slăbește ceva din manifest. Cere eventual 
un ajutor, cheamă în sprijin, dar se poate și la ordine, roagă umil, dar poate și imperativ. Se combină 
mai cu un îndemn, mai cu o strigare… O mai știm bine cum ideologiile totalitare practică 
hotărârile-apeluri: citești și iei act de decizia care a fost luată fără să și se lase calea de împotrivire 
sau abținere.  

De această dată, manifestantul ori apelantul este un autor. Scrisul rămâne acțiunea lui, care, 
firește, nu a început cu acest „manifest”. El ne avertizează neîntârziat că transdisciplinaritatea „are 
„caracter planetar”. Prinde virtualul ca real. Nimeni nu va scăpa, nu scapă deja, de răzgândire, 
regândire și întrebările sui generis. Sau cu răspuns trecător. Iute luate sau împinse de noile întrebări. 
Într-o lume în care nu va exista om care să nu (se) tot întrebe, înainte, dar se pare că mai ales în 
timpul și după grefa de răzgândire-regândire. Calea a început de ani buni să fie ocupată de mai 
mulți interesați, care nu-și pun, se pare, problema dogmei mărturisite și împărtășite și a libertății de 
manifestare. Nu și-o pun, problema, nici acum, după manifestul fizicianului, filosofului și 
analistului literar român. De la Ploiești, reamintesc, și nu întâmplător de la Ploiești, care vrea, ca la 
el acasă, să întoarcă de pe cale, metodic, lumea largă…  

A luat termenul de-a gata, ne spune onest și de când exista, din 1970, și cine l-a pus în uz 
(Jean Piaget, apoi Edgar Morin, Eric Jantsch), unde a fost mai întâi util (în „educație”, învățământ). 
El însă i-a mutat sensul și scopul. De ce un cuvânt care înseamnă ceva n-ar putea să însemne nu 
doar și altceva, dar chiar ceva cu totul diferit, ca să nu zic tocmai opus. E vremea când prefixele 
fixează și răsfixează cuvintele. Se lasă întoarse ca o mănușă. Pot totul din ceea ce vor utilizatorii lor. 
Nu toate prefixele sunt reactivate iar dacă faptul s-ar întâmpla, ar fi o adevărată revoluție a limbii, a 
limbajului. Ştim ce poate, din ce se vrea, prefixul post: închide, deschide, continuă. Iată-l acum și pe 
trans. Fusese angajat energic ca să dea sensul de mulțime și de legătură între părți diverse care 
admit unitatea: pluri- și inter-disciplinaritate. Același termen cu același prefix atât pentru cantitate 
ori număr, cât și pentru relație. Dar nu din revoltă pentru începutul său de polivalență îl adoptă noul 
gânditor. De fapt, îl împrumută ori îl sustrage. Vom afla și explicația semantică ori chiar 
conceptuală, logică și gnoseologică, în expunerea sa impozantă. Recunoaște evidența că termenul e 
făcut să încurce, la propriu, limba, e „greu de rostit”. Nu putem ști dacă toate limbile în aceeași 
măsură. Poate că pentru unele cu lexic care pune obstacole aparatului fonator, cum spun lingviștii, e 
o bagatelă ori chiar o plăcere să-l tot repeți. Ne asigură însă numaidecât că este un „cuvânt de o 
frumusețe virginală”. Frumusețe organică sau (și) estetică? Expresia mă trimite la Arghezi, la 
arătata lui frumusețe nouă, îmbietoare, proaspătă, de botez, nuntă și, iată, de feciorie. Pe scurt, un 
cuvânt temeinic, marcator de renaștere. În care el pune totul: încredere manifestă, în două cuvinte. 

Ne spune apoi că manifestul este o mărturisire de fizician teoretician și de acțiune, condusă 
într-un centru de studii, legitimat printr-o Cartă, în1994. Mărturisire nu pare nici el un cuvânt din 
aria științelor. Mai frecventat e de religii, teologii, etici, estetici. Trebuie să ne obișnuim cu gândul 
că acesta nu este decât un manifest ca formă, deci luăm aminte să nu ne gândim la politică sau artă. 
Calea (metoda) aceasta de comunicare, prin manifest, nici nu este o opțiune pur personală. I-au 
hotărât-o afinii cei mai apropiați și, presupun, persuasivi. Manifestul ajunge, așadar, o rapidă 
alegere formal retorică. Ştiința vorbește publicului specializat sau interesat prin tratate, laborioase, 
lungi, amănunțite. Impactul rămâne nu doar limitat, dar și mai puțin sigur, prin expresia tratatului, 
pe când „forma axiomatică a unui manifest permite înțelegerea intuitivă”. O dificultate rezolvată de 
limbaj, într-un stil de manifest, concentrat, litotic. Receptorul la care se face apel ar fi, înțeleg, nu 
neapărat specializat, nu unul apt de inducție, dar de abducție și deducție (dacă ele n-ar fi eludate 
odată cu logica dislocată de o nouă logică).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:55 UTC)
BDD-V1775 © 2014 Aius PrintEd



Actele conferinței internaționale de științe umaniste și sociale „Creativitate. Imaginar. Limbaj” / 19 

Dincolo de preluarea la sugestie străină a formei de manifestare a gândirii aici, opusculul este 
semnat personal: „prezentul manifest este scris în propriul meu nume și nu angajează decât propria-
mi conștiință”. Dar demersul anterior a fost, cum rămâne și pe mai departe, comun, colectiv. Ar fi 
de așteptat replici, comentarii, mai întâi, tocmai din grupul transdisciplinar, al căror membrii, unii 
măcar, se lasă anihilați, substituiți. Aceasta este problema oricărui demers de grup, mic sau mare. O 
altă precizare: scrie „dincolo de orice dogmă și ideologie”. Afară, eventual, de cele create sau 
sugerate de propria lucrarea. Promisiune uriașă. Vom vedea cât de strașnic menținută. 

Luat global, citim un manifest în apărarea naturii, fără implicații ideologice directe, 
ecologiste. Cu toate că pledează undeva, totuși, pentru ecologia transdisciplinară. Premisele, baza se 
află în două puncte științifice tari, cuantica și informatica, întrucât ele au răsturnat și au rupt 
cunoașterea, devreme ce amândouă sunt privite ca două autentice, mari revoluții, ale secolului 20. E 
drept că evoluția și revoluția nu sunt în concepția sa antinomice, ele fuzionează pe acel plan 
superior de realitate, unde ademenește tropismul logic inclusiv al terțiarului, noua logică, preluată și 
ajustată, de la Ştefan Lupașcu. Cunoașterea este reorientată sau readusă spre interioritatea tradițio-
nală, antică, greacă, socratică. Sinele a pierdut în cunoaștere în favoarea acumulării de informație. 
Deși cunoașterea începe din sine, cu sine, abia ulterior tinzând spre totalitate. Mă-ntreb, colateral, 
dacă nu putem spune, ca Proust despre lectură, când citim (cunoaștem) pe noi ne citim (cunoaștem). 

Dacă știința este realitatea, normalitatea, natura, scientismul este falsul, absurdul, patologicul 
cultural. Alegerea ajunge deci lesne deductibilă. Este antiscientistă, manifestând împotriva tendinței 
probate de autodistrugere a naturalului, transformat de la rădăcină, alterat genetic, dintr-o pornire de 
putere oarbă și surdă la urmări, de vanitate a maleficului activist. Însă scientismul nu este 
(r)evoluție. Pentru că el rupe cu tot trecutul. Vina n-ar fi ultra-modernă, avangardistă (schimbare 
superlativă, deplină), dar postmodernă. B. Nicolescu acuză, odată cu uitarea trecutului, abandonul 
postmodern. Pentru el, post echivalează, cât se poate de cuminte și de logic, gramatical, cu după. 
Prezent absolut, nimic anterior. Teoretizat și el amfibologic, postmodernismul ar fi putut să treacă 
într-un plan de realitate lărgit, unificator, propriu logicismului amfibologic, terțiar, în celelalte 
conceptualizări ale postmodernului: ambele de întoarcere, fie în premodernitate, fie într-o 
modernitate moderată. Alarma lui B. Nicolescu descoperă exclusiv un postmodernism ideologic și 
scientist, fie exclus, fie transformat malefic în orizont epistemologic. Dar și „Modernitatea este 
mortiferă”, totul apare în post, apocaliptic, sfârșit. 

Cuantica depășește integrator fizica clasică, dar își manifestă diferența radicală față de ea. 
Păstrează credința în progres, optimismul acesteia. Apelantul înțelege de ce au fascinat 
continuitatea, cauzalitatea locală (de la Aristotel, fără cauzalitatea formală sau cea finală) sau 
determinismul. Natura existentului a fost uitată și alterată în esența ei, care era fertilă, feminină. Ea 
trebuie reconstituită, după dominația virilă. Din prudență și toleranță, poate, lipsește, din această 
anamneză a feminității, atitudinea față de feminism. Ideologiile politice sunt trecute în contul 
scientismului. Marx, Engels, nominalizați, împreună cu marii lideri nefaști care le-au succedat, au 
fost niște scientiști, pretinzându-se atotștiutori, stăpâni pe legile definitive de tip economic și social. 
Manifestantul scriptural repetă lucruri bine știute, din care nu s-au învățat prea multe, despre 
dogme, ucideri, revoluții, ideologii, idei generoase devenite criminale, iluzie, regres, subiectul ajuns 
obiect. Viciul fundamental al scientismului ar fi ignorarea existenței nivelurilor sau treptelor de 
realitate. Scientismul se limitează abuziv și ignorant la o realitate singulară, pe care pretinde să o 
stăpânească. Ştiință, ca să nu decadă în scientism, se manifestă împreună cu conștiința. Cunoașterea 
(se) implică în limbaj(e). Un cap de pod în clarificarea instrumentului de transmitere epistemologică 
este Galilei, cel care a constatat că limbajul matematic nu e natural.  

Ştiința se înnoiește când Max Planck descoperă discontinuitatea energiei (materiei universale) 
în fizică. Mecanica cuantică e impusă de Planck, Bohr, Einstein, Pauli, Heisenberg, Dirac, 
Schrödinger, Born, de Broglie, care au cu toții și o solidă cultură filosofică, îndreptățind ca atare o 
filosofie a științei. Abolirea pluralității, inseparabilitatea opun cuantica macrofizicii. Toate distan-
țele interacționează cuantic. Omul s-a denaturat prin separare și azi ne aflăm „foarte departe de 
inseparabilitatea umană pe mica noastră planetă”. Lumea cuantică se întemeiază pe indeterminism, 
dar nu pe imprecizie. Cuatatonii sau ecuațiile cuantice nu se pot determina exact în spațiu și timp. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:55 UTC)
BDD-V1775 © 2014 Aius PrintEd



20 / Sorina Sorescu, Melitta Szathmary, Nicu Panea (coord.) 

Ordinea vizionată în cuantică ar fi: și sau nici hazard, și sau nici necesitate. Teoria haosului nu mai 
consună cu cuantica, ea se atașează macrofizicii. 

Cum este (re)cunoscută realitatea? Ea face obiectul unor probe diferite, concrete sau abstracte, 
de laborator sau de gândire și instrumentare în limbaj. „Eu înțeleg prin Realitate, în primul rând, 
ceea ce rezistă experiențelor, reprezentărilor, descrierilor, imaginilor ori formalizărilor noastre 
matematice.” Realitatea este un produs al naturii. Natura o înființează. De aici invocarea unui 
demers filosofic (clasic), ontologic. „Suntem nevoiți să redăm noțiunii de Realitate o dimensiune 
ontologică, în măsura în care Natura participă la ființa lumii.” Omul încorporează ambele structuri 
fizice, veche și nouă. „Corpurile noastre au o structură macrofizică și în același timp una cuantică.” 
Pentru cuantică, universul este pur material. Așa numita săgeată a timpului trasează existența 
dinspre naștere spre moarte. Timpul este însă (i)reversibil, confirmă unificarea într-un plan superior 
de realitate și atrage refuzul dogmei unicului nivel de realitate. Timpul este unic, viu, 
netemporalizat, prezentul de pildă rămâne indefinibil.  

Existentul apare normat iar norma este cea care îi face ordinea. Normă și logică sunt 
substituibile. În orice caz, logica este normă. Cum schimbarea rămâne continuă, logica se modifică 
și ea. Logicile formale au încercat extinderea logicii clasice. Logicile cuantice, Birkhoff, van 
Neumann, lucrează spre rezolvarea paradoxurilor produse de mecanica cuantică, pentru creșterea 
predictibilității. Logica nu se schimbă autonom, abstract, neverificabil. E cazul și parțial necazul 
pățit de românul vizionar în domeniu, Ştefan Lupașcu, cu axioma terțului inclus (T este și A și non-
A). Această nouă logică, noncontradictorie, operează doar în relație cu conceptul nivelurilor de 
realitate. T există la nivelul cuantic al Realității, la nivelul cuatatonilor uniți și nu al particulelor 
separate. Logica are efecte, ea vede și explică existentul. Cea a terțului inclus se aplică la 
complexitatea existentului (re)cunoscut în întregul tuturor părților sale semnificative. Complexitatea 
se află și în natură și în mintea umană. Inclusivismul logic este afirmat drept inteligent, benefic și 
generos. Revine imaginea bastonului care poate fi apucat aidoma de oricare dintre cele două capete. 
Exclusivismul logic (tertium non datur) s-a dovedit catastrofal (un baston apucat de un capăt pentru 
a lovi cu celălalt) în exercițiul public, social și politic. Logica binară este văzută în chip de orbire a 
minții. Iluminatoare apare logica lui trei, a lui trans, extinsă peste dualitate, a terțul inclus în mod 
secret sau tainic, misterios, în așa numita zonă de nonrezistență. Lumea nu poate fi dihotomizată, ea 
este plurală, complexă („O realitate multi-schizofrenică complexă”), există dincolo de cele patru 
dimensiuni evidente. Va trebui să ținem și socoteala unor quarci, leptoni, mesageri. Sau să luam 
seama că hadronii, particule cu interacțiuni tari, sunt substituiți de quarci. Să nu rămânem străini de 
principiul bootstrap în interacțiunile tari, care spune că toate particulele sunt fundamentale și există 
concomitent. Şi nici de teoria supercorzilor din fizica particulelor. Bootstrap-ul este, după alte surse, 
un proces de unificare a sensului unui set diferențiat de metafore, sensul final fiind de autosusținere 
ori de autogenerare zisă neutrală. Despre teoria corzilor – e drept că nu a supercorzilor – am mai 
citit undeva că ea admite posibilitatea unui mare număr de universuri posibile, a unui univers plural.  

Manifestul încearcă să nu ne complice, el vrea doar să explice, cunoașterea unui nou drum 
expansiv de înțelegere a tuturor lucrurilor. Credința omului de știință este într-o obligatorie viziunea 
transdisciplinară, cuprinzătoare și adecvată. Cine mai poate atinge condiția reală de erudit? „Un 
Pico de la Mirandola este de neconceput în epoca noastră.” Ceea ce nu este deloc o opinie de 
propensiune majoritară. E de ajuns să spun că George Banu1, compatriot și însoțitor în exilul 
comunist în Franța, cu care așadar comunică, îl numește pe Basarab Nicolescu tocmai un Pico de la 
Mirandola.  

E posibil și de dorit dialogul între domenii diferite, constată, repetat, și B. Nicolescu. Deși nu 
este nevoie, acest dialog există, este chiar preferat, inter-, pluri-disciplinar. E-n favoarea întâi a 
disciplinelor. Nicolescu rămâne atras de conexiunea dintre fizica matematică sau cosmologia 
cuantică. Teoretic, el admite punțile între domenii. Cu condiția logicii inclusiviste. Care propune și 
impune transdisciplinaritatea ca metodologie și nu ca disciplină. Ea „e radical diferită de pluri- și 
inter-disciplinaritate prin finalitatea sa – înțelegerea lumii prezente –, finalitate ce nu se poate 

                                                 
1 În Mozaicul, nr. 3, 2012. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:55 UTC)
BDD-V1775 © 2014 Aius PrintEd



Actele conferinței internaționale de științe umaniste și sociale „Creativitate. Imaginar. Limbaj” / 21 

înscrie în cercetarea disciplinară”. Mă întreb dacă nu există aici riscul de a o separa de gnoseologie, 
semantică, hermeneutică. Definită drept cunoaștere complementară, transdisciplinaritatea este 
evidențiată la „acompanierea muribunzilor”, stare (pre)apocaliptică a lumii contemporane, în 
viziune alarmat-încrezătoare. Cunoașterea se arată mereu incompletă. Vor apărea încă multe alte 
teorii unificatoare, o nouă viziune asupra întregii (re)cunoașteri. 

Potrivit noii filosofii a naturii, universul se autocreează. Are o structură deschisă, gödeliană 
(din 1931), contradictorie, indecidabilă. Realitatea posedă niveluri infinite care nu sunt ierarhizate. 
Realitatea este plurală, complexă, deschisă și unitară, multidimensională și multireferențială. De la 
Bernard d’Espagnat, Nicolescu preia „realul învăluit”, concept altfel destul de uzat în 
epistemologiile enigmatice. Scara naturală există și ni se dezvăluie prin cunoașterea în timp iar 
verticalitatea, se argumentează aici, fundamentează orice proiect social viabil. 

Este reamintit Jakob Böhme cu filosofia naturii. Natura a fost mereu văzută diferit, 
contradictoriu. Etapele marcate: natura magică, natura-mașină, moartea naturii. Natura devine 
moartă doar în viziunea clasică. În noua viziune, totul este viu și (de)plin. „Vidul vid al fizicii 
clasice este înlocuit de vidul plin al fizicii cuantice.” Nu doar simplu, dar chiar intens viu: „în vidul 
cuantic totul este vibrație”. Se mișcă acolo noile particule: hadroni, leptoni, bosoni electro-slabi. 
Spațiul și timpul există altfel dincolo de cele patru dimensiuni. Materia nu e substanță, ci energie 
deopotrivă abstractă și concretă. Materia cuantică penetrează, formulează autorul, materia 
macrofizică. „Materia este asociată unui complex substanță – energie – informație – spațiu-timp.” 
Verticala realității materiale marchează gradele de complexitate. E fixată structura triplu nivelată a 
naturii, ca la Böhme, în perspectiva noii contemplații. „Natura transdisciplinară are o structură 
ternară (Natură obiectivă, Natură subiectivă, trans-Natură), care definește Natura vie.” 
Etimologizând în logică terțiară, gânditorul atenționează că a vorbi despre o natură vie înseamnă a 
te exprima pleonastic, asta întrucât natura înseamnă naștere, este în sine ceva viu. Logica de tip 
trans impune aici conceptul trans-naturii. „Trans-Natura se referă la domeniul sacrului.” Sacrul 
fiind central, va fi limpezit într-o secțiune aparte a manifestului prezent. 

Limitez, datorită spațiului, în acest punct prezentarea medologiei pe care am reperat-o – 
eclectic – drept științifică, filosofică, poetică. Doar acest adaos: Carta Transdisciplinarității, 
anexată Manifestului, este sumară, seacă, realist conexată la prezent, cu aceleași bune intenții față 
de umanitatea aflată, nu pentru întâia oară, la răscrucea istoriei sale. Mă întreb de ce nu forjează B. 
Nicolescu sau altcineva dintre cei care gândesc asemenea și un concept transistoric. Ar fi un salt, 
dacă ne gândim că autorul român, ploieștean, s-a ivit dintr-un neam care ar fi boicotat, de bine, cum 
zice Blaga, de rău, o spun azi spiritele antitotalitare, istoria. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:55 UTC)
BDD-V1775 © 2014 Aius PrintEd

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

