
141 

 

 

 

ASPECTE ALE UNEI STILISTICI ORATORICE  

ÎN CONTEXT LITERAR RELIGIOS: METAFORA 

 ÎN MANUALUL CATIHETIC ORTODOX ACTUAL
1
 

 

                                                              

DANA-LUMINIȚA TELEOACĂ 

Institutul de Lingvistică „Iorgu Iordan – Al. Rosetti” 

București 

                                                                                 

                                                                                           

                                                                                                    
1. Repere ale definirii unei dimensiuni stilistice în câmp discursiv religios (textul 

didactic) 
 

Textul / discursul catihetic reprezintă unul dintre contextele adecvate pentru actualizarea 

așa-numitei scene filosofice
2
, scenă a argumentării logice și retorice, o scenă ideatică, loc de 

articulare a procesului gândirii. În concordanță cu exigențele unui text științific, conceptul de 

‘adecvat’ își va subsuma altele, precum: idealul de claritate și de acuratețe, de inteligibilitate 

și de accesibilitate etc., aspecte valorificate în conformitate cu principiile logicii și ale rațiunii. 

Toate acestea reprezintă fără îndoială elemente prin care textul didactic religios se apropie de 

orice text științific (didactic) elaborat în mediu cultural laic. Și totuși, manualului didactic 

religios îi este specifică o anumită doză de incertitudine, impusă de substanța aparte care face 

obiectul specific de cunoaștere al cadrului discursiv religios, anume dimensiunea 

transcendentală și poziționarea subiectului uman în raport cu aceasta. În acest context, 

exactității cu care sunt prezentate conceptele, teoriile, definițiile etc., în câmp științific laic, îi 

corespunde o anume imprecizie, izvorâtă tocmai din ambiguitatea semantică specifică 

textului religios ca text filosofic (v. Gordon 2008). Aspectul semnalat constituie, de altfel, 

unul dintre factorii responsabili pentru complinirea, în limitele câmpului discursiv didactic 

religios, a demersului argumentativ-rațional prin cel oratoric-stilistic. Aceeași realitate se 

cuvine a fi înțeleasă, în egală măsură, și în condițiile unei intertextualități specifice, la rândul 

său tributară caracterului fundamental dogmatic al textului religios (fidelitatea desăvârșită 

față de un tezaur semiotic primar
3
). Este semnificativ în acest context faptul că numărul 

metasememelor
4
 construite în mod independent în textul catihetic nu este foarte mare. Altfel 

spus, dimensiunea stilistică se dezvoltă în manualul catihetic în mod esențial prin subordonare 

față de ‘imaginarul’ unui text anterior, reprezentat prin literatura biblică, dar și prin cea 

patristică. În această ordine de idei, se poate admite caracterul oarecum „dirijat”, 

                                                 
1
 Contribuţia de faţă face parte dintr-un proiect mai amplu, consacrat prezentării discursului religios din 

perspectivă semiotică-pragmatică (v. Teleoacă, sub tipar). 
2
 Conceptul apare la Goffman (1972 : 23). V. şi Charaudeau (1983: 76). 

3 Sintagma tezaur semiotic îi aparține lui Bardin (1991: 56 şi passim).  
4
 Pentru terminologie, v. Klinkenberg (1982: 34). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:52 UTC)
BDD-V1692 © 2015 Editura Universității din București



142 

predeterminat (prin urmare, și repetitiv, în ansamblul literaturii religioase creștine) al 

imaginilor metaforice dintr-un text religios.  

În demersul nostru, în excerptarea faptelor stilistice, am operat o disociere între pasajele 

propriu-zis catihetice și cele care reproduc (prin citare) textul biblic / patristic etc., aspect care 

a făcut posibilă observarea într-un mod obiectiv a creativității stilistice proprii textului 

didactic, respectiv a unei creativități – să o numim – „de gradul doi”, în măsura în care aceasta 

din urmă este tributară unui alt text (textul fondator
1
). Între aceste două extreme se mai poate 

identifica o situație, anume aceea în care textul didactic vehiculează o serie de imagini, cu 

punctul de plecare (cel mai adesea) în textul scripturistic, dar apropriate / asumate de cel 

dintâi, în virtutea unui principiu al continuității exemplare privind învățătura creștină. Pentru 

astfel de situații se poate afirma că imaginile respective au depășit cadrul strict al literaturii 

biblice/ patristice, acestea devenind bunuri culturale ale literaturii religioase în sens mai larg.  

În virtutea considerentelor formulate, suntem de acord că modul de ființare a sacrului 

este prin excelență unul metaforic, afirmație susținută de însăși natura intrinsecă a acestui 

univers semiotic-cultural, construit și ființând dincolo de granițele ‘obișnuitului’, ale 

‘contingentului’. De altfel, în literatura de specialitate (a se vedea, de pildă, dicționarele 

religioase) analogia este văzută ca metodă teologică potrivit căreia cunoașterea lui Dumnezeu 

se exprimă prin comparații și metafore
2
. Aspectul pledează în favoarea unei „alternative 

stilistice” de abordare a dimensiunii divine și de apropiere de aceasta. Abordarea figurativă 

corespunde de altfel perfect naturii semantice indefinite a textului sacru, oferind o manieră 

originală și autentică de stabilire a dialogului cu Dumnezeu. ‘Metaforicul’ devine astfel 

„terenul de exersare” a funcției cognitive a ‘sacrului’. Proclamarea analogiei drept premisă și 

modalitate gnoseologică corespunde, de fapt, perfect rolului rezervat credinței în receptarea 

cognitivă a transcendentului; credința apare ca stare afectivă religioasă prin excelență, în 

consecință, și estetică-cognitivă; metaforicul rezultă dintr-o emoție aparte, pe care o putem 

desemna drept emoție a credinței. În perspectiva învățăturii creștine (ortodoxe), acest aspect 

este sintetizat în ceea ce, metaforic, este denumit roadă a credinței, mai exact „înțelegerea 

tainelor care depășesc puterile minții” (ÎCO 1992: 47). Aceasta devine posibil printr-o 

mobilizare a așa-numitei „inteligențe a inimii”, concept care echivalează aceluia de ‘iubire’ și 

care ne poate călăuzi către ‘credință’. Acest adevăr, cu rădăcini mult mai adânci, este 

exprimat, de pildă, în textul evanghelic: „Și noi am crezut și am cunoscut că Tu ești Hristosul, 

Fiul lui Dumnezeu celui viu” (Ioan 6:69, apud ÎCO 1992, loc. cit.).  

Literatura religioasă vehiculează un tezaur figurativ propriu, încorporând structuri cu 

caracter recurent la acest nivel, fapt relevant pentru coerența și organicitatea acestui univers 

cultural, ca sistem semiotic particular (a se vedea, de pildă, definirea constantă a Divinității 

prin metafora luminii). „Diferențele” apar în structura de suprafață, mai exact la nivelul 

lexicalizării unei anumite imagini; de pildă, Biserica Creștină este o lume nouă sau un cer 

nou, ea este Trupul lui Iisus sau Casa lui Dumnezeu; crucea este semnul Fiului Omului sau 

pecetea lui Dumnezeu; diavolul este slugă vicleană sau tatăl minciunii etc. Conceperea 

figurilor de stil din unghiul unor figuri semiotice
3
 se susține dacă luăm în considerare faptul 

                                                 
1
 Conceptul a fost preluat de noi de la Maingueneau şi Cossuta (1995). 

2
 Acest aspect nu implică, evident, valorizarea unei astfel de modalităţi drept formă absolută de 

instituire a contactului cu Divinitatea şi de cunoaştere esenţială a acesteia. De altfel, în conformitate cu 

punctul de vedere ortodox, analogia însăşi are, în perspectivă gnoseologică, un caracter limitat, ea fiind 

considerată a fi „nedeplină”, „neîndestulătoare”.  
3
 De altfel, articularea figurativă constituie unul dintre reperele importante de derulare a unei analize 

discursive, deci şi a uneia semiotice (v. Teleoacă, sub tipar, capitolul Preliminarii). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:52 UTC)
BDD-V1692 © 2015 Editura Universității din București



143 

că numai o bună cunoaștere a „echivalărilor” mediate de analogie constituie o garanție 

importantă a înțelegerii adecvate a textului religios (în felul acesta, se confirmă încă o dată 

rolul fundamental pe care îl deține, în economia scrierilor religioase, un manual didactic de 

genul catehismului). Afirmația echivalează cu recunoașterea rolului figurilor de stil în 

mijlocirea analizei semiotice, cu alte cuvinte, a rolului acestora în decodarea la nivel de 

semnificație profundă, în condițiile în care – așa cum se recunoaște îndeobște – analiza 

semiotică presupune existența unui nivel profund care articulează valori elementare (a se citi 

în sensul de „care ține de esența unui lucru/ fenomen; esențial”) de semnificație
1
. Capacitatea 

aceasta semnificativă a cuvintelor este desemnată metaforic de Augustin (ed. 1991: 81) prin 

sintagma uis uerbi „forța (de semnificare) a cuvântului”, concept pe care metafora (ca figură 
de reducție, cf. Bardin 1991: 89 sq.) îl ilustrează perfect. Această forță de semnificare rezidă 

tocmai în extraordinara capacitate a acestui trop de a genera cuvinte și sensuri și, mai mult, de 

a construi imagini care „scapă” unei interpretări univoce, monosemantice.  

Și în cadrul discursiv religios, ambiguitatea/ imprecizia semantică este întreținută de 

posibilitatea interpretării non-univoce a unei anumite structuri figurative. De pildă, darul 

Sfântului Duh este o structură semnificantă care face trimitere la doi referenți din realitatea 

extralingvistică, anume la ‘lumânare’, respectiv la ‘Sfântul Mir’. În aceeași ordine de idei, 

pâinea sufletului desemnează metaforic ‘Cuvântul lui Dumnezeu’ (materializat în discursul 

sacru), dar și ‘cuminecătura’ (‘Sfânta Împărtășanie’). În unele situații de acest gen, granița 

dintre ‘figurativ’ și ‘semiotic’ este mai slab delimitată, ‘semioticul’ și ‘figurativul’ părând a se 

intersecta (structura semnificată și cea semnificantă se pot interpreta în mod circular). Astfel, 

în cheie figurativă, darul Sfântului Duh este o structură metaforică pentru ‘lumânare’ (mai 

exact, lumânarea aprinsă în altar, în timpul desfășurării liturghiei), cât și pentru ‘Sf. Mir’. În 

același timp, în plan semiotic propriu-zis, lumânarea (Sfântul mir) este semnul unui dar 

venind din partea Sfântului Duh. Alt cer și cerescul cort reprezintă metafore pentru ‘altar’, 

văzut, în perspectivă semiotică-creștină, drept semn al cerului ș.a.m.d. În acest context, am 

putea spune că o anumită structură f igurat ivă se legit imează. . .  semiotic ,  adică în 

virtutea unei relații de profunzime instituite între doi referenți / două (mai multe) concepte, la 

nivelul unui univers semiotic particular, în speță cel creștin ortodox. Relevant pentru 

‘imprecizia semantică’ a textului religios catihetic este și un alt aspect, anume faptul că, la 

nivelul acestui cadru discursiv, unul și același concept beneficiază de regulă de mai multe 

echivalări metaforice (de pildă, ‘nădejdea’ este văzută ca vântul în pânzele corabiei sau ca o 

luntre cu două lopeți), care converg însă spre esența conceptului respectiv.  

Din perspectiva observațiilor formulate, vom admite posibilitatea de a discuta, pentru un 

anumit număr de situații (în realitate, foarte bine reprezentate în manualul catihetic), despre 

figuri revelatorii sau despre figuri cu tâlc, denominații justificate de dubla funcție pe care o au 

aceste structuri figurative în textul religios, unde sunt valorificate nu atât pentru valențele lor 

estetice, ci mai ales în temeiul unei funcții didactico-gnoseologice. În ultimă instanță, astfel de 

structuri semnificante vor putea fi văzute ca prezentând relevanță pentru un tip aparte de 

„subcoduri culturale” (Eco 1982: 74 sq.).  

În demersul nostru am considerat structurile figurative (metaforice) într-o accepție mai 

largă, realitate impusă oarecum de însăși natura textului investigat. Astfel, multe dintre aceste 

figuri de semnificație apar ca niște echivalări-definiții (figuri in praesentia), fapt firesc într-un 

manual didactic, al cărui obiectiv este decodarea conceptelor și a învățăturilor creștine. În 

                                                 
1
 Sintagma aparţine părintelui fondator al semioticii, Algirdas-Julien Greimas (v. Greimas 1993 [1979]: 331). 

A se vedea, în aceeaşi ordine de idei, Molinié (1989: 67) sau Ghiglione (2011: 47 sq.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:52 UTC)
BDD-V1692 © 2015 Editura Universității din București



144 

ceea ce privește cei doi (/ trei...) termeni componenți ai ecuației metaforice, trebuie spus că, 

într-o serie de situații, aceștia aparțin, unul sferei religioase (termenul / conceptul circumscris 

așa-numitului cod-bază
1
, codul religios, care se impune a fi definit), celălalt / ceilalți – 

câmpului profan, ca în exemplele pe care le oferim în continuare: ‘nădejdea’ = un ochean sau 

un copac; ‘credința’ = rădăcina; ‘cuvântul lui Dumnezeu’ = pâinea sufletului; ‘harul’ = 

acoperământ al nepiericiunii; ‘Dumnezeu-Tatăl’ = casa; ‘Iisus’ = tulpina vieții; ‘credincioșii’ 

= mlădițele; ‘drepții vs păcătoșii’ = grâul vs neghina; ‘Biserica’ = năvodul (care prinde și 
pești buni și pești răi) ș.a.m.d.  

Bine reprezentate sunt și cazurile în care ambele structuri sunt circumscrise domeniului 

religios. Includem aici mai ales structuri care prezintă un anume caracter „tehnic”, în măsura 

în care acestea reflectă în mod evident o învățătură teologică. Aspectul menționat se susține 

inclusiv prin posibilitatea de identificare, în contextul unor astfel de definiții-echivalări, a unei 

terminologii de specialitate, în speță religioasă, teologică. Caracterul tehnic al acestor 

echivalări nu anihilează însă poeticitatea construcțiilor respective, grație, cel mai adesea, 

„adaosurilor” contextuale din sferă laică și, implicit, asocierilor realizate astfel în plan 

sintagmatic: ‘Sfântul Mir’ = dar al Sfântului Duh; ‘Iisus’ = semn al mântuirii, Arhiereu al 

bunătăților viitoare sau / și Adevărul; ‘Sfânta Treime’ = izvor și pentru Fiul și pentru Sfântul 

Duh; ‘crucea’ = altarul jertfei adevărate sau / și semn al Fiului Omului; ‘Biserica’ = Mireasă 

a lui Hristos; ‘sfinții’ = prieteni ai lui Dumnezeu; ‘Duhul’ = cheia care deschide ușa către 

Fiul sau/ și Domnul de viață făcătorul ș.a. 

Ambele tipare figurative sunt puse în mod esențial în slujba obiectivului docere et 

persuadere, obiectiv fundamental în literatura didactică.  

În cele ce urmează (v. infra, 2.), vom avea ocazia de a verifica modul în care o serie de 

aspecte teoretice discutate supra se aplică în cazul unui câmp conceptual fundamental în 

economia literaturii bisericești creștine, anume acela care face trimitere la Divinitate.  

 

2. Izotopii specifice în câmp discursiv didactic: Divinitatea creștină 

 

În acord cu teologia creștină, ‘Dumnezeirea’ beneficiază de definiții (metaforice) pentru 

toate cele trei „ipostasuri” ale Sale, care alcătuiesc ‘Sfânta Treime’, concept fundamental în 

universul semiotic creștin, definit ca taină absolută, care proclamă echivalența ‘Dumnezeu-

Unul (De Deo uno) = Dumnezeu-Treime (De Deo trino)’:  

 

(1) Aceste trei persoane sau ipostasuri dumnezeiești alcătuiesc Sfânta Treime, taina de 

nepătruns de mintea omenească... (ÎCO 1992: 53).  

 

Relația dintre cele trei „ipostasuri” ale Dumnezeirii este exprimată metaforic, prin 

opoziție cu doctrina catolică a lui filioque, fiind susținută prin comentariul patristic:  

 

(2) ... [că] Sf. Duh purcede numai de la Tatăl, [că] în Sfânta Treime e numai un izvor 

și pentru Fiul și pentru Sfântul Duh (ibid., 113).  

 

Prin urmare, în conformitate cu sistemul semiotic creștin (ortodox), ‘Dumnezeu-Tatăl’ 

este principiul unic al Treimii, originea Fiului pe care L-a născut și a Duhului pe Care îl 

                                                 
1
 În terminologia lui Eco (1982).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:52 UTC)
BDD-V1692 © 2015 Editura Universității din București



145 

purcede din veci.
1
 Caracterul definitoriu al Tatălui este nenașterea. În acord cu aceste 

principii, înțelegem metafora casei, valorificată cu referire la ‘Dumnezeu-Tatăl’:  

 

(3) Prin Hristos avem intrare la Tatăl, dar prin Duhul avem intrare la Hristos. Hristos 

e ușa spre Tatăl, dar Duhul e cheia care ne deschide această ușă... Cheia ușii e 
Duhul Sfânt și casa e Tatăl (ÎCO 1992: 116).  

 

Manualul de catehism ortodox prezintă însă și definiri ale lui ‘Dumnezeu(-Tatăl)’ într-o 

accepție mai largă, trans-creștină; în acest cadru definițional, această instanță apare, de 

exemplu, drept „izvorul din care-și ia începutul toată firea înțelegătoare și duhul” (ÎCO 1992: 

51, cu trimitere la Origen, Despre Principii, 1,1,6, Migne, P.G., 11, col. 124). Necuprinsul 

divin, măreția acestuia sunt redate metaforic-antitetic, prin punerea în balanță a nemărginirii și 

a atotputerniciei divine cu limitele înțelegerii și ale ființării tipic umane:  

 

(4) ... iar înțelegerea se închircește vrând să-L îmbrățișeze (ÎCO 1992: 51, cu trimitere 

la Sf. Ilarie, Despre Sf. Treime, 2, 7, Migne, P.L., X, col. 54) ș.a.  

 

Cea de a doua ipostază a Dumnezeirii, ‘Dumnezeu-Fiul’
2
, beneficiază de un registru 

deosebit de generos al reprezentărilor metaforice, fiind frecvent definită prin raportare la 

‘Dumnezeu-Tatăl’, aspect firesc, în deplin acord cu învățătura teologică creștină. În acest 

context, structurile metaforice apar adesea în tipare intensive (perfect adecvate pentru redarea 

ideii naturii divine a lui Hristos), ca în exemplul:  

 

(5) ... că El (Iisus, n.n.) a fost pururea Dumnezeu și Fiu, fiind Cuvântul și strălucirea 

și înțelepciunea Tatălui (Sf. Atanasie cel Mare, Trei cuvinte împotriva arienilor, 

XXIX, în Sf. Atanasie cel Mare, Scrieri, partea I, „P.S.B.”, București, 1987, p. 357, 

apud ÎCO 1992: 20). 

 

Unele contexte conțin o „dublă metaforizare”, definirea (figurativă a) unui anumit 

concept implicând valorificarea unor structuri ele însele metaforice; acest tipar coexistă, de 

regulă, cu structura proprie corespunzătoare, cu rol decodificator. De pildă, Iisus este „Lumină 
din Lumină, Dumnezeu adevărat din Dumnezeu adevărat...” (Simbolul Credinței, apud ÎCO 

1992: 76). Multe dintre notele definitorii ale celei de a doua persoane divine sunt enunțate 

(prin formulări metaforice sentențioase, uneori detaliate, explicitate în scop didactic) chiar de 

către Iisus:  

 

(6) Eu sunt Lumina lumii (Ioan 8:12, apud ÎCO 1992: 79);  

 Eu sunt adevărul (Ioan 14:6, apud ibid.);  

 Eu sunt tulpina viței, voi mlădițele (Ioan 15:5, apud id., 137);  

 Eu sunt pâinea vieții, eu sunt pâinea cea vie, care s-a pogorât din cer (Ioan 6:48, 

51, 53–56, apud id., 152) ș.a. 

 

                                                 
1 Apelul la termeni de rudenie poate fi văzut drept o particularitate individualizatoare a universului 

semiotic creştin, prin opoziţie cu cel veterotestamentar (în Vechiul Testament, Dumnezeu nu este niciodată 

chemat în rugăciune cu numele „intim” de Tată).  
2 Concept explicit afirmat în unele scrieri (mesianice) veterotestamentare, de pildă în Isaia 7:14. Conform 

studiilor exegetice biblice, se pare însă că ideea de „filiaţie divină” era incomplet asimilată în mediul ebraic.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:52 UTC)
BDD-V1692 © 2015 Editura Universității din București



146 

Iisus este Împăratul-miel, metaforă fundamentală în universul cultural creștin (figură de 

extracție biblică, dar asumată de textul catihetic), ce nu poate fi separată de ideea ‘mântuirii’ 

neamului omenesc prin răstignirea hristică:  

 

(7) El (Iisus, n.n.) e Împăratul-miel care a fost înjunghiat pentru păcatele lumii (ÎCO 

1992: 79, cu trimitere la textul Apocalipsei
1
).  

 

În aceeași arie conceptuală se plasează și metafora lui Iisus ca jertfă adevărată și ca 

preot (metaforă a sfințeniei hristice desăvârșite):  

 

(8) Iisus a fost și jertfa adevărată, și preotul care a adus-o, câștigând, de fapt, 

mântuirea noastră (ÎCO 1992: 99).  

 

Metafora ‘sanctității absolute’, redată în textul catihetic prin subst. preot, face trimitere 

la o alta, anterioară, de sorginte biblică, fundament al celei dintâi, anume metafora lui Iisus 

văzut ca Arhiereu al bunătăților viitoare. Astfel, textul scripturistic pune în circulație o 

metaforă cu semnificație superlativă (cf. arhiereu „denumire generală pentru gradele 

superioare ale clerului; arhipăstor, ierarh”, DEXonline 2009), în deplin acord de altfel cu 

multiple alte valorizări ale ‘divinului’ în sferă culturală religioasă:  

 

(9) ... venind Arhiereu bunătăților viitoare, nu prin sânge de țapi și de viței, ci cu 

însuși sângele Său a intrat El o dată pentru totdeauna în Sfânta Sfintelor și a 

dobândit o veșnică răscumpărare (Evrei 9: 11-14, apud ÎCO 1992: 100).  

 

În lumina acestor valorizări semiotice, Trupul lui Hristos, El Însuși o taină (metaforă ce 

evocă ritualul euharistic), devine, de fapt, o autentică emblemă (un semn concret, indicial) a 

mântuirii:  

 

(10) ‘Trupul’ lui Hristos sau ‘Trupul Domnului’ căruia Sfinții Părinți îi spun și 

‘Trupul tainic al Domnului’, este semnul văzut al mântuirii noastre, adică al 

întrupării Fiului lui Dumnezeu (ÎCO 1992: 130).  

 

Relevanța propriu-zisă a ‘mântuirii’ nu poate fi înțeleasă însă decât în strânsă relație cu 

un alt concept, acela al ‘învierii’, bază a întemeierii unei noi ordini semiotice, anume cea 

creștină. În această perspectivă, trupul lui Hristos devine pârgă a firii noastre și, „... precum 

El a înviat, așa vor învia și trupurile noastre” (ÎCO 1992: 107). Metafora este explicitată în 

continuare în termenii validării unui anumit modus uiuendi (cel creștin) prin jertfa hristică:  

 

(11) Astfel, Învierea lui Hristos e temelia credinței noastre. Dacă n-ar fi înviat El, tot ce 
a spus El n-ar fi căpătat adeverire și nici noi n-am avea siguranța că înviem (ÎCO 

1992: 107).  

 

Într-o altă formulare, anume cea metaforică biblică, Hristos este „începătură (a învierii) 

celor adormiți” (I Corinteni 15:17 sq., 20-22, apud ÎCO 1992: 107). Sfințenia conferită prin 

                                                 
1 Această structură metaforică apare însă cu mult înainte, în numeroase scrieri ale Vechiului Testament 

(a se vedea, de exemplu, Exodul 12:5 sau Isaia 53:7).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:52 UTC)
BDD-V1692 © 2015 Editura Universității din București



147 

asumarea acestei condiții face din persoana hristică o ființă solară, dar nu una oarecare, ci 

Însuși soarele dreptății:  
 

(12) ... cel ce ne luminează pe noi, [...], ca să vedem pe Hristos, soarele dreptății, este 

Sfântul Duh (ÎCO 1992: 116). 

 

În alte contexte, cea de a doua persoană a ‘Dumnezeirii’ este numită, pur și simplu, 

împărat (metaforă care, fără îndoială, trimite la firea hristică divină), statut pe care Iisus Și-l 

păstrează inclusiv în contextul coborârii în iad, în timpul în care trupul Său a stat în mormânt:  

 

(13) El S-a dus acolo (în iad, n.n.) ca împărat, eliberând de acolo pe drepții din Vechiul 

Testament, care muriseră cu credința în venirea Sa (ÎCO 1992: 105).  

 

În conformitate cu acest statut privilegiat este și construirea (pe baza textului evanghelic) 

a imaginii lui Iisus, care „va sta pe scaunul Slavei” (= scaunul Împărăției Cerești):  

 

(14) ... când Fiul Omului va ședea pe scaunul Slavei, veți ședea și voi pe cele 

douăsprezece tronuri... (Matei 19:28, apud ÎCO 1992: 171).  

 

Iisus este însă nu numai Fiul lui Dumnezeu (sau împărat), ci și Fiul Omului; aceste două 

structuri genitivale sintetizează perfect dubla natură hristică, divină și umană:  

 

(15) După întrupare, nu unul este Fiul lui Dumnezeu și altul Fiul omului, ci unul și 
același. Astfel, Iisus Hristos este și Dumnezeu adevărat, și om adevărat (ÎCO 1992: 87).  

 

Aceste metafore-concepte își au obârșia în textul biblic neotestamentar, fiind dezvoltate 

și în literatura patristică (și asumate ca atare și în textul catihetic):  

 

(16) Tu ești Hristosul, Fiul lui Dumnezeu Celui viu (Matei 16:16, apud ÎCO 1992: 81);  

 Fiul lui Dumnezeu primește a Se face și a Se numi Fiu al omului, nu ceea ce a fost 

schimbând, că este fără de schimbare, ci ceea ce nu a fost luând, că este iubitor de 
oameni (Sf. Grigorie Teologul, Cuvânt la Sf. Lumini, 13, Migne, P.G., XXXVI, col. 

349A, apud ÎCO 1992: 87).  

 

Metafora concentrată în sintagma Fiul lui Dumnezeu capătă relevanță luând în 

considerare felul particular de structurare a relației „de rudenie” ‘tată – fiu’, în plan sacru; 

astfel, Iisus nu este  

 

(17) ... fiu între fii... Nu e fiu cum e o creatură, nici fiu după har sau prin înfiere. Ci e 
Fiu după fire, e singurul Fiu după fire al lui Dumnezeu, neavând niciun frate (ÎCO 

1992: 81).  

 

‘Divinul’ care impregnează persoana hristică conferă relevanță metaforei ușă spre Tatăl 

(Iisus ca punte intermediară între om și Dumnezeul-Tatăl):  

 

(18) Hristos e ușa spre Tatăl, dar Duhul e cheia care ne deschide această ușă (ÎCO 

1992: 116).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:52 UTC)
BDD-V1692 © 2015 Editura Universității din București



148 

O altă metaforă de extracție biblică este aceea prin care Iisus este identificat cu capul 

Bisericii, aceasta în contextul în care Biserica reprezintă, în limitele sistemului semiotic 

creștin, trupul lui Iisus. Aceste echivalări sui-generis susțin o definire reciproc-relațională a 

celor două concepte:  

 

(19) Descoperirea dumnezeiască ne arată că Mântuitorul este capul Bisericii, iar 

Biserica este trupul Lui, cum ne învață Sf. Apostol Pavel: „Și El este capul 

trupului, al Bisericii” (ÎCO 1992: 130).  

 

‘Duhul Sfânt’ este un concept prezent și în Biblia ebraică (unde apare de trei ori, o dată 

în Psalmul 51:11 și de două ori în Isaia 63:10,11), dar înțeles în mod diferit (în marile religii 

avraamice), comparativ cu valorizarea creștină; mai exact, în iudaism, Dumnezeu este Unul, 

ideea de Dumnezeu ca dualitate sau trinitate fiind catalogată printre adepți drept Shituf sau 

„non-pur monoteistă”
1
. În perspectivă creștină, ‘Duhul Sfânt’ este, prin excelență, principiu al 

vieții:  

 

(20) Domnul de viață făcătorul (Simbol. de credință, apud ÎCO 1992: 114);  

 Numai unde suflă Duhul se naște viața și viața cea nouă (ÎCO 1992: 115, cu 

trimitere la Ioan 3:6 și 8);  

 Duhul este Cel ce dă viață (Ioan 6:63, apud ibid.).  
 

‘Duhul Sfânt’ este un alt Mângâietor, alături de Mângâietorul Iisus, deoarece El va lua 

locul Mântuitorului (Care Se va înălța la cer), spre a rămâne cu apostolii în veac. El este numit 

și Duhul Adevărului, pentru că El va mărturisi despre dumnezeirea Fiului:  

 

(21) Și Duhul în chip de porumbel a adeverit întărirea Cuvântul;  

 Iar când va veni Mângâietorul, [...], Duhul Adevărului, Care de la Tatăl purcede, 

Acela va mărturisi despre Mine (Ioan 15:26, apud ÎCO 1992: 56).  

 

Este și cel care mijlocește comunicarea cu celelalte două persoane ale ‘Dumnezeirii’:  

 

(22) Prin Hristos avem intrare la Tatăl, dar prin Duhul avem intrare la Hristos. Hristos 

e ușa spre Tatăl, dar Duhul e cheia care ne deschide această ușă... (ÎCO 1992: 116).  

 

 
SURSE 

 

ÎCO 1992 – Învățătură de credință creștină ortodoxă, București, Editura Institutului Biblic și de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1992.  

 

BIBLIOGRAFIE 

 

Augustin, 1991, De dialectica (ediție bilingvă, introducere, note, comentarii și bibliografie de 

Eugen Munteanu), București, Editura Humanitas.  

                                                 
1 Conceptul figurează de mai multe ori şi în Coran, unde evocă un agent al acţiunii sau al comunicării 

divine. În Hadith este de obicei identificat cu îngerul Gabriel. Credinţa în Treime însă, aşa cum este definită 

în Coran, este explicit interzisă şi considerată un păcat grav. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:52 UTC)
BDD-V1692 © 2015 Editura Universității din București



149 

Bardin, Laurence, 1991, L’analyse de contenu, Paris, PUF.  

Charaudeau, Patrick, 1983, Langage et discours: éléments de sémiolinguistique (théorie et 

pratique), Paris, Classiques Hachette. 

DEXonline 2009 – Dicționarul explicativ al limbii romane, 2009 (ediția a III-a, revăzută și 

adăugită), București, Editura Univers Enciclopedic. 

Eco, Umberto, 1982, Tratat de semiotică generală (traducere de Anca Giurescu și Cezar Radu), 

București, Editura Științifică și Enciclopedică.  

Ghiglione, Anna, 2011, „Approche sémiotique exploratoire des paraboles et des images 

langagières du Suūtra du Lotus”, Protée, 39, 2, Département des Arts et Lettres, Université 

du Québec à Chicoutimi, p. 45–53. 

Goffman, Erving, 1972, Interaction Ritual, London, Allen Lane The Penguin Press.  

Gordon, Octavian, 2008, „Traducere sau parafrază? Probleme de transpunere a înțelesurilor din 

limba sursă (e.g. latina) în limba țintă (e.g. româna)”, conferință susținută în cadrul Celei  

de-a doua ediții a Colocviului Științific Internațional „Filologia modernă. Realizări și 

perspective în context european”, Academia de Științe a Moldovei, Chișinău, 7–9 mai 2008. 

Greimas, Algirdas-Julien, Joseph Courtès, 1993, Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la théorie 

du langage, Paris, Hachette Supérieur [Ière édition: 1979].  

Klinkenberg, Jean-Marie, 1982, Rhétorique générale, Paris, Seuil.  

Maingueneau, Dominique, Frédéric Cossuta, 1995, „L’analyse des discours constituants”, 

Langages, 29, 117, p. 112-125.  

Molinié, Georges, 1989, La stylistique, Paris, PUF (coll. Que sais-je).  

Teleoacă, Dana-Luminița, sub tipar, Semiotica discursului religios. Probleme de poetică, stilistică 

și retorică (lucrare în manuscris).  

 

 
DIFFERENT ASPECTS OF AN ORATORICAL STYLISTICS IN RELIGIOUS LITERARY CONTEXTS: 

THE METAPHOR IN THE CURRENT CATECHIST ORTHODOX MANUAL 

  

(Abstract) 

 

The religious teaching manual is attributed with a certain amount of incertitude imposed by a certain 

core which constitutes the specific object of knowledge within the religious discursive frame, that is, the 

transcendental dimension and the position of the human being regarding the former. The aspect under 

discussion, is actually one of the factors responsible for carrying out the reasonable-argumentative approach 

by means of the oratorical-stylistic one. The same reality ought to be also understood, to the same extent, 

under the circumstances of a specific intertexture, paying a tribute in its turn to the fundamentally dogmatic 

nature of the religious text (utter faithfullness to a primary semiotic thesaurus).  

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:52 UTC)
BDD-V1692 © 2015 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

