
 
 

STILISTICA FUNCŢIONALĂ A LIMBII ROMÂNE  
ŞI SISTEMELE POETICILOR  

(METODELOR ANALITICE) CONTEMPORANE EI.  
Principii aplicate în analiza semantică a Luceafărului 

 
RODICA MARIAN 

        Institutul de Lingvistică  
şi Istorie Literară „Sextil Puşcariu” 

 
 
Ca opţiune teoretică, perspectiva funcţională privind limbajul poetic poate fi 

viabilă în contextul larg al fecundelor dezvoltări actuale ale metodelor lingvistice, 
hermeneutice, pragmatice, logice, retorice, estetice etc. Stilistica funcţională a academicianului 
Ion Coteanu oferă prin definiţia dată expresivităţii, prin înţelesul dat limbajului poetic, prin 
conceptul „lumilor” construite în textul literar, prin toate nuanţările, confruntările şi 
achiziţiile sale multiple o perspectivă de analiză adecvată ca orientare şi fundament în care 
se poate plasa şi semantica textului literar, poetica şi procesul de poiesis. 

Voi începe prin a prezenta aspectul semantic al limbajului poetic. Acum un 
deceniu, Mircea Borcilă observa că „proliferarea actuală a orientărilor spre semantica 
(logică) a ficţiunii nu poate constitui, în nici un caz, o alternativă viabilă” a ceea ce 
consideră că ar fi o şansă de depăşire a profundei „crize” în care se zbate, de câteva 
decenii, disciplina poeticii, făcând precizarea semnificativă „aşa cum a argumentat cu 
temeinicie I. Coteanu (în 1985)”1. Teoreticianul se referea desigur la preluarea din 
perspectiva semanticii textului a unor sugestii ale teoriei lumilor posibile pe care 
viziunea academicianului Ion Coteanu o susţine, dar încadrând finalitatea textelor în 
contextul cultural, ceea ce înseamnă o diferenţă radicală atât faţă de teoria generală a 
textului, cât şi faţă de teoria logică referenţial-semantică a lumilor posibile. Pentru a 
descrie succint această poziţie semantic-funcţională voi reproduce un citat pe care îl 
consider reprezentativ: „Ca activitate psihologică [ficţiunea]... nu este, evident, poezie. 
Poezia (şi literatura) nu este decât produsul ficţiunii (stări, situaţii; într-un cuvânt,  
l u m i), rezultat din supunerea ficţiunii la canoanele exprimării verbale, deci condiţionat 
de un număr de reguli admise ca atare din punct de vedere cultural (sau măcar 
admisibile)”2. Astfel se dă seamă de ideea, fundamentală după opţiunea mea, că lumile 
ficţionale nu preexistă limbajului poetic şi nici textelor în care apar, idee asupra căreia s-
ar putea reveni, privită şi din alte perspective.  

În volumul al II-lea al Stilisticii funcţionale a limbii române. Limbajul poeziei culte, 
se precizează convingător accepţiunea pe care o primeşte termenului „lume”, de obicei 

                                                           
1
 Borcilă 1994: 37. 

2
 Coteanu 1985a: 14. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



262  Ion Coteanu – In memoriam 

însoţită de „închipuită”, asimilată, într-un fel, celei de lume posibilă, accentuând 
diferenţa faţă de „universul” operei (sau al scriitorului) ca „hotărâtoare pentru studiul 
limbajului poetic (s.n. R.M.) fiindcă subliniază  a c t u l  de creaţie, legăturile şi 
condiţionarea dintre limbajul poetic şi felul obişnuit de a vedea şi modifica «lumea ca 
atare», consecinţele reprofilărilor semantice (s.n. R.M.) şi, în genere, ale tuturor 
schimbărilor implicate în acest act”3. Important mi se pare şi faptul că în această 
concepţie se insistă asupra unei trăsături a literaturii definite prin limbajul poetic, 
trăsătură care priveşte limba ca formă a conţinutului şi care este exprimată prin intenţia 
semantică de ficţiune a literaturii4. Amintesc şi o altă consecinţă a acestei idei 
fundamentale: „Părţile concretizate ale limbajului poetic [...], textele-specimen, 
formează o  m u l ţ i m e , având calitatea de a cuprinde numai specimene cu trăsătura 
pertinentă «poetic». Această trăsătură rezultă cu necesitate din prezenţa intenţiei de a 
construi o faţă nouă a unei lumi prin imaginarea unor trăsături şi relaţii semantice noi. 
Dacă o asemenea intenţie nu există, specimenele nu sunt poetice”5. 

Definiţia funcţională6 a limbajului poetic este cu claritate exprimată în volumul I 
al Stilisticii funcţionale a limbii române, chiar termenul limbaj fiind circumscris ca „limba 
căreia i s-a dat o destinaţie specială”7 iar limbajului poetic, în volumul al II-lea al aceleiaşi 
lucrări, este definit drept „modul de asociere specială a conotaţiilor şi denotaţiilor, 
elaborat în vederea creării de noi conotaţii, dar şi ca mod de armonizare a formei 
expresiei cu forma conţinutului”8, sugerând astfel dubla natură, de proces şi de inventar, 
a acestui tip de limbaj. Valoarea procesuală se pune în evidenţă prin producerea de noi 
semnificaţii, mai altfel spus de noi sensuri, din materialul existent în limbă; materialul 
însuşi folosit în procesul amintit reprezintă inventarul. Totodată, materia limbajului 
poetic se circumscrie mai precis prin ideea că acest limbaj, mai mult decât altele, 
produce semne noi, „prin care nu înţelegem atât cuvintele, cât combinările dintre ele, 
nu atât prozodia limbii, cât prozodia enunţului poetic”9. Conceput astfel, limbajul poetic 

                                                           
3
 Coteanu 1985a: 12-13. 

4
 Ion Coteanu, reproduce definiţia complexă dată literaturii în 1944 de Alfonso Reyes, 

după Portuando 1982: 168-169. Printre cele nouă trăsături distinctive numerotate de Ion 
Coteanu, aceasta este numărul 5, vezi Ion Coteanu 1985: 14. 

5
 Ion Coteanu 1985a: 44. 

6
 Printre cercetătorii care consideră limbajul poetic în primul rând ca un limbaj funcţional 

este reprezentantul Cercului lingvistic de la Praga, Jan Mukařovský (1974), care-l defineşte luând 
în considerare funcţia îndeplinită şi finalitatea sa constituită de efectele estetice. Predominarea 
funcţiei estetice atrage după sine concentrarea asupra semnului lingvistic. Limbajul poetic se 
conturează a fi cel mai în măsură să demonstreze permanent şi în mod nou structura internă a 
semnului lingvistic şi să actualizeze noile lui posibilităţi de folosire izvorâte din finalitatea sa 
estetică. Aceeaşi idee a limbajului poetic văzut ca o limbă funcţională particulară, opusă deci 
„limbii de comunicare”, apare la L. Doležel. În timp ce limba de comunicare este orientată spre 
exprimarea realităţii extra-lingvistice, limba poetică se îndreaptă spre semnul însuşi. 

7
 Coteanu 1973: 45. 

8
 Coteanu 1985a: 36. 

9
 Coteanu 1985a: 37. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



Rodica Marian, Stilistica funcţională a limbii române şi sistemele poeticilor 263 

se sustrage unei îndelungi alternative teoretice care-l concepe fie ca instrument al 
literaturii, fie ca identic cu literatura: „universul imaginar (lumea sau lumile închipuite 
prin literatură), ca semnificat, este construit în şi prin limbajul poetic, în timp ce viziunea 
asupra lumii contingente în care introducem şi ideologiile trebuie construită şi exprimată 
obligatoriu prin alte limbaje [...]. Universul imaginar este ficţiune, iar ficţiunea nu se 
declanşează decât printr-un semnificant capabil să determine deplasarea atributelor 
semnificaţilor săi către zonele ficţiunii”10. Cât priveşte legitima căutare a raportului 
dintre limbajul poetic şi limbă, Ion Coteanu consideră că specificul limbajului poetic nu 
se identifică cu cel al limbii respective, specificitatea limbajului apare ca fenomen, iar 
specificul limbii reprezintă esenţa fenomenului: „Orice limbaj este subordonat limbii din 
care face parte. Cel poetic se află şi el în această situaţie. El e alcătuit dintr-o gramatică 
şi un lexic, produce cu ajutorul lor propoziţii şi fraze recunoscute de vorbitor ca făcând 
parte din limba lor, numai că el dă naştere la mesaje de un tip aparte, cărora le spunem 
literatură. Celelalte limbaje au ca obiect «lumea ca atare», chiar dacă această lume nu se 
defineşte prea uşor”11. Nu în cele din urmă, se cuvine să subliniez legătura care se face, 
justificat, între limbajul poetic şi textul poetic: „Instrumentaţia şi experienţa incluse în 
limbajul poetic ca un câştig dobândit prin toate exerciţiile creatorilor de poezie reapar 
sublimate în textul poetic. El este locul lor de convergenţă, sinteza lor individualizată, un 
ansamblu structurat, unic şi inimitabil”12.  

Stilistica funcţională, aşa cum se prezintă conceptele ei în volumul I, poate veni 
în sprijinul clasificării textelor pe baza activităţilor umane deja constituite, clasificare 

propusă de Ecaterina Mihăilă13. Această clasificare porneşte de la o teorie funcţională a 

textelor, continuând şi desăvârşind teoria stilurilor şi limbajelor a lui Ion Coteanu prin 
integrarea unor aspecte din teoria logică a lumilor posibile. Asupra aspectelor acestei 
integrări ca şi a altor laturi ale semanticii referenţiale voi reveni. Totodată, la paragraful 

despre idiostil, din volumul I al Stilisticii funcţionale a limbii române, în schema de la 
pagina 81, se asimilează tipurile de stil cu tipurile de limbaje şi, în concluzie, se pune 

semnul de egalitate între acestea: „Din punct de vedere funcţional, stilul (limbajul) 
reprezintă o adecvare a schemei la ceea ce trebuie exprimat”14. Rezultă de aici, aşa cum 

s-a observat15, că, în clasificare, limbajul este totuna cu stilul, deci că există mai multe 
tipuri de stiluri: un stil popular, unul cultivat, un stil artistic şi unul non-artistic, un stil al 
poeziei, unul al prozei, un stil ştiinţific, unul de conversaţie etc. Există aşadar şi un stil 

romantic, dar şi un limbaj romantic. Fiecare tip de limbaj se manifestă prin mesaje 
concrete sau texte. De asemenea, se face o distincţie importantă între stilul în genere şi 

stilul în speţă: „între stilul ca noţiune şi un stil particular, proces determinat în spaţiu şi 

timp, raporturile sunt în linii mari aceleaşi ca între limbă în genere şi o limbă dată, ca 

                                                           
10

 Coteanu 1985a: 38. 
11

 Coteanu 1985a: 34. 
12

 Coteanu 1985a: 39. 
13

 Mihăilă 1995. 
14

 Coteanu 1973: 83. 
15

 Mihăilă 1995: 64-66. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



264  Ion Coteanu – In memoriam 

între schema limbii şi realizarea ei practică”16. În acelaşi fel, remarcă Ecaterina Mihăilă17, 
se poate vorbi despre textul în genere şi text în speţă, adică despre o schemă abstractă 
şi o realizare concretă. Fiecare stil sau tip de limbaj are drept corespondent un anumit 
tip de text, însă între acestea nu se poate pune semnul egalităţii, pentru că stilul este o 

noţiune mai cuprinzătoare, care, printre alte caracteristici, o are şi pe aceea de a 
organiza textual vorbirea într-un anumit mod. 

Problematica stilisticii, prezentată de Ion Coteanu într-un cadru conceptual 
modern, se poate confrunta cu problematica teoriei textului. La un nivel analitic-
interpretativ, pe care-l numeşte tip textual, Carmen Vlad propune o discuţie asupra 
nivelului intermediar, numit normă la Eugen Coşeriu, Σ parole la Klaus Heger şi limbaj la 
Ion Coteanu18, subliniind ideea că deosebirea nu se reduce la una terminologică, ci 
răspunde adoptării unor criterii care diferă prin modalitatea selectării şi ierarhizării 
faptelor de limbă. Important ni se pare faptul că se remarcă, în privinţa nivelului numit 
de Ion Coteanu limbaje, că acesta este „consecinţa luării în considerare a unor condiţii 
de natură socio-culturală în care se produc actele de comunicare şi care dirijează 
comportamentul verbal al grupurilor sociale omogene sub raportul factorilor şi al 
intenţiei comunicative”19. 

Aşadar, în concepţia care se conturează aici, expresivitatea şi fenomenele ce ţin 
de text sunt definibile numai în perspectiva fiecărei finalităţi a textului respectiv, textul 
fiind manifestarea concretă a tipului de limbaj. În cadrul textului funcţional poetic, 
definit prin lumea închipuită în acesta şi prin funcţia sa poetică, toate fenomenele 
concură la crearea limbajului poetic. O semantică a textului poetic, aşa cum am susţinut-
o şi eu în „Lumile” Luceafărului20, nu se poate face decât pornind de la finalitatea ei, 
respectiv funcţia sa poetică, şi luând în considerare lumea imaginată în acel text, deci nu 
din perspectiva unei teorii generale a textului sau dinspre orientarea unei semantici 
logice, mult prea îndepărtată de text. Aceasta pentru că atât lumea ficţională construită 
în text, cât şi funcţia sa estetică sau poetică nu sunt exterioare textului. 

Pentru termenul „expresivitate” folosit adesea în stilistică se impune să aduc 
câteva clarificări. Ion Coteanu consideră prelucrarea realizată @deşi prin limbajul poetic, 
ca limbaj aparte, o prelucrare a expresivităţii, expresiv însemnând „concretizarea unei 
impresii prin diverse semne”21. Despre caracterul de funcţie lingvistică a expresivităţii se 
precizase încă în volumul I al Stilisticii funcţionale că expresivitatea datorată emoţiei 
spontane nu este o funcţie specifică limbii, ci o funcţie a subiectului faţă de mediul 
înconjurător. Fixarea într-un idiom a consecinţelor verbale ale expresivităţii care produc 

                                                           
16

 Coteanu 1973: 53. 
17

 Mihăilă 1995: 66. 
18

 Vlad (1982: 67-68) – referindu-se la distincţia sistem - normă - vorbire a lui Eugeniu 
Coşeriu (1967), ca şi la cea a lui Klaus Heger (1969: 47-111) dintre planul limbii - planul lui Σ 
parole - planul vorbirii, în comparaţie cu diasistem - limbaje - mesaje la Ion Coteanu 1973. 

19
 Vlad 1982: 68. 

20
 Marian 1999. 

21
 Coteanu 1985a: 7. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



Rodica Marian, Stilistica funcţională a limbii române şi sistemele poeticilor 265 

ori amintesc stări emotive, conduce, „prin  d e r i v a r e” la transformarea expresivităţii 
în funcţie lingvistică. „Ca funcţie derivată, ea seamănă cu expresivitatea din muzică, din 
pictură şi din orice altă artă în care anumite structuri, odată încărcate expresiv, dau 
naştere prin combinarea lor la noi valori de acelaşi gen cu cele iniţiale”22. Ion Coteanu, 
comentând relaţia stilului cu expresivitatea, pune câteva accente şi formulează unele 
distincţii de care trebuie să se ţină seamă. Mai întâi remarc sublinierea că „de la orice 
definiţie a expresivităţii am porni, organizarea mesajului apare ca o activitate exclusivă a 
creatorului acestuia, exclusivă dar nu independentă, nu în sine şi pentru sine, ci în sine şi 
pentru destinatar (s.n. R.M.). O dată cu luarea în consideraţie a destinatarului, aria 
preocupărilor noastre se extinde şi la efectele mesajului [...]. Intenţiile coincid sau nu, 
total sau parţial, cu efectele.  V a l o a r e a  expresivităţii este dată de acest fapt, ceea ce 
ne permite să susţinem că expresivitatea se defineşte ca şi diferenţa dintre emisie şi 
recepţie, dintre intenţiile autorului de mesaje şi efectele lor asupra destinatarului”23. Aşa 
cum s-a remarcat, distincţia dintre expresivitate şi estetică a fost făcută net numai de 
Roman Jakobson24, în sensul că funcţia emotivă priveşte exclusiv pe emiţător, iar 
estetica, sub denumirea de funcţie poetică, priveşte mesajul. Jakobson atrăgea atenţia 
că în diverse mesaje nu trebuie să căutăm câte o singură funcţie, ci să avem în vedere 
prezenţa mai multora şi îndeosebi o ierarhie a lor. Se cuvine să amintesc aici precizarea 
convingătoare prin care se arată că emoţia este nu numai spontană, ci şi contemplativă 
„şi dacă în prima ipostază o numim afectivitate, expresivitate, funcţie expresivă sau 
emotivă, iar în a doua, afectivitate, expresivitate, dar şi element sau funcţie estetică sau 
poetică, aspectele teoretice implicate în această terminologie îşi găsesc soluţia în 
următoarea formulă: expresivitatea spontană este manifestarea verbală a emoţiei 
corespunzătoare, în timp ce expresivitatea deliberată este manifestarea verbală a 
emoţiei contemplative (s.n. R.M.)”25. 

Pe de altă parte, din perspectiva pragmatică propusă de Paul Cornea se 
argumentează cu temei că expresivitatea este, alături de ficţionalitate, una dintre cele 
două convenţii ale literarităţii. „Prin «expresivitate» înţeleg două lucruri: mai întâi, 
distorsiunile impuse limbajului comunicativ spre a-l abate de la ţelurile tranzitive; în al 
doilea rând, orientarea limbajului asupra «trăirii» proprii, a experienţei subiective prin 
personalizarea discursului, uzul conotaţiilor şi al simbolurilor etc. Simplificând, ar fi vorba 
de a spune «altfel» (decât în comunicarea cotidiană) şi de a insinua în spunere şi 
«altceva» decât mesajul (o informaţie despre cel care enunţă în chiar momentul 
enunţării). Cele două laturi ale expresivităţii pot coopera, sub cele mai diverse combinări 
(cum se întâmplă de regulă), dar pot să funcţioneze şi separat (ceea ce problematizează 
uneori determinarea literarităţii)”26. 

                                                           
22

 Coteanu 1973: 77. 
23

 Coteanu 1973: 76. 
24

 Jakobson 1964: 97 şi urm. 
25

 Ibidem. 
26

 Cornea 1988: 51-52. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



266  Ion Coteanu – In memoriam 

Din volumul al II-lea al Stilisticii funcţionale a limbii române ţin să reliefez 

accentul pus pe construirea de lumi imaginare prin limbaj: „Modul de «a spune» 

literatură nu este decât modul de a spune o lume închipuită, indiferent de gradul de 

apropiere a ei de «realitate» [...]. Însuşi acest mod este limbaj poetic sau, în termeni mai 

riguroşi, el este mulţimea verbală structurală pentru a exprima lumi închipuite”27. Acest 

limbaj aparte care explorează posibilităţile expresive ale limbii române, în sensul că 

prelucrează cu o intenţie semantică virtuţile expresive ale acesteia, este cercetat de Ion 

Coteanu în „structurile şi funcţiile enunţului”28. De aceea, este firesc să se despartă de o 

perspectivă care consideră ficţiunea o convenţie discursivă fără suport gramatical, 

insistând pe ideea că ficţiunea exprimată prin limbaj este literatură şi că „nu există 

literatură artistică acolo unde nu avem alcătuire datorată fanteziei”29. La polul opus se 

situează perspectiva actelor de limbaj, prin prisma cărora John R. Searle afirmă: „Nu 

există caracteristică textuală, sintactică sau semantică prin care textul să se identifice ca 

operă ficţională”30, insistând asupra ideii că „dacă o operă este ficţiune sau nu, aceasta 

rămâne la decizia autorului”. Un asemenea punct de vedere decurge, printr-o 

extrapolare, nejustificată în bună parte, a observaţiei juste că nu se poate egaliza 

ficţiunea cu literatura, cum se face adesea. Desigur, ca activitate psihologică, subliniază 

stilisticianul român, ficţiunea nu este poezie, numai produsul ficţiunii este poezie, 

produs rezultat din supunerea acesteia la „canoanele exprimării verbale”, condiţionate 

şi ele de reguli admise de contextul cultural: „Creaţia literară şi poetică reprezintă 

rezolvarea contradicţiei dintre ficţiune ca activitate liberă, mai mult ori mai puţin 

ordonată prin semne verbale, şi mulţimea de reguli impuse de limba şi de limbajul 

specializat (s.n. R.M.) în care ea trebuie să se exprime”31.  
Ficţionalitatea este şi una dintre cele două convenţii, alături de expresivitate, 

care definesc literatura din punct de vedere pragmatic. Abordarea pragmatică, aşa cum 
este ea concepută într-o carte de referinţă a lui Paul Cornea, consideră, ca şi Ion 
Coteanu de altfel, că ficţionalitatea nu este specifică numai literaturii; propunând însă 
spre deosebire de Ion Coteanu, un alt termen special, anume „fictivizare”. Paul Cornea 
subliniază că „aptitudinea de a produce ficţiuni e mediată de convenţii culturale, că 
aparţine comportamentului pseudoreferenţial (una dintre cele trei modalităţi de 
textualizare propuse de autor, alături de comportamentul referenţial şi autoreferenţial, 
ipoteză menită să valideze atât scopurile comunicative cât şi pe cele expresive ale 
verbalizării) şi nu e specifică literaturii: ficţiuni sunt nu numai romanele ori poemele, ci şi 
miturile, visele, minciunile: pe de altă parte, nu orice text literar e neapărat ficţional”32. 
Se poate lesne observa diferenţa faţă de concepţia lui Ion Coteanu în ultima parte a 
                                                           

27
 Coteanu 1985a: 18. 

28
 Coteanu 1985a: 7. 

29
 Coteanu 1985a: 15. 

30
 Searle 1981: 216. 

31
 Coteanu 1985a: 14. 

32
 Cornea 1988: 52. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



Rodica Marian, Stilistica funcţională a limbii române şi sistemele poeticilor 267 

citatului anterior, ştiut fiind că însuşi limbajul poetic este la acesta mulţimea verbală 
structurată pentru a exprima lumi închipuite, indiferent de gradul de apropiere al lor 
faţă de „realitate”, deci, în esenţă, ficţiunea exprimată prin limbaj este literatură. Pe de 
altă parte, Paul Cornea propune în locul ficţionalităţii, ca specifică literaturii, „o anumită 
atitudine pentru care reţin denumirea de «fictivizare»... [care] înseamnă blocarea 
referinţei la real în folosul unui «uz atributiv al expresiei lingvistice»33. Mai departe, Paul 
Cornea precizează că fictivizarea constituie un mod convenţional de a trata literatura, o 
tactică impusă, nu o proprietate intrinsecă, ceea ce plasează această noţiune la polul 
opus faţă de construcţia de lumi închipuite prin limbaj în concepţia lui Ion Coteanu. 

Explicaţia coerentă a „originii” lumilor ficţionale, permiţând o abordare a 
construcţiei acestor lumi în sau prin sensul textual despre care vorbeşte Mircea Borcilă 
ca fiind un proiect din perspectiva unei poetici întemeiate pe concepţia lui Eugen 
Coşeriu asupra sensului34, are câteva puncte de convergenţă cu concepţia despre 
literatură şi text, ca o construcţie de lumi închipuite, a lui Ion Coteanu, dar este 
compatibilă şi cu semantica ficţiunii, concepută ca o semantică „construcţională”, într-o 
tipologie a lumilor ficţionale propusă de L. Doležel35 (apărută tot în 1985 ca şi volumul al 
II-lea al Stilisticii funcţionale a limbii române). Perspectiva lui Doležel priveşte literatura 
ca sistem semiotic şi motivează interesul pe care semantica lumilor posibile îl oferă 
teoriei literare prin faptul că acesta dă o soluţie problemei referinţei fictive. Semantica 
lumilor posibile furnizează un domeniu de referinţă literaturii afirmând că semnul referă 
la o multitudine de lumi posibile, nu numai la una, în ocurenţă cu lumea actuală. Pentru 
literatura de ficţiune acest fapt este dublu semnificativ, arată, pe bună dreptate, L. 
Doležel. Pe de o parte, dacă textul de ficţiune are o funcţie referenţială, aceasta vizează 
lumile ficţionale posibile şi nu lumea reală. Furnizând conceptul lumilor posibile poate 
elibera teoria literaturii de noţiunea sterilă privind faptul că textele ficţionale nu au 
referinţă, ca şi de conceptul stânjenitor de auto-referinţă. Pe de altă parte, mai 
important, „la sémantique des modes possibles nous amène à postule rune relation plus 
dynamique entre le texte de fiction et son monde: les modes fictionnels ne pré-existent 
pas aux textes” (s.n. R.M.)36. Această idee a lui L. Doležel m-a interesat în mod deosebit, 
şi pe fundamentul acestei idei mi-am întemeiat analiza semantică a lumilor posibile din 
Luceafărul. Astfel fiecare text trebuie să construiască propriul său domeniu de referinţă 
şi trebuie să creeze propria sa lume ficţională sau propria sa lume închipuită, cum spune 
academicianul Ion Coteanu. 

L. Doležel precizează că textele aparţinând literaturii de imaginaţie apar ca 
sisteme semiotice particulare ale construcţiei de lumi posibile. Semantica ficţiunii 
trebuie să se manifeste ca o semantică „construcţională”: „La référencee devient dès lor 
sune relation sémantique secondaire, fondée sur la virtualité constructive de textes 
littéraires. La littérature en tant que manifestation suprême de l’imagination de 

                                                           
33

 Ibidem. 
34

 Borcilă 1994: 37. 
35

 Doležel 1985: 7-22. 
36

 Doležel 1985: 8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



268  Ion Coteanu – In memoriam 

l’homme posède la capacité de construire des mondes et de sans cesse étendre la 
champ et la variété de notre univers sémiotique. La théorie des récits de fiction se trouve 
ainci libérée des restrictions volontairement imposées par les grammaires narratives” 
(s.n. R.M.)37. Proiectul unei semantici literare construcţionale se apropie dar în acelaşi 
timp se diferenţiază fundamental de acela al semanticii logice. Lumile ficţionale literare 
se construiesc prin procedee creatoare poetice, proprii literaturii, care depăşesc de 
departe pe cele ale unei logici preexistent. Procedeele poetice de construcţie 
funcţionează „comme contraintes de sélection et de formation prêtant forme à la 
matière sémiotique amorphe à l’origine des mondes fictionnels. Les qualités, les 
structures et les modes d’existence des mondes fictionnels son ten fin de compte 
modelés par les procédés poétique mis en oeuvre dans leur construction”38. 

În aceeaşi ordine de idei mai pot reţine promiţătoarele sugestii din exploatarea 
unor premise din teoria logică a lumilor posibile prin valorizarea cărora Elizabeth C. 
Traugott ajunge la aproximarea funcţională a textului poetic ca o „construcţie de lumi 
imaginare”39. Comentând această contribuţie, printre altele ale poeticii americane, 
Mircea Borcilă, foarte atent de obicei să denunţe extrapolările, nelegitimate 
metodologic, în sau din discipline adiacente ori complementare, este totuşi constrâns să 
accepte că apelul la construcţia teoretică care pune textul poetic în relaţie cu lumea 
imaginară poate elucida unele aspecte ale textului literar. După opinia acestui analist, 
Elizabeth C. Traugott este foarte aproape de înţelegerea faptului că manifestarea 
specifică a textului numită «consecvenţă internă» variază în raport de tipurile 
funcţionale de texte40. Ca şi autorul tipologiei lumilor ficţionale (L. Doležel), cu semantica 
lor „construcţională”, cercetătoarea americană încearcă, în cadrul propus, o construcţie 
a referinţei literare, dar nu vede textul ca reflex al unei funcţii integratoare dominante. 
Remarc şi observaţia autoarei conform căreia perspectiva semanticii generative propuse 
de ea ar oferi un model stilisticienilor care, ca şi Roger Fowler41, pledează pentru teza 
prin prisma căreia orice diferenţă de expresie implică o diferenţă de sens, prin faptul că 
dă seamă şi de conţinut şi de formă: „Pentru semanticianul generativist, studiul 
literaturii este studiul unei interacţiuni complexe a condiţiilor de adecvare a limbii epocii 
autorului, a genului de discurs literar, a lumii pe care o construieşte autorul”42. 

În ceea ce priveşte teza citată a lui Fowler, nu pot să nu consemnez ceea ce-mi 
apare ca o coincidenţă a ei cu o categorie a esteticii, numită de Luigi Pareyson 
autoformativitate43, în cadrul căreia conţinutul însuşi se formează în procesul de creaţie, 
rezultatul fiind un conţinut format în toate etapele şi la toate nivelele sale, deci un 
conţinut care nu preexistă formei, aşa cum nici lumile ficţionale nu preexistă textelor în 

                                                           
37

 Doležel 1985: 9. 
38

 Ibidem. 
39

 Traugott 1981: 158-173. 
40

 Borcilă 1981: 59. 
41

 Fowler 1972: 5-24. 
42

 Traugott 1981: 173. 
43

 Pareyson 1977. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



Rodica Marian, Stilistica funcţională a limbii române şi sistemele poeticilor 269 

concepţia lui L. Doležel. Se mai poate observa că teza stilisticienilor care cred că orice 
diferenţă de expresie implică o diferenţă de sens se poate relaţiona cu modalitatea de 
textualizare pe care Paul Cornea o numeşte, din perspectivă pragmatică, textualizare 
auto-referenţială. Autoreferenţialitatea are o intenţie ludică, non-funcţională pentru 
comunicare şi este caracteristică comportamentului narcisistic şi literaturii moderne, 
mai ales avangardiste, dar ca fenomen al inventivităţii ludice este adesea atestat şi în 
folclor44. În textualizarea autoreferenţială „nu se incorporează expresiv un sens 
prealabil, ci se produce sens pe măsură ce textualizarea se desfăşoară, altfel spus, sensul 
[...] apare în însuşi actul elaborării scriptice [...]. Structura de adâncime devine astfel 
anevoie de determinat, dacă nu de-a dreptul indeterminabilă, fie din cauza deschiderii 
maxime (care face egal posibile diverse ipoteze), fie pentru că deconstruirea sensului 
interzice din start formarea de macrostructuri, menţinând astfel lectura «agăţată» de 
suprafaţă, disponibilă celor mai diverse reprezentări asociative. De-aici interminabilele 
discuţii pe care le naşte exegeza textelor moderne”45. Problema creaţiei sau a 
„redactării” se pune şi în cazul altei modalităţi de textualizare, de asemenea propriu 
literaturii, respectiv textualizarea pseudo-referenţială. Şi aici proiectul, trece prin 
nenumărate modificări, impuse de alegerea modului de manifestare textuală şi sfârşind 
cu specificarea discursivă, încât ideea iniţială este întotdeauna parţial modificată. 
„Structura de adâncime a textului nu mai e coincidentă cu proiectul; ea trebuie înţeleasă – 
cum just preconizează Segre – ca o imanenţă, nu ca un nucleu generativ”46. Din punctul 
meu de vedere, există totuşi un nucleu referenţial care devine generativ, aşa cum am 
precizat într-o altă ordine de idei. 

Adoptând categoria autoformativităţii pentru semnificanţa tipului de text artistic 
şi pornind de la o teorie funcţională a textelor, Ecaterina Mihăilă47 dezvoltă, de fapt, 
teoria lui Ion Coteanu, încercând să altoiască pe această semantică textuală aspecte ale 
teoriei logice a lumilor posibile, aspecte pe care le integrează imaginării literare. Chiar 
termenul ‘lume posibilă’ nu este folosit în sens strict, „ci doar ca un cadru general din 
perspectiva căruia să analizăm, sperăm, cu mai multă precizie, unele aspecte ale 
imaginării literare”48. Caracteristicile autoformativităţii impun observaţia că imitaţia şi 
invenţia creează domeniul imaginării, iar disimularea, domeniul simbolizării. Prin 
imaginare se creează lumile posibile ale literaturii şi este edificator faptul, consideră 
Ecaterina Mihăilă49, că şi stilistica a reînviat această străveche categorie a esteticii prin 
definiţia dată comunicării poetice de Ion Coteanu: „orice comunicare în care se 
manifestă intenţia de a imagina o lume cu ajutorul ambiguizării organizate şi orientate în 
acest sens a graiului obişnuit devine prin aceasta comunicare poetică”50. Ca şi pentru Ion 

                                                           
44

 Cornea 1988: 28-29. 
45

 Cornea 1988: 41. 
46

 Ibidem. 
47

 Mihăilă 1995. 
48

 Mihăilă 1995: 190. 
49

 Mihăilă 1995: 189. 
50

 Coteanu 1985a: 48. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



270  Ion Coteanu – In memoriam 

Coteanu, şi pentru Ecaterina Mihăilă în opera literară imaginarea de lumi posibile este 
una dintre caracteristicile fundamentale. Lumea posibilă imaginară, pentru care 
precizează autoarea nu s-a constituit până acum o logică specială, aplică operatorul a 
imagina, cu cele două sensuri ale sale, în funcţie de ponderea cărora în imaginarea 
literară se poate crea o lume posibilă realistă, o lume posibilă fantastică sau o lume 
posibilă imposibilă. Concepută din perspectivă pragmatică, dar analizată prin teoria 
semantică a lumilor posibile, autoformativitatea rămâne categoria cea mai profundă a 
generării tipului de text artistic. Prin imaginare, opera literară (textul) se formează în şi 
prin limbaj, se autoformează, materia fiind consubstanţială formei. Ea nu transcende 
limbajul spre ceva dinafara lui, ci numai spre numeroasele posibilităţi receptive ale 
lectorului51. În poetică, autoformativitatea este specifică în funcţia de autovizare a 
mesajului – celebra contribuţie a lui Roman Jakobson52, care sintetizând şi ale teorii 
ajunge să înţeleagă poeticitatea ca autoreflexivitate. Aserţiunea generală că literatura 
este un produs în exclusivitate verbal, fundament al oricărei analize poetice sau 
semiotice actuale, derivă, în bună parte, din autoritatea pe care funcţia poetică a 
limbajului a dobândit-o, acceptându-se considerentul că numai prin analiza formei 
verbale se ajunge la pătrunderea esenţei poetice, insesizabilă pe altă cale53. Funcţia 
poetică este una dintre funcţiunile limbajului, iar limbajul poetic ar fi limbajul în care 
această funcţiune este predominantă. 

Un mare lingvist contemporan, Eugen Coşeriu, critică cu interesante 
raţionamente, întărite de demonstraţii doveditoare, teoria lui Jakobson despre cele şase 
funcţii ale limbajului, inclusiv existenţa unei funcţii poetice. În esenţă se argumentează 
că nu există o funcţie poetică „fiindcă concentrarea în structura mesajului se poate 
prezenta în poezie, însă nu aceasta este ceea ce face ca poezia să fie poezie”54. Anumite 
puncte de sprijin în probarea acestui punct de vedere se găsesc încă la Aristotel, care 
spunea că nu versul face poezia, dar şi, mai ales, în modul cum funcţionează construitele 
slogane, publicitare sau de propagandă, care nu devin prin concentrare poezie. Totuşi, 
Eugen Coşeriu recunoaşte intuiţia lui Roman Jakobson exprimată în ceea ce înseamnă 
concentrarea în mesaj, din care rămâne ideea izolării mesajului şi faptul că mesajul se 
referă la sine însuşi. Interpretând această intuiţie, marele lingvist de origine română 
ajunge la ideea că limbajul poetic este absolut, „în sensul că el nu vorbeşte […] despre o 
realitate dată ca atare, ci creează o realitate, […] e s t e  o realitate, construieşte o 
realitate”55. Putem corela această idee cu construcţia de lumi ficţionale, care nu 
preexistă textelor respective şi chiar cu imaginarea în care textul se autoformează în şi 
prin limbaj şi care nu transcende limbajul spre ceva dinafara lui. Pe de altă parte, Eugen 
Coşeriu arată că sunt foarte multe relaţii ale semnului care sunt activate în sensul 

                                                           
51

 Mihăilă 1995: 204. 
52

 Jakobson 1960. 
53

 Jakobson 1973: 504. 
54

 Coşeriu 1994: 148. 
55

 Coșeriu 1994: 149. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



Rodica Marian, Stilistica funcţională a limbii române şi sistemele poeticilor 271 

textelor poetice, acestea toate putând fi numite funcţii de evocare, concentrându-se în 
jurul funcţiei de reprezentare din schema lui Bühler. Posibilitatea de evocare vine din 
„acea bogată ambiguitate a cuvântului care poate denota cu precizie ceva, fără  renunţa 
în acelaşi timp şi la alte denotări”56. De aici se dezvoltă concluzia că în limbajul practic 
sau ştiinţific actualizarea funcţiilor semnului este de fapt o negare a funcţiilor, o punere 
a lor între paranteze, pe când în limbajul poetic se actualizează tot ce ţine de semn, se 
realizează toate funcţiile lingvistice. Aşadar limbajul poetic nu poate fi o deviere, ci el 
reprezintă plenitudinea funcţională a limbajului. Procedeele de actualizare sunt 
procedee ale limbajului poetic şi „analiza textelor trebuie să descopere tocmai aceste 
procedee, să le descopere  s e n s u l, de fiecare dată”57. Discutând identitatea dintre 
limbaj şi poezie prin argumente filosofice propriu-zise, Eugen Coşeriu comentează 
susţinerea cea mai evidentă a acestei identităţi la Benedetto Croce, precizând că 
esteticianul italian „identifică limbajul şi poezia ca activităţi creatoare, adică în 
momentul lor originar şi în esenţa lor”58. Argumentul esenţial ar fi că atât limbajul, cât şi 
literatura de artă sunt anterioare distincţiei însăşi dintre existenţă şi inexistenţă, ceea ce 
îl readuce pe Eugen Coşeriu la ideea că literatura creează o realitate, şi nu vorbeşte  
d e s p r e  ceva care există sau nu. Pe de altă parte, limbajul şi poezia sunt acelaşi lucru 
pentru că fiecare dintre ele este intuiţia universalităţii în faptul individual, model al unui 
mod de a fi, obiect originar care se poate repeta la infinit. Totuşi, la sfârşitul acestei 
dezbateri, riguroasă, din propria-i perspectivă de apreciere, Eugen Coşeriu susţine că 
această identitate dintre limbaj şi poezie nu poate fi acceptată, „tocmai plecând de la 
demonstraţia lui Croce”, pentru că subiectul care creează arta este un subiect universal, 
un subiect absolut, care se obiectivează, asumându-şi responsabilitatea tuturor 
subiectelor, pe când subiectul de limbaj nu este creator de limbaj, tocmai pentru că are 
dimensiunea alterităţii: „întâi de toate, limbajul este nu […] comunicarea unui conţinut 
pentru cineva, ci e o comunicare cu cineva, şi această comunicare cu cineva nu poate 
lipsi niciodată în limbaj, pe când în artă lipseşte în mod necesar. Arta nu se face pentru a 
comunica, ci numai ca să fie, în sensul în care este artă, […] pe când limbajul se face 
pentru a comunica, independent dacă apoi comunicăm ceva […] nu limbajul, ci limbajul 
absolut, dezlegat de celelalte subiecte, este identic cu poezia”59. 

Afirmând prioritatea naturii procesuale a limbajului poetic faţă de aceea de 
inventar şi subliniind dubla lui valoare, „de instrument, respectiv de proces de producere 
de noi semnificaţii prin materialul existent, şi de material susceptibil de a se organiza în 
scopul arătat”, Ion Coteanu ajunge la dezbaterea concepţiei conform căreia poezia este 
limbă şi arată că această părere este cu mult mai veche decât s-ar părea, fiind de mare 
însemnătate în vechea poetică indiană, cum remarca V. N. Toporov. Ideea că poezia este 
limbă revine, pe baza teoriei lui Roman Jakobson, şi la Sol Saporta, şi la şcoala de la 

                                                           
56

 Coșeriu 1994: 153. 
57

 Coșeriu 1994: 159. 
58

 Coșeriu 1994: 160. 
59

 Coșeriu 1994: 162. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



272  Ion Coteanu – In memoriam 

Tartu. „De fapt, susţinătorii acestei teze nu au în vedere limba ca uz, ci limba ca schemă 
sau sistem general uman şi privesc lucrurile analogic, gândindu-se că de vreme ce, ca şi 
limba, literatura poate fi considerată sistem de semne, şi cum ea se exprimă obligatoriu 
prin limbă, dând naştere adesea la conotaţii noi, între mecanismul de producere a 
literaturii şi cel al propoziţiilor curente este permis să se pună semnul egalităţii. 
Admiţând că cele două mecanisme se află în mod incontestabil în această situaţie, 
concluzia de mai sus are valabilitate numai în condiţiile date. Dacă se iau în seamă 
finalitatea actelor de limbaj şi obiectul literaturii, perspectiva se schimbă, fiindcă nu 
interesează numai scheletul (structura sau mecanismul) operei, ci şi caracterul ei 
particular, calitatea spunerii (s.n. R.M.), adică a limbajului selectat şi anume folosit în 
scopul asigurării individualităţii operei”60. Ion Coteanu atrage atenţia, mai departe, 
asupra primejdiilor identificării literaturii cu limba, adoptare exclusivistă care „creează 
impresia că scăpăm de sub control alte laturi ale fenomenului, în primul rând faptul că 
lumile create în literatură au la bază cunoaşterea lumii ca atare, o conştiinţă a ei inclusă 
de obicei discret în operă” şi subscrie, fără rezerve, la ideea lui Croce conform căreia 
poeţii „înnoiesc mereu cuvintele fără să observe: astfel încât le par suficiente cele deja 
existente în vorbirea comună, tocmai pentru că, dispunându-le în feluri noi, ei pot 
dobândi tot ce le face trebuinţă”61. Felul de a privi lucrurile afirmat de Croce se rezumă, 
aşadar, „la actul de a combina elementele graiului într-un mod inedit spre a obţine cu 
ajutorul lor semnificaţii noi, a produce valori semantice noi, care pot prea bine să fie 
poetice”62. 

Dacă simpla decizie a autorului asupra faptului că o operă este o ficţiune, cum 

crede John R. Searle, nu este suficientă pentru a defini literatura ca ficţionalitate, i. e. ca 

o construcţie de lumi închipuite prin limbaj, în concepţia lui Ion Coteanu nici funcţia 
estetică nu este un criteriu exclusiv pentru a decide dacă un text este literar. Se desparte 
în acest fel de o teză larg acceptată, reprezentată de Iuri Lotman, conform căreia 

„literatură artistică poate fi orice text literar care, în cadrul unei culturi (s.n. R.M.), este 
capabil să realizeze o funcţie estetică”63. În această privinţă, am putea spune, în termenii 

funcţionării criteriului pragmatic şi ai fictivizării propuse de Paul Cornea, că ieşirea din 
spaţiul comunicării şi intrarea unui text în spaţiul esteticului presupune, pe parcursuri 
mai lungi decât un enunţ, unele modalităţi expresive care avizează asupra literaturii. 

Sunt cunoscute procedeele inserării documentelor în ficţiune ori citările de orice fel care 
conferă fragmentelor funcţie estetică. Obiecţia lui Ion Coteanu se referă la textele 

anume construite pentru ca să ocazioneze o experienţă estetică şi priveşte planul 
substanţei conţinutului, în sensul că acesta se deosebeşte de celelalte tipuri de discurs 

printr-o organizare proprie, cum precizau şi retoricienii din Grupul µ64. Aşadar, pentru ca 

                                                           
60

 Coteanu 1985a: 37. 
61

 Croce 1972: 249. 
62

 Coteanu 1985a: 39. 
63

 Lotman 1979: 117. 
64

 Groupe μ 1977: 79. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



Rodica Marian, Stilistica funcţională a limbii române şi sistemele poeticilor 273 

o mulţime de texte să fie literatură este necesară, în opinia lui Ion Coteanu, respectarea, 
în ordine, a două criterii: (1) construirea unei lumi închipuite (sau posibile) şi (2) funcţia 
estetică. Această tranşantă opţiune este oarecum relativizată atunci când poeticianul 
adaugă: „chestiunea dacă însăşi operaţia de construire a unei lumi închipuite nu este 
totuna cu activitatea estetică se poate pune”65. 

Pe o altă coordonată a demonstraţiei sale privind definirea limbajului poetic, 
implicit a poeticii, ca esenţă, pe baza ideii că emoţiile estetice rezultă dintr-o combinare 
particulară a calităţii unor obiecte şi prin potrivirea nouă a cuvintelor, iar această acţiune 
„ia naştere din plăcerea de a descoperi că în grai sălăşluieşte o forţa prin care ajungem la 
imagini noi ale lumii”66, eminentul nostru lingvist afirmă, cu temei, că „estetica începe 
chiar din momentul exprimării modului de închipuire a unei lumi sau a unora din 
elementele ei constitutive şi că de aici decurg în mod necesar toate metaforizările”. Din 
această perspectivă se acceptă şi punctul de vedere exprimat de Jean Michel Adam şi 
Jean Pierre Goldstein67 potrivit căruia noţiunea de funcţie poetică a permis să se 
considere comunicarea poetică ca un mod de invenţie prin limbaj, ca „experimentarea 
potenţialităţilor limbii”. 

Consecinţele acestei concepţii sunt demonstrate într-o analiză semantică a unei 
strofe din sonetul eminescian Veneţia, care pune în lumină noi combinări şi în care noile 
sensuri se construiesc în jurul unor cuvinte obişnuite, arătându-se cum se trece printr-o 
schimbare la alt mod de a privi lumea. „Schimbarea are însă o bază complexă în 
gândirea desfăşurată după un fir conducător (s.n. R.M.) şi după anumite reguli. Cea mai 
de seamă dintre ele statorniceşte principiul că orice parte din grai poate să capete o 
destinaţie deosebită dacă se subordonează ideii de a servi înfăţişarea într-alt fel a lumii. 
Când se face acest lucru, ea îndeplineşte o funcţie căreia îi spunem  p o e t i c ă, pentru 
că asigură legătura între dorinţa de a privi altfel lumea şi graiul obişnuit, şi numai 
datorită acestei legături se produc în materialul limbii schimbări ca cele din poemul lui 
Eminescu”68. Trebuie să insist în acest punct asupra importanţei hotărâtoare pe care 
ideea subliniată de mine în citatul de mai sus a avut-o în analiza semantică a întregului 
text poetic al Luceafărului eminescian. 

Dificultatea de a pune în lumină gândirea eminesciană desfăşurată în celebrul 
poem Luceafărul, atât de polifonic în interpretările generate, se datorează unui fapt 
caracteristic fenomenului poetic, de care însuşi poetul era conştient, şi anume acela 
exprimat într-o formulă sugestivă, destul de citată, pe care o reproducem pentru a 
repera punctele de atingere, posibil de relevat, cu ideea exprimată în citatul de mai sus: 
„Adevărat cum că poezia nu are să descifreze, ci din contră are să încifreze o idee poetică 
în simbolurile şi hieroglifele imaginilor sensibile (s.n. R.M.) – Numai cum că aceste 
imagini trebuie să constituie haina unei idei, căci ele altfel sunt colori amestecate fără 

                                                           
65

 Coteanu 1985a: 16. 
66

 Coteanu 1985a: 10. 
67

 Adam, Goldstein 1976: 130. 
68

 Coteanu 1985a: 21. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



274  Ion Coteanu – In memoriam 

înţeles… Ideea e sufletul şi acest suflet poartă în sine ca inerentă deja cugetarea corpului 
său (s.n. R.M.) […] sufletul, ideea unei poezii poartă în sine deja ideea corpului său, astfel 
cum cauza poartă în sine o urmare neapărată a ei”69. O opinie asemănătoare, privind 
faptul că o poezie nu trebuie să fie de o logică simplă şi limpede exprimă Eminescu într-o 
împrejurare legată de şedinţele Junimii, când asistenţa a primit cu perplexitate o 
compoziţie considerată obscură a poetului Samson Bodnărescu: „Poetul a găsit ocazie 
prin acest bătrân să facă nişte versuri şi să pună într-nsele o parte a imaginaţiei sale. Ce 
voiţi mai mult? O poezie nu trebuie înţeleasă în totul, continuu, căci dacă toţi bucherii de 
la şcoală o înţeleg, atunci nu mai este poezie”70. Aşadar, din primul citat eminescian, 
înţelegem că funcţia poetică este supunerea graiului la ideea de exprimat, idee care este 
sufletul operei în care lumea este privită altfel decât în mod obişnuit. Pe de altă parte, 
poezia nu descifrează ideea poetică, ci o încifrează, altfel spus, conform observaţiei lui 
Ion Coteanu, funcţia poetică „acţionează în dauna celei de comunicare, obligând-o pe 
aceasta să cedeze măcar în parte, căci de îndată ce conţinutul unui mesaj devine explicit 
[…] poeticitatea lui scade sau dispare pur şi simplu”71. Se întâmplă astfel din cauza unui 
paradox în care se mişcă limbajul poetic, tinzând să acumuleze o cât mai mare cantitate 
de informaţie în cât mai puţine elemente de limbă, aşa încât condensarea în mesaj a 
unei cantităţi de informaţie cât mai mare devine caracteristică. 

În această privinţa trebuie să amintim nuanţarea ideii în sensul că „on peut dire 
qu’une unité poétique est d’autant plus chargée d’information qu’elle assure une plus 
grande surprise”72. Importanţa factorului structural în jocul subtil al efectelor 
informaţionale îl interesează de asemenea, în mod special, pe Paul Miclău, care, studiind 
semnele poetice dintr-o perspectivă semiotică, ilustrează în capitolul Structură şi 
informaţie73 ipoteza convingătoare conform căreia nu numai unităţile poetice sunt 
informaţionale, ci şi structurile din care acestea fac parte. Această ipoteză se verifică clar 
în cazul mesajelor literare reluate în structuri multiple, cum ar fi acele Exercices de style 
de Raymond Queneau, în care acelaşi conţinut narativ este spus în 99 de maniere 
diferite, operă care a fost altfel studiată din perspectiva actuală a teoriei discursului 
poetic74. Opera lui Queneau, publicată în 1964, este în acelaşi timp operă literară şi 
savantă, părând să fi fost elaborată pentru a ilustra bogăţia mijloacelor de expresie ale 
limbii franceze. Analiza ei pune în evidenţă cota sincronică a raportului dintre informaţia 
semantică şi cea contextuală, dar structurile sugerează de asemenea o metodă riguroasă 
diacronică75. Reluarea unui mesaj cunoscut într-o nouă manieră atrage publicul printr-o 
nouă informaţie. Fără îndoială că structurile unei opere poetice sunt informaţionale, aşa 
cum se poate constata din parcurgerea capitolelor tezei propuse de mine asupra 

                                                           
69

 Eminescu 1977: XX. 
70

 Gh. Panu, Amintiri de la Junimea din Iaşi, apud Vianu 1974: 165. 
71

 Coteanu 1985a: 26. 
72

 Miclău 1983: 204. 
73

 Miclău 1983: 204-220. 
74

 Tuţescu 1980.  
75

 Cf. Miclău 1983: 220. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



Rodica Marian, Stilistica funcţională a limbii române şi sistemele poeticilor 275 

Luceafărului eminescian, dar o demonstraţie în acest sens avem într-un studiu mai vechi, 
în care se reliefează, de exemplu, valoarea timpului viitor în poezia lirică76. Structurile 
poetice care adaugă informaţie se pot alătura de condiţiile particulare ale concentrării 
expresiei, de tipurile de concentrare şi de înnoire a expresiei, aşa cum le descrie Ion 
Coteanu77. 

Voi observa aici numai faptul că o concentrare de necontestat a expresiei este 
generată de codul cultural al basmului din care, în parte, s-a născut Luceafărul, precum 
şi din cel al surselor filosofice upanişadice atât de pregnant prezente în prima versiune 
manuscrisă a poemului (în care apare, cu destule ocurenţe, chiar numele Brahma). 
Necunoaşterea acestora ermetizează poemul, provocând acele binecunoscute 
controverse asupra obscurităţilor textului definitiv. Ion Coteanu subliniază, din punctul 
de vedere al limbajului poetic, că şirul de echivalări şi de asociaţii provocat de 
concentrarea expresiei funcţionează pe baza unui cod sau a mai multora „neincluse 
obligatoriu în semantica graiului curent” şi că efectul procedeului produce o concentrare 
a expresiei de necontestat „pentru bunul motiv că poezia nu explică, ci sugerează…, nici 
nu-i este îngăduit să descrie sau să înfăţişeze explicit codul cultural de referinţă”78. Ceea 
ce ne apropie din nou de conturul teoriei lui Eminescu despre mitul înţeles ca simbol, ca 
hieroglifă, care trebuie, însă, perceput nu numai ca formă, ci şi în ideea lui, pe care 
forma o implică, aşa cum arăta şi un comentator al modernităţii lui Eminescu79. 
Confruntând enunţul teoretic al lui Eminescu cu teoriile moderne ale poeziei simbolice, 
regretatul Eugen Todoran arata cu justificare că „dezbaterea acestei relaţii «interioare» 
a ideii şi a imaginii în structura poeziei moderne este o problemă centrală a semioticii 
contemporane”. 

Tot despre o prefigurare şi o viziune „pregnant semiotică” este vorba şi în cazul 
lui Sextil Puşcariu, care, după părerea lui Mircea Borcilă80 face, într-o manieră succintă o 
distincţie poetic-tipologică fundamentală, atunci când formulează ideea că Eminescu îşi 
structurează textele după un principiu dominant „eufonic”, iar Macedonski şi unii poeţi 
moderni după un principiu al „pitorescului” sau al „picturalului”81. Poezia lui Lucian Blaga 
ar reprezenta, în schimb, un tip „filosofic” sau „metafizic”, în sensul unei orientări 
primordiale spre „conţinut” (nu spre „expresia lingvistică”), şi mai precis, (cum se 
exprimă pertinent Mircea Borcilă), în sensul că poezia lui Blaga „se construieşte” printr-o 
anumită „atitudine spirituală” sau „viziune asupra lumii”, într-o modalitate simbolică 
fundamentală, modalitate care stă la baza creaţiei de sens în textele lui Blaga82. Într-o 
altă abordare, bazându-se pe criteriul modelului de construcţie referenţială, Mircea 
Borcilă demonstrează că modelul de construcţie simbolic se poate ilustra prin textele 

                                                           
76

 Marian-Popescu 1980: 164-170. 
77

 Coteanu 1985a: 114-159. 
78

 Coteanu 1985a: 117. 
79

 Cf. Todoran 1987: 104. 
80

 Borcilă 1992: 135. 
81

 Puşcariu 1994: 404. 
82

 Puşcariu 1974a: 551-554. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



276  Ion Coteanu – In memoriam 

lirice ale lui Blaga şi Barbu83, pentru că „la baza acestor texte stă, cum am văzut, o 
orientare ‘revelatoare’ a procesului de poesis, ceea ce presupune o dedublare a planului 
designaţional (ontologic) şi o disparitate radicală între cele două nivele ale acestui plan 
(nivelul ‘fenomenal’ şi cel al ‘esenţelor’). Deşi am remarcat, conform principiului 
existenţial-axiologic semantic, presupoziţia existenţei, în acest tip de poesis, a unor 
elemente designaţionale din planul ‘imediat’ care (se) referă la planul ontologic mai 
profund al ‘esenţelor’ şi axiologic superior al ‘valorilor’, trebuie precizat acum că acest 
raport referenţial nu se bazează pe un principiu semiotic iconic sau diagramatic. În 
termenii acestor poeţi, «revelarea» sau «reprezentarea» acelor «esenţe» ale lumii 
(obscurizate de diversitatea ei fenomenală) nu înseamnă o simplă «oglindire» sau o 
«revelaţie dobândită», în sens mistic, a unui fond absolut şi generator al acestei 
diversităţi […] Blaga teoretizează acest proces prin conceptul său de «metaforă 
revelatorie», înţelegând prin aceasta o ‘strategie’ prin care «misterul» dobândeşte doar 
«formă» în anumite «tipare stilistice», dar în care «misterul» nu ni se «revelează» ca 
atare, în conţinutul său”84. 

Dacă coroborăm aceste comentarii cu crezul lui Eminescu referitor la mit ca 
simbol şi hieroglifă, şi mai ales la atitudinea eminesciană faţă de relaţia dintre idee şi 
imagine în opera poetică, care nu are a descifra, ci a încifra o idee poetică în simbolurile 
imaginilor sensibile, vom ajunge la alte posibile concluzii despre principiul care 
structurează unele texte ale lui Eminescu, printre care şi Luceafărul, şi una dintre ele 
este anume aceea că mitul nou instituit al poemului, ca şi acela de la care a plecat se 
construieşte pe o viziune asupra lumii şi reprezintă un tip filosofic sau o modalitate 
simbolică în aceeaşi măsură ca şi un principiu eufonic. De fapt, modul teoretizat de 
Eminescu este mult mai sintetic şi reprezintă, ca şi opera sa, o concepţie asupra ideii 
implicite în imagine. Oricum, printre criteriile secundare ale unei tipologii funcţionale a 
textelor, Mircea Borcilă descrie principiul funcţional simbolic-mitic, reprezentat prin 
textele lirice ale lui Blaga, principiu care credem că se poate ilustra şi prin textul 
Luceafărului, dacă ţinem cont că orizontul interior al poeziei eminesciene poate fi 
explorat ca poezie modernă, „plecând de la enunţul teoretic al acestuia privitor la 
funcţiile sensului în gândirea poetică”85, mai ales conceptul „ideii interne” a imaginilor, 
fără de care acestea rămân fără înţeles. Pe de altă parte, textele ce ilustrează principiul 
funcţional-mitic au caracteristică încercarea „de construire a unor câmpuri interne de 
referinţă care să se integreze unei «viziuni metafizice» conforme cu «matricea stilistică» 
a subconştientului colectiv… [viziune] presupusă ca implicită în corpusul mitologic al 
culturii naţionale, iar procesul de poesis discursiv este înţeles ca reiterând şi prelungind, 
în textul poetic, demersurile definitorii ale «gândirii mitice»”86, ceea ce este, după 
părerea mea, specific lumii închipuite a Luceafărului, întrucât „Eminescu e înainte de 

                                                           
83

 Borcilă 1987: 190. 
84

 Borcilă1987: 191. 
85

 Todoran 1987: 111. 
86

 Borcilă 1987: 192. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



Rodica Marian, Stilistica funcţională a limbii române şi sistemele poeticilor 277 

toate poet român,… [oglindind] întreg sufletul românesc… [şi cuprinzând] în versurile 
sale sinteza tuturor însuşirilor noastre etnice”87. Cu acutul său simţ critic şi vizionar în 
acelaşi timp, Sextil Puşcariu avertiza încă în textul din 1910 (din care am citat anterior) că 
un suflet atât de complex ca al lui Eminescu nu poate fi strivit în etichete palide şi 
unilaterale ca acela de pesimist sau romantic. Orizontul interior al poeziei lui Eminescu 
este unul modern, mai ales deoarece, ca şi la alţi poeţi moderni, în poemul Luceafărul 
vom regăsi, în câteva axiale idei descifate în interpretarea propusă de mine, sentimentul 
reintegrării lumii într-o unitate. 

Să revenim puţin la modernitatea ideilor teoretice ale lui Eminescu, iconcepţie 
care se dezvoltă în direcţia ieşirii din romantism, mai ales prin reliefarea unei „profunde 
idei interne” necesar de a fi înţeleasă prin imaginea care-o încifrează. În studiul său de 

tinereţe, Eminescu deplângea faptul că românii văd în basme, în obiceiuri, în forme 
„numai forma” (s.n. R.M.) şi treceau cu vederea faptul că ea este manifestarea sensibilă 
a unei idei: „Mitul nu e decât un simbol, o hieroglifă (s.n.), care nu e deajuns că ai văzut-

o […], ci trebuie citită şi înţeleasă […]. [Obiceiurile] sunt expresiunea exterioară a unui 

profund învăţământ sau a unei profunde idei interne”88. La nivelul generativ profund, pe 
care îl atestă în analiza semantică schimbările de sens pe care insistă concepţia lui Ion 

Coteanu, unde baza este gândirea desfăşurată, iar limbajul poetic se „subordonează ideii 
de a servi înfăţişarea într-alt fel a lumii”, a putut accede demersul meu, în sensul 
aproximării modalităţii simbolice ce stă la baza creaţiei de sens în textul poetic al 

Luceafărului. Spun aceasta pentru că teoria poetului, în termenii epocii sale, se poate 

confrunta, cum am amintit, cu teoriile moderne despre relaţia dintre idee şi imagine în 

poezia simbolică „prin structură”89 (s.n. R.M.), subliniind că poezia trebuie să încifreze o 
idee poetică în simbolurile imaginilor sensibile şi că „ideea e sufletul şi acest suflet 

poartă în sine ca inerentă deja cugetarea corpului său” (s.n. R.M.). Pe de altă parte, dacă 
şi în Luceafărul, ca în orice poem, putem spune că avem de a face cu „generarea unei 
imagini a lumii prin derivarea dintr-un nucleu referenţial”, care „conţine totalitatea 

elementelor implicate în acţiunea de închipuire a lumii textului”90, atunci acest poem 
capodoperă a liricii noastre, la a cărui taină se întorc cei mai diverşi interpreţi şi analişti, 
se poate spune că are o funcţionalitate mitică şi că încifrează o vastă viziune asupra 

lumii. Luceafărul este exponenţial pentru poezia lui Eminescu, poezie care „evocă o 
imagine a lumii înzestrată cu toate dimensiunile prelungite până la limita lor cea mai 

îndepărtată (s.n. R.M.). Înălţimea, adâncimea, extensiunea acestei lumi în toate direcţiile 
sunt imense şi fără nici o analogie în tot ce au scris poeţii români mai înainte […]. 

Înălţimea, vastitatea şi adâncimea sunt trăsăturile principale ale lumii şi simţirii 
eminesciene”91. Caracterul reprezentativ al poemului Luceafărul pentru opera 

                                                           
87

 Puşcariu 1974b: 526. 
88

 Eminescu 1977: XIX. 
89

 Todoran 1987: 105. 
90

 Coteanu 1985a: 28. 
91

 Vianu 1974: 334. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



278  Ion Coteanu – In memoriam 

eminesciană este adesea invocat de critică: „Dacă ar dispărea toate poeziile lui Eminescu – 
s-ar putea reconstitui personalitatea lui, lirica lui erotică, metafizică, obsesiile lui 
esenţiale – numai din Luceafărul”92. Aceeaşi idee reapare în exegeza lui Tudor Vianu: 
„Dacă moartea ar voi ca în noianul vremurilor viitoare întreaga operă poetică a lui 

Eminescu să se piardă, după cum lucrul s-a întâmplat cu atâtea opere ale antichităţii, şi 
numai Luceafărul să se păstreze, strănepoţii noştri ar putea culege din ea imaginea 
esenţială a poetului”93. 

Acceptând principiul lui Ion Coteanu care arată că în orice text avem de a face cu 
„generarea unei imagini a lumii prin derivarea dintr-un nucleu referenţial”, Mircea 
Borcilă propune o investigare tipologică a textelor poetice, pornind tocmai de la 
concluzia derivată din acesta: „atunci diferenţierea primordială a principiilor funcţionale 
poate fi căutată şi înscrisă chiar în modul de constituire a acestui nucleu generativ”94. Se 
ştie, pe de altă parte, că obiectul textului coincide cu nucleul referenţial şi că acest 
nucleu acţionează ca un câmp semantic, ca o paradigmă, un punct către care converg şi 
din care provin referenţii, iar stabilirea şi catalogarea lor dau imaginea nucleului 
referenţial, plasat în cazul textului poetic, în lumea imaginată în text95. Mi se pare 
evident, de asemenea, că însăşi multiplicitatea lecturilor constituie un şir de variaţii în 
jurul unui nucleu referenţial al textului, căutat de toţi cititorii şi intuit de obicei de la 
prima lectură96. Într-un alt context ideatic, Ion Coteanu precizează „pentru noi referentul 
nu este numai obiectul material…, ci şi obiectele fără existenţă reală controlabilă, ca şi 
ideile asupra cărora se concentrează atenţia cuiva în enunţuri”97. Aşadar, în nucleul 
generativ al poemului Luceafărul, definit da totalitatea elementelor implicate în acţiunea 
de închipuire a lumii textului, vor figura şi ideile derivate din mitul originar al „legendei 
Luceafărului”, precum şi ideile care se desprind cu prioritate din versiunile manuscrise 
ale poemului, a căror încifrare în poem menţine conţinutul de adâncime în zona gândirii 
filosofice indiene şi a non-dualităţii universului creat, în ciuda tuturor percepţiilor umane 
contrare, adică în perimetrul sursei filosofice upanişadice pe care unele cercetări au 
atestat-o şi asupra căreia stăruiam în ultimul capitol al „Lumilor” Luceafărului (iar faptul 
că Eminescu păstrează teza opoziţiei increat-creat din alte surse filosofice dualiste orientale, 
europene şi chiar creştine – degajă alte consecinţe exegetice decât cele tradiţionale). 

În orice caz, dificultatea de a interpreta semantic un poem de proporţiile 
Luceafărului derivă incontestabil şi din faptul că poezia, ca şi literatura, are ca trăsătură 
paradigmatică obligatorie ambiguitatea, „destinată să stimuleze şi să orienteze 
capacitatea imaginativă”98. Condiţia ambiguizării este o condiţie tare, în raport cu ceilalţi 

                                                           
92

 Constantinescu 1987: 250. 
93

 Vianu 1965: 274. 
94

 Borcilă 1987: 186. 
95

 Vezi aceste idei la Coteanu 1978: 115-124. 
96

 Coteanu 1986: 26. 
97

 Coteanu 1985a: 29. 
98

 Coteanu 1985b: 388. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



Rodica Marian, Stilistica funcţională a limbii române şi sistemele poeticilor 279 

doi termeni obligatoriu asociaţi, respectiv prozodia şi figurile, care sunt „elemente slabe, 
dar fără a putea lipsi vreodată din paradigmă”99. Prezenţa în text a cel puţin unei 
ambiguităţi este un element tare, pentru că în jurul ei trebuie să se articuleze în mod 
voit enunţarea. Ion Coteanu reia şi mai explicit această idee: „de obicei, ambiguizarea 
este voit orientată de autor în direcţia unei re-reprezentări a lumii. [...] Discursul literar 
[...] datorită ambiguizării [...] este în mod necesar alegoric (s.n. R.M.), dar nu în accepţia 
îngustă a termenului, ci în aceea de punte, de loc de trecere către semnificaţii 
interpretabile în două sau mai multe feluri [...]. În sens restrâns, literatura este 
condiţionată de orientarea capacităţii polisemantice a limbii spre imaginarea unor 
situaţii, acţiuni, personaje etc. inedite prin semnificaţia lor, a unor «lumi posibile», 
«imaginate» prin reelaborare”100. Altfel spus, ambiguizarea voită şi ordonată poate fi 
asemănată cu cerinţa imperioasă pentru poezie a ceea ce Eminescu numea încifrarea 
ideii poetice, fără de care nu se poate spune că un text este literatură. A treia condiţie 
paradigmatică a literaturii derivă din termenul  t a r e  al ambiguităţii şi este capacitatea 
textului de a utiliza de a produce  f i g u r i, care „nu sunt numai cele legate de cuvânt 
sau de sintaxa frazei, ci şi cele de structurare a textului, de faptul că el este «ţesut» 
liniar, circular, retroflex, deschis, închis etc.”101. Se mai precizează, în acest sens, că atât 
prozodia, cât şi procedeul ambiguizării creează figuri. Într-o altă definiţie a tipului de text 
artistic se specifică ca primă condiţie „ordonarea transfrastică în figuri textuale”, aşa 
cum precizase şi Ion Coteanu, alături de „semnificaţia generală imaginativ-simbolică”, 
care creează spaţiul lumilor posibile propriu literaturii102. Spre deosebire de Ion Coteanu, 
care consideră ambiguitatea o condiţie paradigmatică tare, Ecaterina Mihăilă derivă 
spaţiul ambiguităţii din categoria autoformativităţii, considerată fundamentală tipului de 
text artistic. Sugestivitatea sau ambiguitatea subordonate astfel sunt considerate nu 
doar proprietăţi ale unui tip de limbaj sau mesaj, ci categorii formative, în sensul în care 
Luigi Pareyson103 definea formativitatea ca devenită scop în sine. Prin autoformativitate 
conţinutul însuşi se formează în procesul de creaţie, rezultatul fiind un conţinut format 
în toate etapele şi la toate nivelele sale. Spaţiul ambiguităţii ar fi „tocmai depărtarea 
dintre modul disimulat de exprimare şi ceea ce trebuie exprimat [... care] lasă loc 
interpretării multiple”104.  
 

BIBLIOGRAFIE 
Adam, Jean Michel, Jean Pierre Goldstein, 1976, Linguistique et discours littéraire, Paris, Larousse 
Borcilă, Mircea, 1981, „Noi orizonturi în poetica americană”, în Poetica americană. Orientări 

actuale, Cluj-Napoca, 1981, Editura Dacia, p. 5-100. 

                                                           
99

 Coteanu 1985b: 389. 
100

 Coteanu 1986: 28-29. 
101

 Coteanu 1985b: 389. 
102

 Mihăilă 1995: 55. 
103

 Pareyson 1977. 
104

 Mihăilă 1995: 187. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



280  Ion Coteanu – In memoriam 

Borcilă, Mircea, 1987, „Contribuţii la elaborarea unei tipologii a textelor poetice”, în SCL, XXVIII, 
1987, nr. 3, p. 185-196.  

Borcilă, Mircea, 1992, „Contribuţii la definirea tipului poetic al textelor lui Blaga” (1), în CL, 
XXXVII, nr. 2, p. 133-142. 

Borcilă, Mircea, 1994, „Semantica textului şi perspectiva poeticii”, în Limbă şi literatură, vol. II, p. 
33-38. 

Constantinescu, Pompiliu, 1987, O catedră Eminescu, Iaşi, Editura Junimea. 
Cornea, Paul, 1988, Introducere în teoria lecturii, Bucureşti, Editura Minerva 
Coşeriu, Eugen, 1967, Teoria del lenguage y linguistica general, Madrid, Gredos. 
Coşeriu, Eugen, 1994, „Limbajul poetic”, în Prelegeri şi conferinţe, Iaşi, Anuar de lingvistică şi 

istorie literară, tom. XXXIII, seria a lingvistică, p. 145-162. 
Coteanu, Ion, 1973, Stilistica funcţională a limbii române, Stil, stilistică, limbaj, Bucureşti, Editura 

Academiei. 
Coteanu, Ion, 1978, „Ipoteze pentru o sintaxă a textului”, în SCL, XXIX, nr. 2, p. 115-124. 
Coteanu, Ion, 1985a, Stilistica funcţională a limbii române. [Vol.] II. Limbajul poeziei culte, 

Bucureşti, Editura Academiei. 
Coteanu, Ion, 1985b, „Pentru o definire paradigmatică a literaturii”, în SCL, XXXVI, 1985, nr. 5, p. 

7-18. 
Coteanu, Ion, 1986, „Cum vorbim despre text”, în Analize de texte poetice. Antologie, Bucureşti, 

Editura Academiei, p. 7-16. 
Croce, Benedetto, 1972, Poezia. Introducere în critica şi istoria poeziei, Bucureşti, Editura Univers. 
Doležel, L., 1985, „Pour une typologie des mondes fictionnels”, în Exigences et perspectives de la 

sémiotique. Recueil d’hommages pour Algirdas Julien Greimas, [London], p. 7-22. 
Eminescu, Mihai, 1977, „Strângerea literaturii noastre populare”, în Literatura populară, 

Bucureşti, Editura Eminescu. 
Fowler, Roger, 1972, „Style and the Concept of Deep Structure”, în Journal of Literary Semantics, 

nr. 1, p. 5-24. 
Groupe μ, 1977, Rhetorique de la poésie, Bruxelles, Complexe 
Heger, Klaus, 1969, „La sémantique et la dichotomie de langue et parole”, în TraLiLi, VII, p. 47-111. 
Jakobson, Roman, 1960, „Lingvistics and Poetics”, în Style in Language, Cambridge, MA, The MIT 

Press, p. 350-377 
Jakobson, Roman, 1964, „Lingvistică şi poetică. Aprecieri retrospective şi consideraţii de 

perspectivă”, în Probleme de stilistică, Bucureşti, Editura Ştiinţifică. 
Jakobson, Roman, 1973, Questions de poétique, Paris, Seuil 
Lotman, Iuri, 1979, „Despre conţinutul şi structura noţiunii de «literatură artistică»”, în Poetică, 

estetică, sociologie, Bucureşti, Editura Univers, p. 116-138. 
Marian, Rodica, 1999, „Lumile” Luceafărului, Cluj, Editura Remus. 
Marian-Popescu, Rodica, 1980, „Funcţionalizarea lirică a baladescului la Radu Stanca”, în Studii de 

stilistică, poetică, semiotică, Cluj-Napoca, Universitatea Babeş-Bolyai, p. 164-170. 
Miclău, Paul, 1983, Signes poétiques, Bucureşti, Editura Didactică și Pedagogică 
Mihăilă, Ecaterina, 1995, Textul poetic, Bucureşti, Editura Eminescu.  
Mukařovský, Jan, 1974, Studii de estetică, Bucureşti, Editura Univers 
Pareyson, Luigi, 1977, Teoria formativităţii, Bucureşti, Editura Univers 
Portuando, José, 1982, Conceptul de poezie, Bucureşti, Editura Univers. 
Puşcariu, Sextil, 1974a, „Un poet: Lucian Blaga”, în Cercetări şi studii, Bucureşti, Editura Minerva, 

p. 551-554. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București



Rodica Marian, Stilistica funcţională a limbii române şi sistemele poeticilor 281 

Puşcariu, Sextil, 1974b, „Mihai Eminescu”, în Cercetări şi studii, Bucureşti, Editura Minerva, p. 
525-531. 

Puşcariu, Sextil, 1994, Limba română. II. Rostirea, Bucureşti, Editura Academiei Române. 
Searle, John R., 1981, Actele de vorbire şi definiţia literaturii, în Poetica americană. Orientări 

actuale, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 
Todoran, Eugen, 1987, „Funcţiile axiale ale sensului poetic”, în Momentul Eminescu. Aspecte şi 

probleme în receptarea operei literare, Bucureşti, Editura Univers. 
Traugott, Elizabeth C., 1981, „Semantica generală şi conceptul de discurs literar”, în Poetica 

americană. Orientări actuale, Cluj-Napoca, Editura Dacia, p. 158-173. 
Tuţescu, Mariana, 1980, Le texte. De la linguistique à la littérature, Bucureşti, Editura Universităţii 

București 
Vianu, Tudor, 1965, Studii de literatură română, Bucureşti, Editura Didactică şi Pedagogică. 
Vianu, Tudor, 1974, Eminescu, Iaşi, Editura Junimea. 
Vlad, Carmen, 1982, Semiotica criticii literare, Bucureşti, Editura Știinţifică și Enciclopedică.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:48:41 UTC)
BDD-V146 © 2014 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

