
6699  

 

 

REDESCRIEREA REALITĂŢII INTIME PRIN 

METAFORĂ: FUGA PIETRARULUI DE A. E. BACONSKY 
 

 

DANILO DE SALAZAR 

Universitatea din Calabria (Italia) 
 
 

Dezvoltările din ultimele decenii în studiul imaginarului literar manifestă necesitatea 

unei abordări hermeneutice profunde, imaginea regăsindu-şi adâncimea şi puterea în 

construcţia lingvistică ce o creează, în speţă metafora: figura nu mai este considerată ca 

simplă expresie a unei configuraţii non-verbale, ci ca factor generator primar (Wunenburger 

2001: 17–26), prin care se revelă un sens nou al realităţii. Paul Ricœur, în opera lui 

magistrală, La Métaphore vive (1975), configurează o hermeneutică cu ţintă ontologică, 

vădind în metafora vie instrumentul privilegiat pentru o deschidere a fiinţei spre lume, pe baza 

unor structuri inedite ale realului, ce-şi regăsesc corespondenţa şi substanţa într-o perspectivă 

simbolizantă a interpretării. Simbolul şi metafora au fost obiectul unei recente reelaborări 

analitice ce dovedeşte o intimă şi reciprocă conexiune între ele, în funcţie de reconsiderarea 

unor raporturi structurale comune, constând în: depăşirea conceptelor de sens propriu şi sens 

figurat; pluridimensionalitate; interpretarea ca necesitate participativă a subiectului; 

determinarea contextuală a semnificaţiei; şi re-descrierea realului. În primele paragrafe vom 

trasa un parcurs teoretic pe baza căruia vom analiza uzul particular al metaforelor în cea de-a 

doua povestire din cartea Echinoxul nebunilor şi alte povestiri de A. E. Baconsky, un text ce 

prezintă o reflecţie asupra complicatului raport al omului cu dimensiunea cosmică în care se 

desfăşoară propria lui existenţă. Caracterul nebulos şi incert al scrisului – trăsătură comună 

tuturor prozelor lui Baconsky – pare a fi reproducerea pe plan expresiv a insondabilităţii 

inconştientului, hiperdeterminată chiar de epigraful povestirii: „Simt durerea dar nu văd mâna, 

/ Nici nu pot fugi, nici nu mă pot apăra”
1
. Metafora, cu puterea ei de a produce un conflict de 

sens pe baza unei construcţii incoerente, se dovedeşte instrumentul privilegiat în explorarea şi 

re-descrierea fracturii intime a eului cu propriul lui subconştient, ce-şi găseşte o primă 

evocare în titlul sugestiv al povestirii menţionate, Fuga pietrarului, în care fuga se rezolvă, 

prin îmbinarea cu ideea de imobilitate şi moarte sugerată de „piatră” (în cazul de faţă este 

vorba chiar de troiţe), într-o senzaţie de deznădejde şi de finitudine umană.  

 

1. Coexistenţa caracterului diairetic şi unificator 
 

Scopul hermeneutic al fundamentalului studiu La Vie des images de Jean-Jacques 

Wunenburger este, pe baza contribuţiilor teoretice propuse de Gilbert Durand şi de Paul 

Ricœur, cel de a pune în legătură semioticul cu simbolicul, semanticul cu sintacticul, fiindcă – 

cum declară autorul – „chacun de ces plans contribuant, à sa manière, à assurer l’être et le 

                                                           
1 „Siento el dolor mas no veo la mano, / Ni puedo huir, ni me es dado escudarme” (Fray Luis De Leon, A 

nuestra señora, apud EN: 48). Trad. noastră.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București



7700  

devenir des images” (Wunenburger 1995: 8). Într-un articol care a devenit apoi primul capitol 

dintr-o nouă versiune a aceluiaşi volum (publicată în 2002), este identificată o dublă orientare 

a imaginii simbolizante, unde convieţuiesc Bedeutung şi Sinn – semnificaţia literală şi 

orientarea sensului (Wunenburger 2000: 12) –, conţinutul perceptiv şi conţinutul inteligibil 

mişcându-se pe două linii directoare convergente, chiar şi în absenţa referentului obiectiv: 

 

„dans un symbole (Sinnbild, couplage d’une image et d’un sens), l’image doit rompre 

son lien immédiat avec le référent sensible, doit cesser d’être copie – (Abbild) – pour 

accéder à la catégorie de Bild, d’image-tableau, qui a valeur par soi, qui laisse son sens surgir 

d’elle-même. Comme le montre H. G. Gadamer, la figurabilité symbolique comporte 

alors une «valence d’être» dont le sens est à chercher du côté d’un Ur-Bild, d’une image 

archétypale enfouie, qui sert de noyau de sens, avant d’être associée à un contenu 

sensible mimétique ou à un contenu intelligible allégorique” (Wunenburger 1995: 16). 

  

Din momentul în care imaginea devine „simbolică”, prin participarea activă a conştiinţei 

subiectului, se descoperă un sens profund care este în acelaşi timp legat şi separat de 

conţinutul ei empiric: nu mai există posibilitatea de a opera o distincţie netă între 

semnificantul (conţinutul sensibil) şi semnificatul (conţinutul ideal), în virtutea unei lipse de 

univocitate ce ar prevedea acest raport (epuizând puterea evocativă proprie simbolului), şi, în 

plus, din cauza dependenţei existente între aceşti doi termeni ai relaţiei, ce garantează logica 

interpretării. Asta ne îndeamnă să afirmăm, conform filozofului francez (Wunenburger 2000: 

12), că simbolul determină atât o legătură – este ceea ce noi numim „caracter unificator” – cât 

şi o ruptură, dovedind caracterul lui „diairetic”: 

 

„Si l’on a raison de différencier le signe du symbole par leurs rapports divergents au 

signifié, le champ du symbolisé se présentant toujours comme discret, latent et indéfini, 

alors que le signifié du signe est un référent à terme univoque, il ne faut pas tenir pour 

négligeables les propriétés iconiques ou sémantiques de la face sensible du symbole, qui 

par son orientation modale propre, pré-détermine déjà la visée symbolique, sans la rendre 

pour autant contraignante. L’image symbolique se tient au carrefour d’une intentionnalité 

herméneutique, apte à passer au delà du sensible, et d’une configuration intrinsèque de 

l’image qui porte l’empreinte d’un sens encore en amont” (Wunenburger 1995: 17). 

 

Doar dacă reuşim să nu cedăm tentaţiei unei consecinţe „logice” între idee şi 

reprezentarea ei, considerând imaginea în integritatea şi imediateţea sa vizuală şi ideală, vom 

evita să cădem în capcana procesului substituirii
1
, care a interesat de-a lungul secolelor mai 

ales imaginea de tip lingvistic. Wunenburger a dedicat multe pagini din opera lui, Philosophie 

des images (2001), raportului dintre imaginea verbală şi imaginea non-verbală. Într-un 

paragraf foarte interesant, Le clivage du visuel et du verbal, descrie în mod sintetic şi clar 

argumentele pe baza cărora este privilegiată, din punct de vedere teoretic, când dimensiunea 

iconică, când producţia verbală a imaginii, distincţia fiind strict legată, în primul rând, de 

arbitrarietatea semnului şi a semnificantului, şi, în al doilea rând, de libertatea interpretativă 

                                                           
1 „Il ne suffit donc pas qu’une représentation imagée se substitue à la réalité pour qu’advienne une 

représentation symbolique, au risque d’enfermer la notion de symbolicité dans un ensemble trop étroit qui le 

rapproche du sens opératoire et digital adopté par la langue des logiciens. L’image symbolique exige bien une 

disposition phénoménale, un certain type de figurabilité, qui conditionnent précisément le jeu original de 

présentification du sens” (Wunenburger 1995: 17). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București



7711  

acordată subiectului. Pe de o parte, expresia verbală, nefiind închisă într-o ramă, are 

posibilitatea de a străbate distanţe mai mari, de a sugera nesfârşite conexiuni ce nu se regăsesc 

în imaginea fixă: 

 

„Le logocentrisme, propre à la primauté de l’expression langagière, oppose la créativité 

indéfinie du langage poétique à la relative immobilité et pauvreté de la représentation 

visuelle, enfermée dans sa spatialité, et valorise le sens multivoque des mots au 

détriment du sens apparemment clos des images matérialisées. Enfin, la verbalisation 

poétique, par sa dynamogénie intrinsèque, permet, comme l’a développé G. Bachelard, 

d’animer l’esprit et d’activer une puissance créatrice d’images nouvelles” (Wunenburger 

2001: 21). 

 

Pe de altă parte, perspectiva este răsturnată de o abordare iconofilă ce recunoaşte 

imaginii vizuale o amploare mai mare, în funcţie de atitudinea contemplativă pe care o 

suscită, în timp ce limbajul rămâne într-o dimensiune ideală şi, în plus, este condiţionat de o 

necesară linearitate a formei expresive: „Car l’image visuelle nous rend présent au monde, 

dans le mesure, entre autres, où elle est foncièrement dénotative («qu’est-ce que c’est?»), 

alors que le langage imagé reste orienté vers la connotation («qu’est-ce que cela veut dire?»)” 

(Wunenburger 2001: 22). După Paul Ricœur, această „opoziţie” este rezolvată de metaforă, 

figura în care se realizează „la liaison entre un moment logique et un moment sensible ou, si 

l’on préfère, un moment verbal et un moment non verbal; à cette liaison, la métaphore doit la 

concrétude qui semble lui appartenir à titre essentiel” (Ricœur 1975: 264)
1
.  

 

2. Insuficienţa teoriilor ecartului 

 
Ideea lui Paul Ricœur se regăseşte în discursul lui Wunenburger care, la începutul 

paragrafului menţionat, introduce argumentul recunoscând poziţia privilegiată a văzului, în 

funcţie de forţa „extazei perceptive” pe care este în stare să o producă
2
, pentru a reabilita apoi 

imaginea lingvistică, ea fiind capabilă de a depăşi starea perceptivă şi de a redefini categoriile 

ontologice ale realului prin creaţia unor raporturi inedite ce invocă actul interpretativ şi 

participativ al subiectului. Teoriile lui Ricœur sunt produsul unei reconsiderări a metaforei 

care a avut loc în secolul XX, momentul în care sunt elaborate şi se răspândesc teoriile 

interacţioniste ale figurilor analogice, pe baza cărora atenţia nu mai este focalizată asupra 

cuvântului unic – ca elementul în care se realizează procesul de deviere a semnificatului –, ci 

                                                           
1 „Ainsi, il convient de prendre acte du fait que la fonction visuelle et la fonction langagière constituent 

deux embranchements divergents de la génération des images, sans que cette ramification n’entraîne de 

coupure tranchante. Au contraire, les pratiques spontanées comme les systèmes esthétiques ont souvent 

cherché à ressouder par des systèmes d’équivalence, de correspondances ou d’homologies ces deux familles 

d’images, qui s’enracinent sans doute dans une unique fonction expressive. Il existe, en ce sens, une solidarité 

entre visualisation et verbalisation qui commence dans les couches les plus archaïques de la psychè. 

L’imagerie verbo-iconique constitue donc l’axe dominant de la vie des images et de leur théorisation parce 

qu’elle se confond avec notre rapport immédiat et socialisé au monde” (Wunenburger 2001: 26). 
2 „L’image linguistique, même élevée à la plénitude de la métaphore ou du symbole, nous met en présence 

d’un signe, qui se tient à distance de l’apparition sensible. La vision est un mode premier et propre de 

l’intuition, qui nous fait assister au surgissement de quelque chose dans l’espace, partes extra partes, à la 

manifestation originaire de l’être au monde, qui semble incommensurable à toute verbalisation du fait d’une 

sorte d’excédent sémantique. Nulle transcription langagière ne peut faire l’économie de l’extase perceptive” 

(Wunenburger 2001: 19). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București



7722  

asupra contextului, ţinând seamă de efectul combinat al conceptelor exprimate de cuvintele 

implicate în construcţie. Ca şi simbolul – imaginea în care converg semnificantul şi 

semnificatul
1
 – metafora anulează distincţia între sens propriu şi sens figurat şi, în mod 

consecvent, cea de ecart şi deviere de la normă: 

 

„La théorie de l’écart considère la figure comme une double opération : a / l’auteur pose 

un énoncé qui s’écarte de la norme, ce lion; b / que le récepteur décode en revenant à la 

norme «ce brave». Mais, ou bien il s’agit d’une opération à résultat nul, et on n’en voit 

pas l’intérêt, sinon le plaisir indéniable de faire des trous pour les reboucher – ou bien il 

s’agit d’une opération positive, mais elle implique alors que la figure en dit plus que ce 

par quoi on la traduit, que son prétendu sens propre” (Reboul 1991: 76).  

  

Depăşirea concepţiei substitutive este expresia unei exigenţe hermeneutice ce recunoaşte 

metaforei un caracter revelator şi profund, purtător de semnificaţii din ce în ce mai noi. 

„Dezvăluirea” este prerogativa subiectului interpretant, care este chemat să opereze pe plan 

contextual, spaţiu în care se poate exprima sensul metaforic al cuvântului. Acest caracter 

revelator s-ar pierde în mod iremediabil dacă s-ar accepta o interpretare univocă şi definitivă a 

metaforei, reducând figura la un nivel de necesitate expresivă, echivalent, de fapt, cu moartea 

ei. Ideea – într-un fel înşelătoare – a unui sens ascuns al cuvântului ar fi bine să fie înlocuită 

de o redeterminare ontologică al cărei verb este pozitivul „a evoca”, de preferat deviantului „a 

oculta”, ce presupune, în loc de o fascinantă participare al subiectului, un efort steril şi van ce 

nu exclude riscul unei frustrări. Întrezărim astfel caracterul simbolic propriu „metaforei vii”, 

ce determină chiar şi existenţa ei şi implică o specificitate interpretativă din care analiza strict 

retorică constituie doar un element. În acest sens, ni se pare sugestivă imaginea propusă de 

Carl Gustav Jung: „Un symbole n’est vivant que tant qu’il est gros de signification. Que cette 

signification se fasse jour, autrement dit: que l’on découvre l’expression qui formulera le 

mieux la chose cherchée, inattendue ou pressentie, alors le symbole est mort: il n’a plus 

qu’une valeur historique” (Jung 1950: 492)
2
. Metafora subordonată mecanismului substituirii 

nu mai are puterea de a evoca şi de a sugera, ci este constrânsă la un simplu act de denumire 

ce nu adăugă nimic nou, conotându-se ca un procedeu static şi mecanic al cărui rezultat este, 

în fond, predeterminat: 

 

„si la métaphore est une expression substituée à une expression littérale absente, ces 

deux expressions sont équivalentes; on peut donc traduire la métaphore par le moyen 

d’une paraphrase exhaustive; dès lors, la métaphore ne comporte aucune information. Et 

si la métaphore n’enseigne rien, sa justification doit être cherchée ailleurs que dans sa 

fonction de connaissance; ou bien, comme la catachrèse, dont elle n’est alors qu’une 

espèce, elle comble un vide de vocabulaire: mais, alors, elle fonctionne comme une 

expression littérale et disparaît en tant que métaphore” (Ricœur 1975: 111). 

 

                                                           
1 „La métaphore est alors un événement sémantique qui se produit au point d’intersection entre plusieurs 

champs sémantiques. Cette construction est le moyen par lequel tous les mots pris ensemble reçoivent sens. 

Alors, et alors seulement, la torsion métaphorique est à la fois un événement et une signification, un 

événement signifiant, une signification émergente créée par le langage” (Ricœur 1975: 127).   
2 Reluând teoria lui Richards, Ricœur subliniază un aspect similar referitor la metaforă: „Le sens des mots 

doit être chaque fois «deviné» sans que jamais on puisse faire fond sur une stabilité acquise” (Ricœur 1975: 

103). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București



7733  

Ideea de ecart (deviere) faţă de sensul propriu al cuvântului ar presupune un grad de 

neutralitate al limbajului pe care Ricœur îl refuză în mod categoric: „Le langage neutre 

n’existe pas” (Ricœur 1975: 178). Constructul elaborat de filozoful francez este fructul unui 

lung parcurs teoretic care porneşte de la respingerea ideii unei retorici focalizate pe aspectul 

exterior al discursului, în perspectiva unei hermeneutici profunde a limbajului:  

 

„[La métaphore] ne constitue pas un pouvoir additionnel, mais la forme constitutive du 

langage; en se bornant à décrire des ornements de langage, la rhétorique s’est condamnée 

à ne traiter que de problèmes superficiels. Or la métaphore tient aux profondeurs mêmes 

de l’interaction verbale” (Ricœur 1975: 104–105). 

 

3. De la cuvânt la context 
 

Paul Ricœur reia contribuţia lui I. A. Richards, cel care, în The Philosophy of Rhetoric 

(1936), propune în mod incisiv şi convingător mutarea perspectivei analitice, adică trecerea de 

la singur cuvânt la context, respingând dihotomia sens propriu / sens figurat, produs – după 

părerea lui – al unei adevărate „superstiţii teoretice”: 

 

„A chief cause of misunderstanding […] is the Proper Meaning Superstition. That is the 

common belief – encouraged officially by what lingers on in the manuals of Rhetoric – 

that a word has a meaning of its own (ideally, only one) independent of and controlling 

its use and the purpose for which it should be uttered. […] It is only a superstition when 

it forgets (as it commonly does) that the stability of the meaning of a word comes from 

the constancy of the contexts that give it its meaning” (Richards 1965: 11). 

 

Ideea respectivă reprezintă temelia pentru fundamentala „Teoremă contextuală a 

semnificaţiei” (cfr. Richards 1965: 41), conform căreia sensul frazei nu derivă din cel al 

cuvintelor ce o compun, ci dimpotrivă sensul cuvântului este obţinut prin dezmembrarea 

frazei şi izolarea singurelor părţi. În capitolul The Interinanimation of Words (Richards 1965: 

47–66), Richards explică în mod detaliat funcţionarea acestui procedeu şi pune bazele pentru 

a prezenta inovatoarea lui teorie asupra metaforei, considerată ca o „tranzacţie” între contexte: 

 

„The traditional theory noticed only a few of the modes of metaphor; and limited its 

application of the term metaphor to a few of them only. And thereby it made metaphor 

seem to be a verbal matter, a shifting and displacement of words, whereas fundamentally 

it is a borrowing between and intercourse of thoughts, a transaction between contexts” 

(Richards 1965: 94). 

 

Metafora devine produsul interacţiunii dintre un tenor – o idee, un gând – şi un vehicle 

(adică elementul prin care se exprimă tenor-ul), acesta fiind un termen ce de obicei este 

folosit pentru a transmite o idee diferită
1
: „In the simplest formulation, when we use a 

metaphor we have two thoughts of different things active together and supported by a single 

word, or phrase, whose meaning is a resultant of their interaction” (Richards 1965: 93). Teoria 

interacţionistă a lui Richards are meritul de a depăşi ideea de „denumire deviantă”, care a fost 

                                                           
1 Pentru o explicaţie detaliată a conceptelor de tenor şi vehicle, a se vedea capitolul „Metaphor” (Richards 

1965: 89–112). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București



7744  

centrală de a lungul istoriei retoricii clasice; ea este, însă, focalizată doar pe un plan 

paradigmatic (in absentia), dedicând puţină atenţie fenomenului de contradicţie ce devine 

evident pe plan sintagmatic, cel pe care operează în schimb Max Black când, în anul 1962, îşi 

publică Models and Metaphors. Filozoful anglo-american analizează incongruenţa semantică 

ce se realizează între un cuvânt folosit în „mod metaforic” (focus) şi contextul în care el este 

introdus (frame), regăsind valoarea metaforică a focus-ului chiar în raportul lui cu contextul 

dat
1
: „In general, when we speak of a relatively simple metaphor, we are referring to a 

sentence or another expression in which some words are used metaphorically while the 

remainder are used nonmetaphorically” (Black 1962: 27)
2
. Se remarcă astfel diferenţa faţă de 

alegorie, proverb şi enigmă, construcţiile în care fiecare cuvânt al frazei este folosit în cheie 

metaforică
3
. Black recunoaşte o fundamentală valoare informativă enunţului metaforic, 

distingând trei tipuri de procese: substitution-metaphor, comparison-metaphor şi interaction 
metaphor. „Substitution-metaphors and comparison-metaphors can be replaced by literal 

transations (with possible exception for the case of catachresis) – by sacrificing some of the 

charm, vivacity, or wit of the original, but with no loss of cognitive content. But «interaction-

metaphors» are not expendable” (Black 1962: 45–46). La baza procesului metaforic se 

presupune existenţa unui subiect principal (principal subject), asupra căruia, printr-un sistem 

de asocieri şi implicaţii, se aplică aşadar caracteristicile unui subiect subsidiar (subsidiary 
subject): 

 

„[Interaction-metaphors] require the reader to use a system of implications (a system of 

«commonplaces» – or a special system established for the purpose in hand) as a means 

for selecting, emphasizing, and organizing relations in a different field. This use of a 

«subsidiary subject» to foster insight into a «principal subject» is a distinctive 

intellectual operation […], demanding simultaneous awareness of both subjects but not 

reducible to any comparison between the two” (Black 1962: 46). 

 

Paul Ricœur, evidenţiind şi limitele teoriilor propuse, recunoaşte oricum meritul lor de a 

determina legătura necesară şi reciprocă ce se configurează, într-o construcţie metaforică, 

dintre cuvânt şi context
4
: „À la focalisation de l’énoncé par le mot répond la contextualisation 

du mot par l’énoncé” (Ricœur 1975: 169). Ideea la care am ajuns, cea de contextualizare ca 

necesitate, este reluată de Michele Prandi în principala lui operă, Grammaire philosophique 

des tropes (1992), în care autorul lărgeşte spectrul analitic şi amplifică categoriile lui Black, 

depăşind nivelul frazei şi focalizând atenţia pe alegerea interpretativă relativă unui text întreg. 

Numai după o intenţie interpretativă particulară se poate determina, conform lui Prandi, 

                                                           
1 Luând ca exemplu următoarea frază, „The chairman plowed through the discussion”, Black explică: „In 

calling this sentence a case of metaphor, we are implying that at least one word (here, the word «plowed») is 

being used metaphorically in the sentence, and that at least one of the remaining words is being used literally. 

Let us call the word «plowed» the focus of the metaphor, and the remainder of the sentence in which that 

word occurs the frame” (Black 1962: 27–28). 
2 Black adaugă: „Recognition and interpretation of a metaphor may require attention to the particular 

circumstances of its utterance” (Black 1962: 29). 
3 „An attempt to construct an entire sentence of words that are used metaphorically results in a proverb, an 

allegory, or a riddle” (Black 1962: 27). 
4 „Le «foyer» est un mot, le «cadre» est une phrase; c’est sur le «foyer» que la «gamme des lieux communs 

associés» est appliquée à la façon d’un filtre ou d’un écran. C’est encore par un effet de focalisation sur le 

mot que l’interaction ou la tension se polarise sur un «vehicle» et un «tenor»; c’est dans l’énoncé qu’ils se 

rapportent l’un à l’autre, mais c’est le mot qui assume chacune des deux fonctions” (Ricœur 1975: 169). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București



7755  

existenţa unui conflict în termeni de coerenţă, esenţa metaforei vii dovedindu-se nu doar ca 

expresie izolată sau în raport cu fraza în care apare, ci, mai ales, în raport cu categoriile 

realităţii pe care se operează şi cu textul de referinţă în globalitatea lui: „Nu se poate vorbi de 

coerenţa textuală referitor la o expresie izolată, ci doar considerând relaţia contingentă pe care 

o expresie o întreţine cu un anumit text. În al doilea rând, coerenţa nu este independentă de 

alegerile interpretative” (Prandi 2008: 16)
1
. În acest cadru teoretic, metafora se profilează în 

mod definitoriu, dar nu definitiv, drept o figură născută dintr-un conflict, al cărei conţinut „nu 

coincide cu semnificaţia expresiei incoerente, ci este efectul contingent şi reversibil al unui 

act de interpretare textuală sau discursivă, ce ţine de dimensiunea „indexală” în care se 

regăseşte interpretarea oricărui mesaj” (Prandi 2008: 13)
2
. 

 

4. Reveria şi metafora în Fuga pietrarului 

 

În povestirea Fuga pietrarului de A. E. Baconsky, se descrie conflictul interior al omului – 

protagonistul şi autorul
3
 – a cărui fiinţă este lacerată de un obscur sentiment de sfâşiere intimă 

care este reflecţia unei senzaţii de neîmplinire pe plan cosmic, singura dimensiune în care 

parcă rezidă posibilitatea de a înţelege mecanismele ascunse ale întregii cărţi, Echinoxul 

nebunilor şi alte povestiri, unde apare textul menţionat
4
. Citind proza lui Baconsky se 

pătrunde într-o atmosferă în care se împletesc realitatea şi visul, unde se pierde – sau, mai 

bine zis, se „diluează” – conotaţia spaţio-temporală şi, cu ea, hotarul între experienţa umană şi 

destinul cosmic al fiinţei. Această diluare a formelor este redată, din punct de vedere narativ, 

prin uzul preponderent al unor expresii de incertitudine
5
, prin descrierea unei „regiuni a 

umbrelor”
6
, cum numeşte Gaston Bachelard starea de reverie: 

 

„Le rêveur de rêve nocturne est une ombre qui a perdu son moi, le rêveur de rêverie, s’il 

est un peu philosophe, peut, au centre de son moi rêveur, formuler un cogito. Autrement 

                                                           
1 „La coerenza testuale non può essere predicata di un’espressione isolata, ma solo della relazione 

contingente che un’espressione intrattiene con un testo dato. In secondo luogo, la coerenza non è 

indipendente dalle scelte interpretative” (Prandi 2008: 16). Trad. noastră. 
2 „[Il contenuto di una metafora nata da un conflitto] non coincide con il significato dell’espressione 

incoerente, ma è l’esito contingente e reversibile di un atto di interpretazione testuale o discorsiva, che come 

tale appartiene alla stessa dimensione indicale nella quale rientra l’interpretazione di qualsiasi messaggio” 

(Prandi 2008: 13). Trad. noastră. 
3 „Personajele povestirilor s-au născut din aceste lungi reverii, din proiecţiile inconştiente ale unui singur 

eu, multiplicat în variate existenţe ipotetice. De aici posibilitatea facilă a substituţiilor. […] Practic, se joacă o 

unică dramă şi autorul deţine, fără să bănuiască, toate rolurile. Surpriza lui, filozofic vorbind, este de a 

constata aceasta, visurile poetului sunt premonitorii şi blestemul său ni se relevă prin ele a fi asumarea 

condiţiei întregii umanităţii” (Crohmălniceanu 1967: 112). 
4 „Acest transfer de destine, ca şi fenomenele de falsă memorie ne dăm seama că au o raţiune profundă în 

sistemul simbolurilor cu care operează A. E. Baconsky. Disparitatea aparentă a faptelor se organizează pe un 

plan superior într-o perfectă coerenţă de ordin poetic. Întâmplările la care asistăm sunt numai aventuri 

spirituale, n-au loc efectiv, ci se petrec într-o imaginaţie bogată, stăpânită de mistuitoare visuri himerice” 

(Crohmălniceanu 1967: 112). 
5 În acest sens, oferim ca exemplu doar o frază, ce ni se pare totuşi indicativă: „Ceea ce mă supăra peste 

măsură era insolită apariţie a unui cerşetor dubios, care începuse să mă nelineştească din ce în ce mai mult cu 

insistenţa lui. Prima oară când, într-o dimineaţă, l-am văzut la uşă am avut un sentiment neplăcut, în care o 

presimţire incertă se îngâna cu repulsia” (EN: 50). 
6 „L’être du rêveur envahit ce qui le touche, diffuse dans le monde. Grâce aux ombres, la région 

intermédiaire qui sépare l’homme et le monde est une région pleine, et d’une plénitude à la densité légère. 

Cette région intermédiaire amortit la dialectique de l’être et du non-être” (Bachelard 2011: 144). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București



7766  

dit, la rêverie est une activité onirique dans laquelle une lueur de conscience subsiste. Le 

rêveur de rêverie est présent à sa rêverie. Même quand la rêverie donne l’impression 

d’une fuie hors du réel, hors du temps et du lieu, le rêveur de la rêverie sait que c’est lui 

qui s’absente – lui, en chair et en os, qui devient un «esprit», un fantôme du passé ou du 

voyage” (Bachelard 2011: 129). 

 

În acest moment de gestaţie poetică, când sufletul este extrem de receptiv şi sensibil, 

când imaginile înlocuiesc cuvintele în înşirarea gândurilor, contingenţa nu este abolită, ci 

depăşită, configurându-se ca un soi de hiper-realitate a cărei logică se poate exprima, din 

punct de vedere lingvistic, doar prin figura ce are puterea de a redefini categoriile realului, 

adică metafora: „Un trope peut être défini, en première approximation, comme la mise en 

forme linguistique d’un conflit entre concepts ou sphères conceptuelles. Son instrument 

canonique est l’incohérence dans le contenu complexe d’un énoncé, la rupture d’isotopie, la 

contradiction” (Prandi 1992: 29).  

Înainte de a analiza metaforele prezente în textul lui Baconsky trebuie să le recunoaştem 

ca atare, trebuie să identificăm izotopia realistă specifică povestirii, parametrii realităţii pe 

care se desfăşoară acţiunea; prin urmare, vom recunoaşte expresiile în care se manifestă 

incoerența, punctul de ruptură
1
. Dimensiunea temporală este, intenţional, definită doar în mod 

aproximativ, deşi descrierea fiecărui pasaj este foarte detaliată, dar cu elemente care nu oferă 

niciodată o conturare certă; se dau doar indicaţii menite să creeze atmosfera (potrivită) de 

incertitudine despre care vorbeam mai sus: „Era într-o seară târzie de noiembrie şi ne-am 

plimbat împreună pe ţărm până spre miezul nopţii. Cred că, vorbind amândoi, ne am spus 

multe” (EN: 50); „De la o vreme, oamenii oraşului începură, pe nesimţite, să-și schimbe 

atitudinea faţă de mine” (EN: 51). 

 Putem recunoaşte trei nivele diferite ale temporalităţii în povestirea Fuga pietrarului, 
care se pot distinge în felul următor: Timpul cosmic, în care se înscrie existenţa 

protagonistului în relaţie cu marile cicluri universale
2
; timpul contingent sau natural, scandat 

de progresiunea anotimpurilor
3
; şi, în fine, timpul intim – dimensiunea asupra căreia ne vom 

                                                           
1 „Primul pas către interpretarea figurată constă în trasarea unei topografii a conflictului: trebuie stabilit care 

dintre cele două segmente conceptuale în conflict este coerent cu conţinuturile textului în care este introdus şi 

care, în schimb, introduce un concept străin. Folosind terminologia lui Black, a identifica o metaforă 
înseamnă a recunoaşte, într-o frază, un cadru conceptual coerent cu textul ce o conţine (frame) şi un focus 

străin” („Un primo passo verso l’interpretazione figurata consiste nel tracciare una topografia del conflitto: 

nello stabilire quale dei due segmenti concettuali in conflitto è coerente con i contenuti del testo in cui si 
inserisce e quale invece introduce un concetto estraneo. Nella terminologia di Black, identificare una 

metafora significa riconoscere, nell’enunciato, una cornice concettuale coerente con il testo che lo accoglie 
(frame) e un focus estraneo”, Prandi 2008: 16). Trad. noastră. 

2 „Marea, zăpezile, vântul şi clopotele mă înlănţuiau din nou şi mă purtau printr-o lume în care visam că se 
petrece, departe undeva, adevărata mea existenţă” (EN: 49); „Încercăm să citesc o carte dintr-un secol uitat, 

dar mă surprindeam din timp în timp cu gândul evadata din paginile ei” (EN: 51); „Vântul îmi răspundea la 
întrebările cavernoase ale unui glas pe care nu mi-l cunoşteam, şi până târziu hălăduiam într-o lume 

fantastică, populată de fiinţe înalte şi generoase, măşti ale unor idealuri din ce în ce mai înceţoşate” (EN: 53); 
„Apoi, toate au pierit, s-au limpezit orizonturile şi mi-au ieşit în cale zile şi nopţi feerice. Poate şi luni, poate 

şi ani, întorşi dintr-o altă viaţă” (EN: 55). Pentru o analiză mai detaliată trimitem la: De Salazar (2013: 17–31). 
3 Timpul contingent al povestirii se exprimă printr-o progresiune din toamnă până în primăvară, 

reproducând, ca şi întreaga carte, o anumită ciclicitate ce presupune un nou început: „Singurul meu rost în 
acea aşezare îndepărtată era să aştept iarna” (EN: 48); „Odată cu venirea primăverii îmi spuneam mereu că 

voi pleca pentru todeauna din acel oraş, că mă voi duce aiurea. Dar zilele treceau la fel, şi în pragul iernii 
simţeam iaraşi o ciudată dorinţă de a rămânea” (EN: 49); „Primăvara veni repede [...] Am uitat iarna” (EN: 54).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București



7777  

concentra – care-şi găseşte expresia în descrierea nocturnă. Noaptea este hiperdeterminată de 

întuneric, de tenebre, „l’espace même […] de toute agitation” (Durand 1992: 99); întunericul 

înţeles ca abolirea formelor, ca pierdere a fiinţei proprii, ca o coborâre în inconştientul 

protagonistului ce produce o nelinişte adâncă. Coborâre care se traduce printr-o reîntoarcere 

în timpul copilăriei („Eram copil, ascultam povestiri cu sfîrşit fericit, îmi proiectam imagini 

mirifice şi porneam, mereu mai obosit în închipuite şi palide călătorii fără ţintă”, EN: 52), 

într-o adevărată fugă de lume, către partea cea mai profundă a sinelui: „Mă străduiam să 

închid ochii
1
 şi să privesc înlăuntrul meu. Dar încetul cu încetul, toate cele din jurul meu mă 

invadară. Nu-mi rămase decât să le accept” (EN: 52).  

 

5. Bezna intimă a omului 

 
În prozele lui A. E. Baconsky, fiecare perioadă este cizelată cu mare atenţie şi bogăţia 

sintactică şi semantică unei singure fraze se manifestă în rafinate şi sugestive figuri retorice: 

„Întunericul aiura, şi puţinele lumini ce mai rămăseseră undeva pe uliţele încremenite se 

clătinau galbene, căutând un reazim pentru sufletele lor chinuite” (EN: 51). În pasajul anterior 

descoperim diferite categorii de metafore:  

 

a. Metafora verbală: „Întunericul aiura”; 

b. Metafora adjectivală: „uliţele încremenite”; 

c. Métaphore filée: „[Puţinele lumini] căutând un reazim pentru sufletele lor chinuite”. 

 

Pentru a recunoaşte metaforele respective şi pentru a defini categoriile în care fiecare 

dintre ele se înscrie, am identificat, aşa cum propune Black, cadrul contextual (frame) – 

descrierea peisajului unui oraş în timpul serii – în care focus-ul îşi manifestă nepertinenţa 

semantică: în cazul a, „întunericul” este pertinent în contextul dat, în timp ce verbul „aiura” se 

mişcă pe un plan semantic diferit; în al doilea caz (b), adjectivul „încremenite”, referitor la 

„uliţe”, suscită o ezitare semantică; în cazul c, prima metaforă verbală în expresia „[Puţinele 

lumini] căutând un reazim” se extinde, legându-se cu metafora nominală in absentia „pentru 

sufletele lor chinuite”. Înţelegerea metaforei este subordonată unei alegeri interpretative 

subiective şi, cum explică Michele Prandi, o abordare analitică diferită produce de fiecare dată 

un alt rezultat:  

 

„Interacţiunea este un proces dinamic în care sunt implicate concepte eterogene – unul 

coerent şi altul străin – ce intră în competiţie pentru a caracteriza acelaşi obiect, 

admiţând ca sold o mărime algebrică, ce poate avea o valoare negativă, nulă sau pozitivă. 

În cel dintâi caz, este vorba de catahreză, adică pur şi simplu de extinderea 

semnificatului unui cuvânt: conceptul străin îşi adaptează conţinutul la un obiect nou. În 

cel de-al doilea caz, este vorba de o interpretare substitutivă, admisă în anumite tipuri 

structurale de metaforă: conceptul coerent îndepărtează conceptul străin înlocuindu-l. În 

cel de-al treilea caz, este vorba de o proiectare: conceptul străin intervine în mod activ 

asupra identităţii subiectului de discurs pertinent” (Prandi 2008: 12)
2
. 

                                                           
1 Legătura simbolică între orbire şi inconştient este subliniată de Gilbert Durand în paragraful „Les 

Symboles nyctomorphes” (Durand 1992: 101). 
2 „L’interazione è un processo dinamico che coinvolge concetti eterogenei – uno coerente e uno estraneo – 

in competizione per caratterizzare lo stesso oggetto, e ammette come saldo una grandezza algebrica, in grado 

di assumere un valore negativo, nullo o positivo. Nel primo caso, si ha catacresi, cioè pura e semplice 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București



7788  

Reluând metafora a, „Întunericul aiura”, opţiunile sunt următoarele. Nu există 
posibilitatea unei catacreze, fiindcă nici un element din construcţia respectivă nu prevede o 
extindere de semnificaţie în stare să anuleze conflictul semantic existent între ele. Primul caz 
descris de Prandi este deci irealizabil. Pe baza premiselor hermeneutice de mai sus, s-ar putea 
proceda la o substituire (al doilea caz), adică întunericul ar putea fi înlocuit cu inconştientul, 
restabilind coerenţa enunţului în virtutea proprietăţii inconştientului de a scăpa conştiinţei, de 
a fi imprevizibil. Procedând aşa, însă, trebuie să admitem că nu mai este vorba de o metaforă, 
ci de o metonimie, figură în care se stabileşte un raport de contiguitate (nu de analogie) menit 
să ofere înţelesului „cheia enigmei”. Şi în acest caz, conflictul este anulat

1
. Cum se poate 

observa, această operaţie răstoarnă şi rolul elementelor implicate în construcţia respectivă 
care, în loc de a fi considerată o metaforă verbală, devine astfel o metaforă nominală in 
absentia, în care întunericul ar reprezenta vehicle-ul pentru inconştient (tenor). Atenţia la 
context, însă, ne impune să ne întoarcem la ideea de metaforă verbală vie, care nu pretinde o 
explicaţie, ci presupune păstrarea conflictului între cei doi termeni care nu trebuie înlocuiţi, ci 
asimilaţi aşa cum sunt, în compunerea lor incoerentă, stridentă. Astfel încât întunericul evocă 
ideea de inconştient (proiectarea descrisă de Prandi), dar nu trebuie să fie înlocuit cu nimic, ca 
să menţină rolul lui de frame, fără să piardă coerenţa pe care o întreţine cu puţinele lumini din 
fraza care urmează; în timp ce verbul a aiura (acţiune proprie unui om) nu trebuie să ne invite 
la o strategie analitică simplistă care ar duce spre o personificare a primului termen. Prin 
influenţa reciprocă a termenilor implicaţi se construieşte o imagine ce sugerează spaimă 
(întunericul, necunoscutul) şi dezordine (aiura), stări intime ale protagonistului; sentimente 
hiperdeterminate de metaforele succesive în care singura licărire de raţionalitate (puţinele 
lumini) încearcă să readucă liniştea sufletului (căutând un reazim pentru sufletele lor 
chinuite), dar străzile înguste, în loc să reprezinte o cale de scăpare, exacerbează senzaţia de 
nelinişte, producând un sens de anxiogenă imobilitate (uliţele încremenite)

2
.  

 

6. La limita interpretării: metaforicitatea redundanţei 
 

Noaptea devine – nu doar la Baconsky – momentul în care eul intră în contact cu 

dimensiunea lui profundă, arhetipală, ce aduce glasurile şi senzaţiile tulburătoare ale unei 

existenţe a cărei definire scapă logicii raţionale, configurându-se mai degrabă ca un ecou 

decât o voce bine conturată; ceea ce se percepe nu este altceva decât finalul unui parcurs 

cosmic, a cărui origine este de neatins:  

                                                                                                                                                               
estensione del significato di una parola: il concetto estraneo adatta il suo contenuto a un nuovo oggetto. Nel 

secondo, si ha un’interpretazione sostitutiva, che alcuni tipi strutturali di metafora ammettono: il concetto 

coerente scaccia il concetto estraneo e ne prende il posto. Nel terzo, si ha proiezione: il concetto estraneo 

interviene attivamente sull’identità del soggetto di discorso pertinente” (Prandi 2008: 12). Trad. noastră. 
1 „Metonimia şi sinecdoca anulează conflictul activând între conceptele implicate o punte conceptuală 

coerentă care […] blochează transferul. Metafora, în schimb, este un conflict conceptual deschis, adică un 
conflict care nu poate fi rezolvat creând o relaţie coerentă între conceptele implicate, şi din care se poate ieşi 
doar activând un proces de interacţiune între cadrul conceptual coerent şi conceptul străin” („La metonimia e 
la sineddoche disinnescano il conflitto attivando tra i concetti coinvolti un ponte concettuale coerente che […] 
blocca il trasferimento. La metafora, viceversa, è un conflitto concettuale aperto, cioè un conflitto che non 
può essere risolto attivando una relazione coerente tra i concetti coinvolti, e dal quale si può uscire solo 
innescando un processo di interazione tra l’ambito concettuale coerente e il concetto estraneo”, Prandi 2008: 
17). Trad. noastră.  

2 Interpretarea propusă îşi găseşte coerenţa contextuală şi în alte pasaje: „Se auzeau din timp în timp 
chemări venind din câmpul mare şi gol [...] pierzându-se prin orizonturi încremenite” (EN: 53); „Numai 
gândul pieziş al plecării, numai figa mă obseda. [...] Şi în prima noapte care a urmat am ieşit pe nesimţite din 
casă, pornind la un drum al disperării şi-al groazei” (EN: 54). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București



7799  

„Noaptea care a urmat mi-a fost plină de o spaimă nedesluşită; mă deşteptam, mi se 

părea că văd feţe necunoscute la fereastră, sau simţeam pe pleoape cenuşa albă aruncată 

de cerşetor, iar când adormeam din nou, mă urmăreau glasuri ce-şi şopteau unul altuia 

felurite îndemnuri absconse” (EN: 53).  

 

Una dintre temele constante din povestirile conţinute în volum este, cu siguranţă, 

înscrierea vieţii omului într-un ciclu cosmic a cărui lege nu poate fi înţeleasă („Încercam să 

citesc o carte dintr-un secol uitat, dar mă surprindeam din timp în timp cu gândul evadat din 

paginile ei”, EN: 51); contactul cu propriul lui inconştient, în timpul nopţii, nu-i permite 

protagonistului să desluşească mesajele ce provin dintr-un timp primordial: „Era o noapte de 

la sfârşitul lui martie, o noapte bătrână, răvăşită, obscură” (EN: 53). În acest pasaj, cuvintele 

„bătrână”, „răvăşită” şi „obscură”, toate referitoare la „noapte”, creează o atmosferă incertă şi 

într-un fel înfricoșătoare, printr-o metaforă destul de complexă din punct de vedere semantic 

ce impune o adâncă reflecţie hermeneutică. Adjectivele „bătrână” şi „răvăşită” produc o 

ruptură semantică dintr-o izotopie realistă a imaginii, dar dobândesc un sens ulterior şi mai 

profund în combinaţie cu elementul coerent în contextul dat, „noaptea”, ea fiind înţeleasă 

conform speculaţiei noastre teoretice de mai sus: „bătrână” evocă percepţia unei origini 

îndepărtate a propriei existenţe contingente, în timp ce „răvăşită” pare a fi legată de ideea de 

nelinişte şi frustrare sugerate de metafora analizată în paragraful precedent.  

E interesant că adjectivul „obscură”, în imediateţea lui semantică (referindu-se la 

noapte), pare cam strident în acest lanţ de atribute, negând parcă existenta unui sens 

metaforic. Considerând însă atenţia dedicată de Baconsky planului expresiv-semantic, ni se 

pare simplistă – chiar naivă – restrângerea alegerii autorului la nivelul redundanţei: dacă într-o 

izotopie realistă se poate admite şi o diferită intensitate a beznei sau a clarităţii nocturne, pe 

plan imagistic obscuritatea se opune aspectului revelator propriu nopţii, momentul în care se 

ascute sensibilitatea omului în perspectivă cosmică. Noaptea protagonistului este departe de a 

fi revelatoare, reprezentând chiar recunoaşterea intimă a propriei sale finitudini: expresia 

redundantă pe plan material capătă deci o metaforicitate care o conotează ca necesară în 

economia discursului. Încă o dată, determinarea contextuală şi alegerea interpretativă se 

dovedesc esenţiale pentru a identifica o metaforă vie, după recunoaşterea subiectivă a unei 

dinamici conflictuale: „Interpretarea metaforică, oricât de firească ar putea părea, nu este 

înscrisă în destinul unei expresii conflictuale” (Prandi 2008: 16)
1
. 

Metafora, ca locul în care momentul imaginativ se conjugă cu momentul verbal, se 

conotează în mod definitiv ca instrument pentru a depăşi logica raţională care se dovedeşte 

insuficientă pentru discursul intimităţii. Metafora vie, redescriind categoriile realului, reuşeşte 

să abolească imaginea realităţii pentru a ne oferi, de fiecare dată, o realitate nouă a imaginii.  

 

 

BIBLIOGRAFIE 

 
Bachelard, Gaston, 2011, La poétique de la rêverie, Paris, Presses Universitaires de France. 

Baconsky, A. E., 2009, (EN), Opere, II. Proză. Versuri, Bucureşti, Academia Română, Fundaţia 

Naţională pentru Ştiinţă şi Artă. 

Black, Max, 1962, Models and Metaphor, Ithaca, Cornell University Press. 

                                                           
1 „Un’interpretazione metaforica, per quanto sembri naturale, non è iscritta nel destino di un’espressione 

conflittuale” (Prandi 2008: 16). Trad. noastră. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București



8800  

Crohmălniceanu, Ovid S., 1967, „A. E. Baconsky: Echinoxul nebunilor şi alte povestiri”, în Viaţa 

românească, nr. 9, p. 108–112. 

De Salazar, Danilo, 2013, „Echinoxul nebunilor şi alte povestiri di Anatol E. Baconsky. 

Un’epopea cosmica dell’essere”, Philologica Jassyensia, IX, 1 (17), 2013, p. 17–31. 

Durand, Gilbert, 1992, Les structures anthropologiques de l’imaginaire, Paris, Dunod. 

Jung, Carl Gustav, 1950, Types psychologiques, Genève, Georg. 

Prandi, Michele, 1992, Grammaire Philosophique des tropes. Mise en forme et interprétation 

discorsive des conflits conceptuels, Paris, Les Éditions de Minuit. 

Prandi, Michele, 2008, „La metafora tra conflitto e coerenza: interazione, sostituzione, 

proiezione”, în Carla Casadio (ed.), Vie della metafora: linguistica, filosofia, psicologia, 

Sulmona, PrimeVie, p. 9–52.  

Reboul, Olivier, 1991, Introduction à la rhétorique, Paris, Presses Universitaires de France. 

Richards, Ivor Armstrong, 1965, The Philosophy of Rhetoric, New York, Oxford University Press. 

Ricœur, Paul, 1975, La Métaphore vive, Paris, Éditions du Seuil.  

Wunenburger, Jean-Jacques, 2000, „L’Arbre aux Images. Introduction à une Topique de 

l’Imaginaire”, în Alberto Filipe Araújo, Justino Magalhães (ed.), História, Educação e 

Imaginário, Braga, IEP/CEEP/UM, p. 9–18. 

Wunenburger, Jean-Jacques, 1995 / 2002, La Vie des images, Strasbourg, Presses Universitaires de 

Strasbourg (nouvelle édition augmentée: Grenoble, Presses Universitaires de Grenoble. 

Wunenburger, Jean-Jacques, 2001, Philosophie des images, Paris, Presses Universitaires de 

France. 

 

 
REDESCRIBING THE INTIMATE REALITY THROUGH METAPHOR: 

A. E. BACONSKY’S THE STONECUTTER’S ESCAPE  

 

(Abstract) 

 

The last decades’ developments in the study of literary imaginary show a need for a new hermeneutical 

approach capable of grasping the image’s depth and force in the linguistic construction in which it arises – in 

particular, the metaphor: the figure is no longer considered the expression of a non-verbal configuration, but 

rather a primary generating factor, through which a new sense of reality is revealed. The Stonecutter’s 

Escape, second short story of the volume The Madmen’s Equinox and Other Stories by A. E. Baconsky, 

presents a reflection upon human existence, especially concerning the complex relation between the intimate 

reality and the cosmic dimension in which it occurs. The metaphor, thanks to the conflict of meaning that it 

creates, proves to be a privileged instrument for the exploration and re-description of the intimate rift between 

conscious and unconscious dimensions. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:26:01 UTC)
BDD-V1142 © 2014 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

