
 
 

252 
 

VII. Concluzii și perspective 

 
Etapizarea istoriei Psaltirii nu se suprapune cu cele fă-

cute îndeobște pentru Biblia românească. De pildă, Florescu 
vorbea de trei etape ale traducerii:  prima, de „edificare” a tex-
tului, a doua, „a Bibliei de la Bucureşti și a moștenirii aces-
teia” – perioadă dominată de ediţia 1795, reeditată până la 
1914 – și a treia, „a ediţiilor critice”, prefigurată de traducerile 
„britanice”. Pe de altă parte, Bartolomeu Anania (2001: 17) 
distingea „ruptura” de la 1936, Biblia 1914 fiind „ultima edi-
ţie din marea filiaţie”. 

În privinţa Psaltirii ortodoxe, remarcăm o ediţie de linie 
care se lansează în 1710 și, cu mici retușuri în 1725, parcurge 
aproape neschimbată toată perioada de până la 1957, când e 
păstrată în continuare, intactă în esenţă, dar cu o actualizare 
lingvistică, la pachet cu o serie de corecturi și grefe inspirate 
dintr-o tradiţie concurentă, bazată pe un original ebraic, dintre 
care multe nu îmbunăţesc textul, ci mai degrabă îl deformează. 

Înainte de longevivul text al lui Antim Ivireanul, 
corpusul Psaltirii s-a clădit treptat, începând de la primele 
traduceri anonime – unele sub formă bilingvă (poate pentru a 
se putea citi catismele, după preferinţe, în biserici şi mai ales 
în slujbele mânăstirești – așa cum, în slujbele de mir, nota 
Dimitrie Cantemir, primele rostite în limba poporului erau 
porţiunile citite: Evanghelia și Apostolul458), preluând soluţii 

                                                 
458 Cantemir 1973: 285. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:13 UTC)
BDD-B837-08 © 2017 Mediaprint



 

253 
 

din diverse versiuni (toate fiind oarecum apropiate, în secolul 
XVI și XVII).  

La începutul secolului XX, ediţiile Gala Galaction/ 
Vasile Radu și Nicodim Munteanu au pus în circulaţie versi-
uni noi, cu care căutau să înlocuiască textul de la 1914, însă 
plecând de la un program traductologic aproximativ, motiv 
pentru care nu au fost receptate de publicul ţintă. Cele mai noi 
– propuse de Bartolomeu Anania și New Europe College –, 
sunt și ele tot încercări separate de curentul principal al tradi-
ţiei biblice românești, reușind doar să ofere unele soluţii și 
lămuriri pentru cititorii individuali interesaţi de studiul textu-
lui, dar cu un ecou limitat în masa credincioșilor. 

În privinţa raporturilor interconfesionale, Psaltirea a fost 
de-a lungul timpului un element de apropiere. Tratând 
chestiunea homerică a începuturilor, am rămas, până la dovezi 
contrare, la ipoteza cea mai firească: nu era nevoie de un străin 
sau de o influenţă a altei confesiuni pentru a răspunde nevoii 
de a transpune în limba proprie textul slavon cel mai des 
utilizat în cult. Această iniţiativă va fi fost apoi susţinută ferm, 
chiar mai mult decât de ierarhia ortodoxă, de cultele protes-
tante – dovadă simbolul de credinţă cu Filioque atașat copiei 
Psaltirii Scheiene, mediul mixt în care a lucrat Coresi, 
finanţarea calvină pentru Psaltirea de la Bălgrad etc. Elemente 
din aceste ediţii, precum şi din cea dosofteiană, adaptată după 
Vulgata, și din Biblia de la București, bazată pe o Septuaginta 
tipărită în Occident, au intrat în Psaltirea de linie ortodoxă, 
instituită de Antim Ivireanul și Damaschin Dascălul. Aceasta 
a fost preluată ca atare de unitul Samuil Micu, apoi, de la el, de 
Biblia tipărită de Societatea Biblică Britanică – Agenţia Rusă, 
și ulterior, de Filotei și Șaguna, și de Biblia Sinodală din 1914. 
Societatea Biblică Britanică a scos apoi mai multe ediţii pro-
prii, după un text care nu e considerat de autoritate de către 
Biserica Ortodoxă, însă, în multe cazuri, a beneficiat de 
colaborarea unor traducători ortodocşi – mireni sau chiar ie-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:13 UTC)
BDD-B837-08 © 2017 Mediaprint



 
 

254 
 

rarhi. Această filieră ar fi putut fi chiar mai influentă dacă 
Dumitru Cornilescu, și el cleric ortodox la un moment dat, nu 
ar fi otrăvit prin versiunea sa relaţiile dintre culte. Acestea au 
continuat însă, ca și influenţele reciproce fireşti, inclusiv prin 
tipărirea și circulaţia ediţiilor următoare sub regimul comu-
nist, cu rezultate lăudabile. 

Cu toate acestea, în acest moment, ideea unei versiuni 
destinate lecturii acceptabile pentru toate cultele este dificil de 
realizat, în primul rând din cauza reperelor spirituale diferite, 
care girează la rândul lor surse divergente pentru traducere. Pe 
această temă însă, discuţiile bazate onest pe surse și intenţii 
declarate pot fi, dacă nu o punte de dialog interconfesional, 
măcar un mijloc de sporire a cunoștinţelor în domeniul 
filologiei biblice. Traducerea Cornilescu, difuzată în continu-
are în România în tiraje nerezonabile, poate avea o utilitate și 
pentru ne-protestanţi, în scop de studiu, de către specialişti. În 
linii mari, traducătorul Cornilescu se încadrează în făgașul 
unei tradiţii mai veche britanice, chiar dacă una care considera 
legitim prozelitismul antiortodox. Punând între parantezele 
contextuale tușele lui polemice confesionale, versiunea lui 
poate fi considerată o mărturie, fie și indirectă, pentru textul 
ebraic și receptarea lui occidentală. 

  
Această întreprindere nu și-a propus și nu putea să fie 

exhaustivă. Din motivele unei cuprinderi rezonabile, dar și 
ţinând seama de relevanţa mai scăzută pentru înţelegerea 
versiunii sinodale actuale a Psalmilor, am lăsat deoparte, de 
pildă, Psaltiri și parafraze calvine traduse din maghiară, alte 
parafraze ulterioare, manuscrise nepublicate în epocă (precum 
Psaltirea Ciobanu şi altele), Biblia Vulgata blăjeană, alte 
traduceri realizate, mai ales în spaţiul catolic, din ebraică, sau 
încercări mai noi, precum versiunea publicată în coloana a 5-a 
din ediţia Monumenta, ediţiile protestante de după Cornilescu 
(GBV, NTR și cea realizată din englezește, „Fidela”) și, desi-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:13 UTC)
BDD-B837-08 © 2017 Mediaprint



 

255 
 

gur, diverse tălmăciri ale unor psalmi izolaţi. De asemenea, 
ne-am ocupat doar în treacăt de ediţiile britanice anterioare lui 
Cornilescu, iar de traducerea notabilă, prin onestitatea 
programului filo-ebraic, a Calomirei de Cimara, abia am 
amintit. Fiecare din acestea ar fi meritat atenţie, în cadrul unei 
istorii mai extinse a Psaltirii românești. De asemenea, fiecare 
capitol din cele incluse în lucrare putea fi o temă de cercetare 
în sine, pe un spaţiu la fel de vast, cu mai multă acurateţe. 

În fine, studiul aprofundat al modificărilor aduse Psaltirii 
de linie de către recenzia din 1957 (şi neajunsurile acesteia) ar 
merita un studiu de cel puţin aceeași întindere, pentru care cel 
de faţă să constituie doar un argument. 

În plus, există și multe alte direcţii de cercetare pe care 
această lucrare le întredeschide, dintre care enumerăm câteva. 

 Ar mai fi rămas de aprofundat, pe viitor, problema 
raporturilor dintre Antim şi Damaschin, precum şi dintre 
cărţile târgoviştene şi celelalte tipărituri din timpul lui Antim 
şi perioada imediat următoare, şi, pe de altă parte, relaţia lor 
cu manuscrisele care circulau în epocă, inclusiv ale lui 
Filothei Sfetagoreţul. De asemenea, ar putea fi relevantă o 
cercetare mai amănunţită a răspândirii cărţilor târgoviştene şi 
râmnicene în ţară, pe baza studiului prezenţei lor în fondurile 
de carte românească veche ale bibliotecile locale.  

În privinţa Bibliei buzoiene (1854-1856), ar fi de studiat, 
cum am amintitm și raporturile dintre versiunea publicată de 
episcopul Filotei și traducerile apropiatului său, Dionisie 
Romano. 

Întrucât traducătorii noștri se bazează deseori, până 
acum, pe presupusa obiectivitate știinţifică a ediţiilor critice 
apusene ale Septuagintei, ar fi cazul ca înainte de o confrun-
tare a Bibliei românești cu versiunea greacă, să fie alcătuită şi 
o ediţie critică ortodoxă a Septuagintei, adică bazată pe 
versiunile relevante pentru tradiţia răsăriteană. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:13 UTC)
BDD-B837-08 © 2017 Mediaprint



 
 

256 
 

În studiul textual, ar trebui luate mai mult în calcul, și în 
spaţiul nostru, ediţiile în limba siriacă (aramaică) și, de ce nu, 
alte variante,  în coptă, etiopiană, armeană etc., așa cum se 
procedează de multă vreme în filologia biblică protestantă și 
occidentală în general. Aprofundarea acestor direcţii de studiu 
aduce un plus de cunoaștere a textului, chiar dacă acele versi-
uni nu sunt încărcate cu aceeași autoritate ca Septuaginta. 

În fine, considerăm că ediţiile din 1957 şi 1914 se cuvin 
luate ca bază pentru o viitoare nouă versiune sinodală. Aceasta 
– credem că s-a desprins din lucrarea noastră – nu va trebui să 
fie o traducere nouă, ci o revizuire în conformitate cu sursele, 
şi nici să producă o înnoire de limbaj, având în vedere tradiţia 
şi rolul special al acestei cărţi în spaţiul ortodox românesc. 

 
  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:13 UTC)
BDD-B837-08 © 2017 Mediaprint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

