
 
 

216 
 

VI. Alte traduceri contemporane 

 
 
VI.1. Cartea Psalmilor – Liviu Pandrea (1993) 

 
 
Preotul greco-catolic Liviu Pandrea e încă unul din cei 

care au tradus Psalmii în varianta ebraică, în ultimele două 
secole. Spre deosebire de versiunile confraţilor Ioan Vasile 
Botiza – bazată pe Biblia de la Ierusalim – sau Tertulian 
Langa, pe ediţia TOB (Birtz 2013: 63), traducerea lui Pandrea 
e una de „autentic poliglot” (ibidem: 62), la care lucrează 45 
de ani391. În prefaţa ediţiei din 1993, autorul critică sever 
(oarecum, cu o tentă de polemică interconfesională) ediţii ne-
menţionate ale Psaltirii – citând soluţii nu departe de cele 
sinodale ortodoxe, pe care le califică drept „răstălmăciri, 
adevărate perle de inepţie şi incompetenţă”, ce „aduc o 
incalificabilă înjosire textului inspirat şi o batjocorire, în 
româneşte, a cuvântului lui Dumnezeu” (Pandrea 1993: v). În 
ciuda acestei vehemenţe, nici traducerea sa nu este – vom ve-
dea – reperul perfect. Merită consultată însă, ca mărturie 
credibilă pentru textul ebraic, și, uneori, pentru intuiţiile co-
recte392.  

Pandrea spune în prefaţă (ibid.: vi) că, pe lângă originalul 
ebraic, s-a ajutat şi de 22 de traduceri diferite, în 6 limbi. În 

                                                 
391 A scris şi 2.000 de pagini (nepublicate) de comentarii exegetice, 

care ar lămuri unele din opţiunile sale. 
392 Vezi exemplul Ps. 118/119,131, la cap. VI.5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

217 
 

cazul Ps. 21/22,18 („străpuns-au mâinile mele şi picioarele 
mele” 393 ) se vede că nu ezită nici să ocolească Textul 
Masoretic, pe care îl socotește, în general, de autoritate.  

Spune, pe de o parte, că Psalmul 9 e divizat „greşit” în 
două părţi distincte de Textul Masoretic, fiind unul alfabetic, 
iniţial unitar – dă chiar literele ebraice corespunzătoare fiecă-
rui verset. Pe de altă parte, îl împarte totuși în 9A și 9B. Păs-
trează Sefer Tehilim ca subtitlu al cărţii, copiază termenul cul-
tic Selah și chiar împărţirea în strofe, pentru a fi mai aproape 
de stilul originalului ebraic – dă inclusiv note de subsol de 
explicare a unor aspecte ale cultului Templului (precum dan-
sul, din Ps. 150). Pe de altă parte, reţine și împărţirea în 
catisme, iar numerotaţia e dublă. E vorba deci de o abordare 
hibridă, diferită de cea obișnuită în spaţiul cultic ortodox, în 
înţelegerea noţiunii de „cuvânt al lui Dumnezeu”.  

În parte, nemulţumirea pentru limba unor pasaje din 
Psaltirile curente venea și din sensibilitatea catolică, în virtu-
tea căreia era înclinat spre neologismele latinizante394. 

Psaltirea sa poate că răspunde unor cerinţe estetice 
confesionale, dar comite derapaje de la acea limbă firească, pe 
care o reclamă: foloseşte în Psalmi (nu doar în explicaţiile 
introductive, unde găsim neologisme precum: conversiune, 
glorificare etc.) a adora, a conjura, arbori, monștri, eternă, a 
revela, acompaniament, a oprima, sperează (deși are și 
nădăjduiește).  

Că folosește, de pildă, spirit în loc de duh era previzibil, 
dar când traduce  în 142,1 întru fidelitatea ta, pentru ָבֶּאֱמֻנָתְך / 

                                                 
393 Vezi discuţia de la cap. V.6.1. 
394 Între tradiţia biblică românească ortodoxă şi cea catolică se poate 

constata de altfel această diferenţă: ortodocşii tind să lase textul mai puţin 
finisat, mulţumindu-se cu o exprimare mai puţin explicită, din teama de a 
nu strica mai mult traducerea, în timp ce catolicii (oarecum, mai aproape 
de protestanţi) preferă un text românesc mai lizibil, chiar dacă uneori co-
mit greşeli în încercarea de a clarifica şi stiliza.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

218 
 

ἐν τῇ ἀληθείᾳ σου, nu împrumută din latină, unde e peste tot in 
veritate tua, ci transpune sensul lui אֱמוּנָה credibili-
tate/(credincioșie – Psaltirea BOR 1957), oarecum lămurind 
pe ἀλήθεια (adevăr – Psaltirea de linie 1914).  

Ţine la clarificarea unor detalii faunistice sau botanice 
(șafani în 103/104,18, șacali, în 43/44,20 395 , palmier, în 
91/92,13396), însă are pretenţia de a transpune în registrul 
simplu curent (sau chiar într-unul precis-neologizant) orice 
element ambiguu, chiar și limbajul simbolic aproape încifrat 
din Ps. 67/68,14 – versetul pentru care critica traducerile 
anterioare. 

Iată varianta pe care o propune: 
 

Liviu Pandrea Textul Masoretic 
În timp ce voi dormit-aţi 

pe la turmele voastre, 
Iată sosit-a pacea, în zbor 

de porumbiţă 
Belşug şi pradă multă, de 

străluceau cu toţii,  
De aur şi argint. 

אִם־תִּשְׁכְּבוּן בֵּין שְׁפַתָּיִם   
כַּנְפֵי יוֹנָה נֶחְפָּה בַכֶּסֶף וְאֶבְרוֹתֶיהָ 

 בִּירַקְרַק חָרוּץ

 
Poate versiunile sinodale nu sunt la fel de limpezi, dar 

nici nu se poate spune că se depărtează de textul grec. 
 

 
                                                 
395 Cu șacalii-n pustiu (בִּמְקוֹם תַּנִּים). Cornilescu avea: în locuinţa 

şacalilor. Nova: in loco vulpium; Vulgata: in loco adflictionis; Vulgata 
juxta hebraeus: in loco draconum; KJV: in the place of dragons; Luther: 
Drachen; Segond: chacals; Darby: jackals. 

396Tamar, palma/תָּמָר/φοῖνιξ/palm tree/palmier/Palmbaum. Aristia: 
fenice; Keller-Stefanide: finiculu; Ieronim Voruslan: finicul; Mayer  
(1867-1871): palma; Nitzulescu (1874-1921): palmierul; Cornilescu, 
Galaction, Nicodim:finicul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

219 
 

Ps. 67, 14 
Psaltire sinodală LXX 

1914: De aţi dormi în 
mijlocul hotarelor, aripile 
porumbiţei sunt cu argint 
poleite, între umerile ei cu 
strălucire de aur. 

1957: Dacă veţi dormi în 
mijlocul moștenirilor voastre, 
aripile voastre argintate vor fi 
ca ale porumbiţei și spatele 
vostru va străluci ca aurul. 

ἐὰν κοιμηθῆτε ἀνὰ μέσον 
τῶν κλήρων πτέρυγες περιστερᾶς 
περιηργυρωμέναι καὶ τὰ 
μετάφρενα αὐτῆς ἐν χλωρότητι 
χρυσίου   

 

 
Iată cât de diverse au fost soluţiile date aici de alte 

traduceri bazate pe ebraică: 
Aristia – 1859: Chiar şi-n mijlocul vetrei de v-aţi fi cul-

cat (tot aţi fi fost ca) aripele unei columbe argintii `mpregiur, 
şi penele căria (sunt împregiur aurite) cu aur palid sufflate. 

Keller-Ştefanide – 1863: Când v-aţi odihnit între cirezi 
de vite; atunci erea ca aripile porumbului, îmbrăcate în 
argintu, şi a căroru aripe de colore auriă. 

Vechiul Testament – 1867 şi Biblia Iaşi – 1871: Când 
jaceţi între staule, sunteţi ca ale porumbului aripe, acoperite cu 
argint, și ca penele lui, cu o colore strălucitoră verde-auriu. 

Nitzulescu – 1921: Când v-aţi odihnit în staulele voastre, 
strălucind aţi fost ca aripele argintii ale porumbului, şi ca 
penişul său, ce bate în verde şi auriu. 

Calomira de Cimara – 1922: Dacă aţi dormi printre 
adăpători, aripele porumbiţii ar fi poleite cu argint, și penele ei 
cu galben auriu. Și explică în subsol că Israel e porumbiţa, 
care în sud străluceşte în soare, iar prin răbdare totul va fi de 
aur. (Și Dosoftei dădea, de altfel, în notă că porumbiţa e 
Biserica). 

Cornilescu (poate cea mai seacă traducere): Pe când voi 
vă odihniţi în mijlocul staulelor, aripile porumbelului sunt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

220 
 

acoperite de argint şi penele lui sunt de un galben auriu. 
Galaction/Radu: O, de-aţi rămânea tihniţi lângă vetrele 

voastre! Doar și aripile porumbiţei sunt îmbrăcate cu argint și 
penele ei cu aur strălucitor!  

GBV: Cu toate că vă odihniţi în mijlocul staulelor, veţi fi 
ca aripile porumbiţei acoperite de argint, şi ale cărei pene sunt 
ca aurul străveziu. Dă în subsol o trimitere interesantă la 
104/105,37: A scos pe poporul Său cu argint şi cu aur. 

NTR: Chiar în timp ce voi vă odihniţi la stâne aripile 
porumbelului sunt acoperite cu argint şi penele lui cu aur 
sclipitor. Și, în nota de subsol: stâne poate fi focuri (de tabără 
sau de sat). Mai jos, la 31/30, se recunoaște de altfel că 
„sensul versetului în ebraică este nesigur”. Atunci cum se 
poate baza pe el? 

New International Commentary (Declaissé/Jacobson/ 
Tanner 2014: 531) spune chiar despre acest verset, ca și des-
pre cel de mai jos, cu taurii și argintul (67,31/68,30), că 
pasajul privind porumbiţa și stânele (în grecește, moștenirile) 
ar fi mai sigur să fie lăsat netradus. În ambele pasaje e vorba 
evident de un limbaj alegoric, potrivit pentru un pasaj de 
încheiere, înainte de pauza în cântarea psalmului (διάψαλμα). 

În general, și în traducerile occidentale, porumbiţa aurită 
e înţeleasă fie ca o statuetă luată ca pradă, fie ca simbol al 
poporului Israel. Teodosie Snagoveanul explică, în teza sa 
(1999: 136, 278), citându-l pe Isidor Onciul, că „aripile 
porumbiţei își schimbă culoarea, expuse la soare”, în zona 
Ţării Sfinte. De aici oscilaţia între argint, aur și chiar nuanţa 
verzuie (χλωρότης). 

Una din variante ar fi deci: „Porumbiţa Mea e preţioasă 
ca aurul, voi lupta Eu pentru ea, chiar când ea doarme”. 
Interpretarea lui Pandrea, porumbiţa = vestitor este, desigur, 
încă o interpretare din cele plauzibile, dar până una-alta, e 
doar una impresionistă. E drept, unele soluţii date ne fac să îl 
suspectăm de oarecare intuiţie în traducerea textului biblic, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

221 
 

dar altele, mai puţin. Găsim multe opinii personale amestecate 
ici-colo în versiunea sa, în încercarea de a lămuri totul. În 
103,27(26)/104,26 avem monstrul cel mare, care zburdă (cum 
spune și Pișculescu). Chiar dacă e mai ușor de tradus așa din 
ebraică, oare spre aceasta să trimită phanopoeia Psalmului? 

Pandrea dă, mai inteligibil pe românește, mână uscată397 
în 136/137,5: Uscată să fie dreapta mea, o altă lecţiune posi-
bilă (Cheyne 1904: 211) în loc de generalul uitată, deși 
majoritatea traducerilor ţin cont de context – care se referea la 
cântarea cu vocea și mâna la instrumente, în ţara străină. 

În 136/137,8 nu acceptă însă lecţiunea în pasiv, destinată 
pustiirii ( דוּדָההַשְּׁ  ) 398 , care ar fi acoperit și grecescul 
ταλαίπωρος (nenorocită – Vulgata: misera), ci se oprește la 
pustiitoare (הַשּׁוֹדֵדָה)/(Nova: devastans): O, pustiitoare cetate 
a Babilonului. 

În 145,3, traduce interpretativ בְּבֶן־אָדָם ca: fiu al lutului, 
evitând soluţia de contact cu greaca și latina Fiii oamenilor  
(LXX: υἱοὺς ἀνθρώπων /Vulgata: in filiis hominum/Nova: in 
filio hominis), înţelegând în loc de אָדָם, om/oameni/Adam, 
 .pământ, sol אֲדָמָה

 
Psalmul 150 ilustrează elocvent modul cum Pandrea 

adaptează ebraismele biblice și stilul Psaltirii, în limbajul cu-
rent românesc – versiunea lui părând un fel de încercare de 
accesibilizare a celei sinodale ortodoxe. 

 
 
                                                 
397 Ca în New American Bible with Revised Psalms (NABO) – 

1991. 
398 Cf Bratchert/Reyburn 1991: 1117, Alter 2007: 475 şi Cheyne 

1904: 212. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

222 
 

Ps. 150 
Versiunea 
IBMBOR 

Liviu Pandrea Nova 

Lăudaţi pe Domnul 
(1914 Dumnezeu) 
întru sfinţii lui; 
lăudaţi-L pe El 
întru tăria puterii 
Lui. 
Lăudaţi pe El întru 
puterile Lui ; 
lăudaţi-L pe El 
după mulţimea 
slavei Lui. 
Lăudaţi pe El în 
glas de trâmbiţă ; 
lăudaţi-L pe El în 
Psaltire și în alăută. 
Lăudaţi-L pe El în 
timpane (1914 
tâmpină) și în horă ; 
lăudaţi-L pe El în 
strune și organe. 
Lăudaţi-L pe El în 
chimvale bine 
răsunătoare; 
lăudaţi-L pe El în 
chimvale de 
strigare. 
Toată suflarea să 
laude pe Domnul. 

Lăudaţi pe Domnul în 
sfânt templul Său, 
Lăudaţi-L întru măreţia 
cerului Său. 
Lăudaţi-L pentru 
minunatele Sale fapte, 
Lăudaţi-L după 
necuprinsa sa 
maiestate, 
Lăudaţi-L pe El în glas 
de trâmbiţă, 
Lăudaţi-L în sunete de 
harfă și chitară. 
Lăudaţi-L bătând 
timpanele și-n hora 
evlaviei*, 
Lăudaţi-L în armonii de 
strune și de flaut. 
Lăudaţi-L în chimvale 
sonore, 
Lăudaţi-L pe El în 
chimvale de praznic. 
Toată suflarea să laude 
pe Domnul: 
Pe Domnul lăudaţi-L 

 
* …dansuri sacre (…) 
așa cum se executau în 
cultul templului 

Laudate Dominum (TM 
 in sanctuario eius (אֵל
(Vg. in sanctis eius;TM 
 laudate eum in ,(בְּקָדְשׁוֹ
firmamento virtutis 
eius. 
Laudate eum in 
magnalibus eius (Vg. in 
virtutibus eius), laudate 
eum secundum 
multitudinem 
magnitudinis eius. 
Laudate eum in sono 
tubae, laudate eum in 
psalterio et cithara, 
laudate eum in tympano 
et choro, laudate eum in 
chordis et organo, 
laudate eum in 
cymbalis 
benesonantibus, laudate 
eum in cymbalis 
iubilationis:  
omne quod spirat 
(Vg. omnis spiritus; 
TM כּלֹ הַנְּשָׁמָה), laudet 
Dominum.  

 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

223 
 

 
 
VI.2. Versiunea Pișculescu-Radu (1929, 1938) 

 
 
Grigore Pişculescu (Gala Galation) repeta, la începutul 

secolului XX, ideea lui Coresi din XVI: „Toate popoarele şi 
toate limbile care se află azi pe reale căi de propăşire au Biblia 
lor. Noi nu avem până azi o Bible românească, egală în teme-
iuri şi în cinste ştiinţifică, cu Bibliile popoarelor culte!”. To-
tuşi, atât în argumentarea programului său traductologic, şi în 
alte consideraţii despre textul Scripturii – la care îl preocupă  
unele nuanţe de detaliu, intraductibile –, Gala Galaction pare 
că e preocupat mai mult de raţiunile estetice. „Traducerile bi-
blice româneşti, câte se aflau, erau depăşite de limba naţio-
nală, ridicată pe culmi de Eminescu, Odobescu, Haşdeu, 
Coşbuc… De atunci şi din aceste pricini s-a ivit în mine râvna 
de a vedea în mâna poporului românesc o Biblie scrisă într-o 
limbă limpede şi frumoasă399”. El venea de altfel în domeniul 
traducerii biblice mai mult cu talentul scriitoricesc – căci în 
privinţa limbilor ebraică şi armaică, care îl interesau, se baza 
pe competenţa altora, aşa cum reiese şi din analizele presărate 
în Jurnalul său.  De asemenea, se pare că îi scăpau anumite 
subtilităţi ale teologiei biblice, fiind uşor sedus de către argu-
mentele protestante în domeniu.  

Fascinat de succesul lui Luther, Grigore Pişculescu 
crede că acesta s-ar fi datorat limbii literare folosite (Galaction 
1930: 200), de aceea se simţea chemat, în calitate de scriitor 
(Gala Galaction), să contribuie la „o bună traducere” pe care o 
înţelegea ca fiind „fidelă şi literară”, cu „un stil frumos şi cu 
cuvinte alese”(ibidem: 201). Nu era mulţumit cu o simplă 

                                                 
399 C. Demetrescu Pan, De vorbă cu Gala Galaction, în România, 15 

martie 1938, p. 2, apud Cunescu 1969: 313. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

224 
 

tălmăcire, ci voia în acelaşi timp o „reînflorire a Bibliei” 
(Galaction 1973: 239). 

Mitropolitul Athanasie Mironescu i-a repetat, în esenţă, 
reproşurile lui Andrei Şaguna pentru Heliade Rădulescu, 
atrăgându-i atenţia că limba Bibliei nu trebuie reînnoită (1929: 
470), nici „nu e nevoie de retraducere, ci de revizuire” 
(ibidem: 474). Pentru Mironescu, pornirea de „a schimba fără 
trebuinţă cuvintele” Psaltirii naţionale, mai ales a fragmente-
lor des folosite în cult, era un semn al carenţelor de experienţă 
liturgică ale lui Pişculescu – altfel, acele cuvinte „i s-ar fi 
întipărit în inimă”400. 

Pe de o parte, îi critică stilul interesant doar pentru 
„snobi”, adaosurile fără rost, „vorbele păsăreşti” (idem 1931: 
656) şi faptul că, din „încredere prea mare în sine” „vrea cu 
orice preţ a inova”401. Pe de altă parte, semnalează că versiu-
nea Pişculescu-Radu, din neînţelegere, „alterează cuvinte 
alegorice sau mistice” (idem 1931: 655) din Psaltire, pe care 
astfel „în multe locuri au desfigurat-o”.402 La aceasta, Gala 
Galaction îi răspunde sec că este deja „un nume literar” 
(Galaction 1930: 200), în timp ce afirmaţiile mitropolitului 
sunt „părerea lui”. 

                                                 
400 Mironescu 1929: 471. „Ne arde inima când citim de preoţii noștri 

evraiști cum au strâmbat psalmii cei mai des citiţi în biserică”, mai reproșa 
Mironescu, nemulţumit că Psaltirea nu mai era de recunoscut în forma dată 
de Gala Galaction. 

401 Idem, 1929: 473. Or, „această patimă nu trebue să molipsească 
limba tradiţională a Sf. Scripturi şi mai ales a Psaltirii, cartea cel mai des 
întrebuinţată în biserici.” 

402 Stilul şi numărul obiecţiilor lui Mironescu creează, ca şi în cazul 
Cornilescu, o anume o impresie de inadecvare, ca mentalitate, a autorului 
în raport cu sarcina traducerii biblice: pare că ar vrea să fie prea mult autor 
– ceea ce pe ansamblu scade încrederea în traducerea sa. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

225 
 

Mironescu exemplifica, printre altele: „mă pune să stau” 
în loc de „mă pune” (17,36/18,34)403 sau „cel ce înveţi mâi-
nile mele la iscusinţa războiului”, în loc de „…înveţi la 
răsboiu”, ca la 1914 (17/18,37)404 – noi am putea adăuga şi: 
„întoarce de la mine privirea ta plină de mânie” 
(38,18/39,14)405; „să nu mă izbească piciorul celui îngâmfat” 
(35,11/36,12)406; „umblu frânt în două” (37,6/38,7)407; „o, 
de-aţi rămânea tihniţi lângă vetrele voastre” (67/68,14).408 

                                                 
403 LXX: ὁ ἐπὶ τὰ ὑψηλὰ ἱστῶν με. TM: בָּמֹתַי יַעֲמִידֵנִי. De fapt, e 

vorba de forma de hifil imperfect (pers. III sg., plus sufixul pronominal 
pers. I sg.) a verbului עָמַד, a sta, de aceea Pişculescu/Radu, în loc de litera-
lul mă face să stau, traduc mă pune să stau, vrând să folosească şi pe mă 
pune din traducerea anterioară şi dând astfel senzaţia că adaugă balast 
textului.  

404 LXX: διδάσκων χεῖράς μου εἰς πόλεμον. TM: ה דַי לַמִּלְחָמָ֑ ד יָ֭  O .מְלַמֵּ֣
situaţie asemănătoare, şi în 143/144,1, unde avem LXX: ὁ διδάσκων τοὺς 
δακτύλους μου εἰς πόλεμον; TM: הַמְלַמֵּד אֶצְבְּעוֹתַי לַמִּלְחָמָה. Iar ediţia 
Galaction introduce adăugirea: „înveţi degetele mele să îndure războiul”. 

405 TM are:  .deci, literal – fii orb faţă de mine (cf. Is , הָשַׁע מִמֶּנִּי
61,10). Cornilescu sugerase: Abate-ţi privirea de la mine (de la Keller 
1863 – întoarce-ţi ochii), în timp ce, în mod ciudat, Pandrea face o tradu-
cere liberă în aceeaşi direcţie ca Pişculescu/Radu – Mânia Ta întoarce-o de 
la mine. De ce oare însă această încărcare a textului, ca şi cum ar fi aşa de 
clar că e vorba de mânie şi nu de simpla acribie? LXX avea ἄνες μοι (de 
unde, în Psaltirea de linie 1914, era doar: slăbeşte-mă). 

406 TM: אַל־תְּבוֹאֵנִי רֶגֶל גַּאֲוָה – corespunde cu LXX (μὴ ἐλθέτω μοι 
ποὺς ὑπερηφανίας) şi cu traducerile latine: non veniat mihi pes superbiae. 
Psaltirea de linie 1725 dădea: Să nu-mi vie mie piciorul mândriei. Nu e 
sigur însă că piciorul celui mândru (sau al mândriei) „izbeşte”, în sensul de 
„şut”, ci imaginea poate avea alte sensuri – de pildă, apropierea fizică a 
asupritorului. 

407 TM: נַעֲוֵ֣יתִי – Pişculescu/Radu încearcă să redea nuanţa pasivă a 
nifalului, pentru verbul עָוַה, a face strâmbătate: a fi strâmbat. Cornilescu 
are: sunt gârbovit , iar Psaltirea de linie dă: chinuitu-m-am, după aoristul 
din LXX: ταλαιπώρησα. Verbul grecesc ταλαιπωρέω (a suferi, a se osteni) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

226 
 

În multe alte locuri, traducerea vrea să fie în acelaşi timp 
şi o explicare pe înţelesul tuturor, renunţând la fidelitate, ori-
unde textul sună ambiguu.  

 Gala Galaction încearcă să aducă un plus de poezie prin 
cuvinte pe care le-ar fi presărat în textele sale ca scriitor: nă-
prasnă, restriște, clic, orcan, mâzgă, răzleţiţi etc. În acelaşi 
timp respinge, în unele locuri, poezia pe care o avea de la sine 
textul sursă. De pildă, în loc de minciună e calul (cum am vă-
zut că reda versiunea din 1651), adaptează, plat, calul e 
neputincios (32/33,17) – după Segond: impuissant. 

 Tot de acolo ia, probabil, instrumentul cu zece coarde 
(91,3/92,4)409, ca şi Cornilescu în 1920, dacă nu chiar de la 
acesta, cum face, se pare, cu planuri, în 32/33,11410.  

Grigore Pişculescu enunţă, ca răspuns la acuzele mitro-
politului Mironescu, o teorie personală dură împotriva 

                                                                                                    
apare în Iac. 4,9, cu sensul de a se plânge, iar nifalul lui עָוַה se mai găseşte 
în Is. 21,3, cu referire la o femeie care naşte – în nici unul din acele con-
texte nu s-ar potriveşte însă riscantul şi colocvialul a fi frânt în două. 

408 Se adaugă o, presupunându-se că אִם ar exprima o dorinţă – 
dicţionarele ilustrează de regulă această nuanţă exclusiv cu Ps. 81,9, unde 
în LXX corespunde de asemenea ἐὰν, care nu ar justifica o asemenea tradu-
cere.  

409 E o diferenţă aici între Textul Masoretic: עֲלֵי־עָשׂוֹר וַעֲלֵי־נָבֶל (in 
decachordo et psalterio – Nova) şi Septuaginta: ἐν δεκαχόρδῳ ψαλτηρίῳ (in 
decacordo psalterio – Vulgata). La traducerea „din jidoveşte” de la 1651 
se păstra în zeace strune a Psaltiriei, deşi circulau deja atunci King James 
Bible – 1611 (upon an instrument of ten strings) sau Biblia Gdanska – 
1633 (na instrumencie o dziesięciu strunach). Aristia şi Ieronim Voruslan, 
dar şi Keller-Stefanide, au ocolit neologismul, alegând: cu organ 
zececordiu, respectiv cu lăută cu zece coarde, şi abia William Mayer îl 
impune, în 1867, pentru Bibliile Britanice ulterioare. 

410 Traducere prozaică pentru מַחְשְׁב֥וֹת/λογισμοὶ/cogitationes (redat 
de Aristia şi Keller-Stefanide cugetările, iar de Psaltirea de linie, gându-
rile). Tot de la Cornilescu se ia şi exoticul şafan – vezi cap. V.7.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

227 
 

Septuagintei, adoptând integral punctele de vedere protestante 
în această chestiune, unde reperele sunt pur confesionale. 

Pe de o parte, mai susţine că traducerea după Textul 
Masoretic (deja realizată de „celelalte Biserici ortodoxe”411) 
este necesară ortodocşilor ca o armă în lupta cu sectele412. Nu 
se opreşte însă la acest argument îndoielnic, ci decretează şi că 
„Septuaginta e inferioară Bibliei ebraice, fiind o traducere și 
cu înţelesuri inferioare textului original” (Galaction 1930 : 
203). Unul din motive este că nu poate reda nuanţele 
gramaticii ebraice, în special complexul ei sistem verbal 
(ibidem: 206-7). Se observă de altfel la el tendinţa de a marca 
anumite diferenţe de timpi: de pildă, transpunând arbitrar, în 
36/37,35-36, diferenţa dintre un qal perfect şi un qal imper-
fect prin aceea între perfectul compus şi cel simplu românesc: 
văzut-am/trecui  (pe de altă parte, evită să redea aici şi per-
soana a III-a din Textul Masoretic – trecu –, ci ia tot persoana 
I, din Septuaginta şi din tradiţia românească anterioară). 

Scriitorul mai afirmă cu hotărâre: „Nu ne gândim 
deocamdată să facem acordul cu Septuaginta” (ibid.: 202), 
întrucât „originalul grecesc e plin de fraze fără înţeles”413, în 
timp ce Textul Masoretic ar fi clar (ibid.: 204). Mironescu îi 
explică, în recenzia sa (1929: 470), ca unui student, că „textul 
ebraic se studiază pentru a lămuri locuri dificile, de specialiști, 
nu pentru a-l da ca text de autoritate masei credincioșilor”, de 
vreme ce e „falsificat” în unele locuri. Apoi, mitropolitul ia şi 
un exemplu de „sens superior” ebraic, versetul 2,12 care sare 

                                                 
411 Galaction 1930: 204 – face probabil confuzia între Biserici şi 

popoare. 
412  Ibidem: 201, 204. Şi explică în prefaţa Bibliei 1939:„Sectanţii 

nu primesc cercetări şi discuţii doar pe baza textului biblic tălmăcit din 
originalul ebraic, iar misionarii noştri sunt constrânşi, spre marea lor pă-
rere de rău, să se slujească tot de textul sectanţilor” – adică din lipsa unei 
traduceri ortodoxe a Textului Masoretic (Galaction/Radu 1939: vi-vii). 

413 Galaction 1930: 201 şi urm. – unde dă o mulţime de exemple, 
nespunând ce nu e clar în ele. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

228 
 

în ochi, ca text alterat, celor obişnuiţi cu versiunea de linie 
românească: „Ce vorbă este aceasta: «Sărutaţi pe Fiul?»” – 
arătând  că e „neiertat” să îl asemeni pe Hristos cu „un copil 
capricios pe care dacă îl săruţi îi trece mânia” (idem 1931: 
656). Pişculescu şi Radu nu lămuresc nici cum de, în acest text 
„clar”, psalmistul David folosea, acum 3.000 de ani, aramai-
cul בַּר pentru fiu, având, câteva versete mai sus (unde texul 
corespunde însă Septuagintei), şi pe ebraicul בֵּן, şi de ce 
Ieronim, în Psalmi juxta hebraeos, traduce aici, conform altei 
vocalizări, adorate pure. Nu li se pare ciudat nici că „traduce-
rea inferioară” Septuaginta a păstrat unit Psalmul 9, alfabetic 
în evreieşte, iar Textul Masoretic îl desparte414. 

Se pare că siguranţa traducătorilor venea în mare parte: 
din dependenţa faţă de traducerile occidentale (de pildă, în 
21,18/22,17 nici ei nu au leu, ca în Textul Masoretic, ci stră-
puns, ca în versiunile respective). Alte lecţiuni ebraice sunt 
clarificate din condei (de pildă, „dar mi-ai dat urechi ascultă-
toare” în 39,9/40,7). De altfel, Athanasie Mironescu, anali-
zând mai multe exemple, arată că Psaltirea Pişculescu/Radu 
este mai puţin dependentă de ebraică decât de versiunile 
franţuzeşti – mai puţin Crampon, şi mai mult Segond (ibidem: 
755), chiar dacă textul e presărat cu termeni precum Șeol415 
sau tehnicul Sela, pentru aparenţa de rigoare.  

                                                 
414 Versetul 9,21, care în greceşte sună κατάστησον κύριε νομοθέτην 

ἐπ᾽ αὐτούς – pune, Doamne, legiuitor peste ele (peste neamuri), e alterat în 
acelaşi stil dur al celorlalte modificări operate de rabinii farisei:  שִׁיתָה יְהוָה
 :Cornilescu: aruncă groaza în ei, Doamne; Pişculescu/Radu) מוֹרָה לָהֶם
pune, Doamne, spaimă peste ei – reluând, cu peste, din raţiuni stilistice 
goale, pe ἐπί). Evident, după un astfel de blestem fariseic intempestiv, 
Psalmul 9 nu mai putea fi citit în continuare, ci trebuia făcută aici o pauză, 
ca după o formulă concluzivă. 

415 Conform traducerii Crampon, deși iad era bine înrădăcinat în 
tradiţie (Mironescu 1929: 472). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

229 
 

Desigur, o variantă în plus, chiar şi după Textul 
Masoretic, şi chiar şi cu influenţe occidentale, era binevenită, 
pentru consultarea de către cei interesaţi. Totuşi, dincolo de 
cazurile invocate de Mironescu, critica mitropolitului, crează 
senzaţia, ca şi la Cornilescu, de lipsă a respectului cuvenit416  
faţă de actul traducerii . 

Figură charismatică, care îi inspira pe contemporani, a 
reuşit să impună Psaltirea sa, cu care a început traducerea 
Bibliei, folosindu-şi oarecum şi relaţiile personale: i-a 
tipărit-o, în 1929, la Institutul Biblic un fost ucenic, Tit 
Simedrea. Apoi a reuşit să-şi ducă până la capăt viziunea 
traductologică, în Biblia din 1938, fiind sprijinit de rege şi 
admirat de public. Este însă uimitor pentru un cititor de azi să 
vadă cum cea mai citită parte a muncii lui, venerată în timpul 
vieţii417, Psaltirea, avea să îi fie brusc numită, la câţiva ani 
după moarte, „pretinsă” (Branişte 1968: 572) şi să îi fie 
respinsă de corpul Bisericii în ansamblu418. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
416 A „reverinţei traducătorilor faţă de Sf. Scriptură” – Mironescu 

1931: 660. 
417  Inclusiv datorită vervei sale de polemist. Revistele erau, în 

epocă, pline de articole laudative şi omagiale la adresa traducerii lui. 
418 Mironescu a avut aşadar dreptate (1931: 762) să avertizeze că 

„această Psaltire, în forma de faţă, nu se va putea întrebuinţa niciodată ca o 
carte de slujbă în Biserică”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

230 
 

 
VI.3. Versiunea Nicodim Munteanu  

(1927, 1936, 1944) 
 
 
Nicodim Munteanu îşi publică, în 1927, Psaltirea la 

Chişinău, acolo unde, între 1918 și 1920, fusese locţiitor de 
arhiepiscop. Apoi, ea e retipărită, cu binecuvântarea Sfântului 
Sinod, în 1931, la Editura Institutului Biblic, și, în 1943, la 
București și Cluj (Irinel 2011: 44). În urma contractului din 
1930 (ibidem: 40), această traducere, împreună cu cea a 
Pentateuhului, a cărţilor istorice, a profeţilor Ieremia și 
Iezechiel, a Cântării Cântărilor și a Cărţii Tobit, intră în 
componenţa Bibliei din 1936, alături de traducerile lui Vasile 
Radu (celelalte cărţi profetice), și Gala Galaction (cărţile 
didactice). Primele 10.000 de exemplare s-au epuizat în 
câteva luni (ibid.: 40), dovadă a nevoii reale de revizuire a 
Bibliei, după ce ediţia din doar 1914 transliterase „fără nici o 
îndreptare” (ibid.: 45). În 1938 şi 1939, Gala Galaction şi 
Vasile Radu tipăresc versiunea proprie, dar Nicodim, ajuns 
patriarh, scoate o altă ediţie, în 1944, reincluzându-şi, alături 
de alte cărţi în traducerea sa, mai multe la număr, și Psaltirea.  

Lucrul la traducere îl începuse în 1896, iar primele frag-
mente (câţiva Psalmi) i-au fost publicaţi de revista „Gânduri 
bune” în 1915, pe când era episcop de Huşi (ibid.: 43).  

Nicodim Munteanu era preocupat de modul cum sună 
limba Psaltirii, care trebuia să fie „curată, îngrijită şi de toţi 
pricepută” – de altfel pentru asta a fost apreciată în primul 
rând versiunea sa, „limpede, frumoasă”, în prefaţa Institutului 
Biblic, dar și în recenziile unor Mihail Sadoveanu sau Ionel 
Teodoreanu. S-a implicat, de altfel, chiar în realizarea unei 
parafraze versificate, semnate de Vasile Militaru (ibid.: 45). 
Versiunea lui e simplă și sobră, potrivită unei cărţi bisericești, 
evitând exprimările stridente. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

231 
 

Face deci unele adaptări fără consecinţe semantice 
(drepţi la inimă/cu inimă dreaptă) sau mici îndreptări logice 
(„Tu ești Dumnezeul meu că/și bunătăţile mele nu-ţi trebuie” 
– 15,2) și poate reformula, păstrând sensul (precum în 
17,36419: „El dă picioarelor mele sprinteneala cerbului şi pe 
înălţimi mă aşază”, mai liber chiar decât la Cornilescu, unde 
se păstra „El îmi face picioarele ca ale cerboaicelor”), şi are 
chiar și câteva intuiţii notabile420. 

Menţine totuşi biserică pentru ναός/(78,1) הֵיכָל, iar, în 
4,4 dă interpretarea edificatoare: „Să nu greșiţi mâniindu-vă”, 
pentru ὀργίζεσθε καὶ μὴ ἁμαρτάνετε/„mâniaţi-vă și nu greșiţi” 
(la 1914), deși avea chiar și în evreiește la fel: ּוְאַל־תֶּחֱטָאו . 

Nicodim declară că „traducerea e făcută după textul 
grecesc al Septuagintei, consultându-se și textele: evreesc, 
slavon, rusesc etc.” (Nicodim 1944: xxvii), iar subtitlul ediţiei 
este: „Sfânta Scriptură după textul grecesc al Septuagintei”. 
Teoretic, „textul ebraic a servit drept confruntare acolo unde 
Septuaginta nu era destul de limpede, iar textele ruse, fran-
ceze, engleze şi nemţeşti au fost texte ajutătoare” (Irinel 2011: 
40). Era de altfel la modă în teologia românească a vremii – 
destul de confuză, se pare, din ce s-a întâmplat cu Cornilescu 
și comunitatea de la Cuibul cu Barză – acordarea unei mari 
încrederi Textului Masoretic, probabil sub influenţa 
Societăţilor Biblice protestante. Isidor Onciul tradusese la 
Cernăuţi Psalmii din ebraică, și la fel făcuseră alţi cărturari 
greco-catolici. Nicodim ţine să se detaşeze de formele greceşti 

                                                 
419 Vezi şi cap. II.8.1. LXX: ὁ καταρτιζόμενος τοὺς πόδας μου ὡς 

ἐλάφου καὶ ἐπὶ τὰ ὑψηλὰ ἱστῶν με. Nova: qui perfecit pedes meos 
tamquam cervorum et super excelsa statuit (Vulgata: statuens) me.  

420 Precum limpezirea pasajului din 4,6-7:  Mulţi ziceau: „Cine ne 
va da nouă cele de trebuinţă?” Dar s-a revărsat peste noi lumina feţii tale, 
Doamne. Şi ai umplut de veselie inima mea, când acelora li s-a înmulţit 
grâul, şi vinul şi untul de lemn. Vezi problematica la cap.VI.5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

232 
 

(din acest motiv renunţă, de pildă, la Moisì) şi ia exemplu, 
superficial, de la „ţările mai înaintate în cultură şi cu un lung 
trecut de muncă pe acest teren”, unde „au lucrat în curs de 
veacuri, mulţi oameni cu altă pregătire şi cu alte mijloace de 
ale noastre” (Nicodim 1928: 264) neobservând şi orientarea 
militantă anti-ortodoxă a filologiei biblice protestante. 

Totuși, Nicodim Munteanu era traducător de teologie 
rusească şi cunoscător mai ales de rusă şi slavă421. Traducerea 
sa biblică, spun agenţii BFBS, se baza mai degrabă pe rusă422. 
Iar în unele locuri se contată, într-adevăr, această opţiune423. 
Adoptă şi unele soluţii conforme cu Textul Masoretic, sub 
influenţa lui Cornilescu424 (pe care nu se dă înapoi să îl preia) 
şi a traducerilor britanice, şi, poate, a lui Segond. Ia de acolo 
(corect, de altfel) interjecţia „ferice” (de pildă, în 1,1). De 
asemenea, împrumută expresia că tu baţi peste obraz (3,7)425, 
dar şi ceva din stilul occidental de a recurge la traducerea 

                                                 
421 Dobândite în urma studiilor la Kiev. În această calitate era mai cu 

seamă apreciat de contemporani: „Bun cunoscător al limbii ruse, în care se 
găseşte cea mai bogată literatură teologică mai nouă” (Popescu 1945: 
131).  

422 Conţac 2014: 93. De altfel, doar această limbă şi-a exersat-o ca 
traducător: are „prelucrări şi traduceri” din rusă (Manolache 1945: 204-8). 
Totuşi, atunci analizează pasaje din Noul Testament, dă exemple din 
greacă, latină, franceză şi rusă (în această ordine), la care adaugă fie 
traducerea Gala Galaction (drept cea mai recentă) fie pe cea sinodală, din 
1914 (v. Nicodim 1928).  

423 Vezi de pildă mai sus, la cap. II.7.3. 
424 Cel pe care de altfel l-a şi hirotonit ierodiacon (Birtz 2013: 31).  
425 Psaltirile “britanice” aveau aici: ai lovit în faţă (Aristia 1859); Tu 

loveşti în fălci (Keller-Stefanide 1863); Tu ai sfărâmat fălcile (Ieronim 
Voruslan 1866); Tu ai bătut peste fălci (William Mayer 1867 – Nitzulescu 
1921). „Tu baţi peste obraz” (Cornilescu 1920-1931). Ediţia sinodală 1914 
avea Tu ai bătut , ca în grecește – σὺ ἐπάταξας –, Textul Masoretic avea 
însă  ָהִכִּית, forma de hifil perfect pers II sg. a verbului נׇכַה a fi lovit, deci ai 
lovit, plus לֶחִי , peste falcă, de unde tu frappes à la joue (Segond, traducând 
aspectul verbal) și apoi Tu loveşti peste obraz (Galaction/Radu 1929).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

233 
 

aspectului verbal, în locul transpunerii clasice a timpului. 
Din păcate, limba frumoasă a Psaltirii lui Nicodim 

Munteanu nu a putut fi folosită multă vreme426, din cauza nu-
meroaselor concesii făcute sursei ebraice – şi aceasta, consul-
tată indirect, după cum ne fac să credem compromisurile din 
unele versete. 

În 67,6(7), de pildă, prima parte, Domnul dă casă celor 
părăsiţi, s-ar suprapune peste ὁ θεὸς κατοικίζει μονοτρόπους ἐν 
οἴκῳ (cel puţin, ca monah, nu a interpretat casa drept familie). 
Totuși, urmarea nu mai are nici o legătură cu ἐξάγων 
πεπεδημένους ἐν ἀνδρείᾳ ὁμοίως τοὺς παραπικραίνοντας τοὺς 
κατοικοῦντας ἐν τάφοις427, căci dă „El scoate pe cei din cătuşe 
la fericire, iar pe cei neascultători îi lasă în pustiul arzător”, 
urmând aşadar varianta din ebraică428.  

                                                 
426 Ca şi Gala Galaction, ierarhul Nicodim îşi apăra cu vigoare 

traducerea de critici. Când un recenzor (Tomaziu 1927) îndrăzneşte să îi 
aducă unele observaţii, minore de altfel, stilisticii şi sonorităţii Noului 
Testament (de multe ori, oricum, nejustificate, şi deja desfiinţate, în sub-
sol, chiar de editorul revistei, Iuliu Scriban), îi dă, ca episcop, o replică 
tăioasă,, acuzând de rea-credinţă, nelăsând textul să se apere singur. 
„Acum, drept încheere, am să-mi permit şi eu să dau un sfat recenzentului 
şi să-i spun, că cea mai bună critică, pe care o putea face traducerii mele 
era să fi luat condeiul şi să se fi pus pe lucru, spre a ne da o traducere a 
Noului Testament, întocmai cum spune: exact redată după original, bine 
stilizată, frumos tipărită, pe hârtie bună şi cu preţ ieften. Dar aşa, să te 
apuci să răsfoieşti o carte, să-i găseşti fel de fel de cusururi, cele mai multe 
chiţibuşeşte scormonite şi închipuite, şi apoi să închei, spunând că «acea 
carte... la o nouă ediţie are neapărată nevoie să i se refacă textul», nu în-
seamnă a face treabă, ci înseamnă a strica treaba făcută cu trudă de alţii. 
Adică cine să refacă cartea? Eu sau cucernicia Ta? Eu, de voi scoate o nouă 
ediţie, să ştii că nu mă iau după capul recenzentului. Cucernicia ta încă nu 
te poţi apuca să-mi refaci cartea. Rămâne dar să o traduci singur şi să ni-o 
dai cum spui că ar fi mai bună. Aşteptăm” (Nicodim 1928: 270). 

427 Scoţând pre cei din obezi cu vitejie, așișderea pre cei ce amărăsc, 
pre cei ce lăcuiesc în mormânturi – ediţia 1914.  

428 El izbăvește pe prinșii de război și-i face fericiţi; numai cei 
răzvrătiţi locuiesc în locuri uscate – Cornilescu. Vezi şi cap. II.6.2.2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

234 
 

La fel, urmează variantele masoretice în 61,9 (Deşertă-
ciune sunt fiii oamenilor. Fiii oamenilor sunt mincinoşi. În 
cumpănă de-i pui pe toţi, sunt mai uşori ca nimicul!), 39,9 (dar 
mi-ai deschis urechile), 90,6 (păstrează ciuma), 103,27(26) 
(balaurul jucăuș), iar în 6,5 nu exploatează sensul din greacă, 
ci dă, simplu: Că în locaşurile morţii, nimeni nu te pomeneşte, 
şi în iad cine te va lăuda?429 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
429 Vezi cap. V.7. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

235 
 

 
 

VI.4. Versiunea Bartolomeu Anania  
(1998, 2001) 

 
 
Versiunea mitropolitului Bartolomeu Anania (fost șef al 

IBMBOR) răspunde unei nevoi simţite în primul rând în 
calitate de cărturar. Traducerea a fost începută în 1980 
(Anania 2011: 2819), iniţial, în colaborare cu elenistul 
Dumitru Fecioru – până la moartea acestuia în 1988 – apoi cu 
Vasile Costin şi Constantin Corniţescu. Forma finală, din 
2001, răspunde însă și nevoilor mediului interconfesional 
transilvănean, unde a slujit ca ierarh, din 1993 – mediu supus 
presiunii bibliștilor protestanţi. E o Biblie (și o Psaltire în 
strofe 430 ) cu numeroase note de subsol, destinate lecturii 
individuale, cu precizări filologice şi teologice bogate.   
 

VI.4.1. Traducere și exerciţiu de stilizare 
 

Atunci când îşi expune, convingător de altfel, principiile 
și metodologia, traducătorul afirmă, foarte corect: „rostirea 
biblică nu are nevoie de literaturizare” (Anania 2001b: 36), 
căci „la urma urmei, e o operă de autor”. Totuşi, reflexele de 
scriitor intervin în multe locuri, în actul traducerii.  
  E drept, revizuirea sa nu opreşte la nivelul stilizărilor 
literare431, iar, ca scriitor, caută și, de multe ori, găsește soluţii 
ingenioase, precum în 103, 27(26) („balaurul acesta pe care 
l-ai zidit ca să-ţi faci din el o joacă”). 

                                                 
430  Tipărită separat în 1998, la Editura Ahidiecezană din 

Cluj-Napoca. 
431 Nu e atât de superficială încât să preia, de pildă, eroarea de tipar a 

ultimelor ediţii în 36,34, înalţă/învaţă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

236 
 

Totuși, uneori, încercând să aducă textul  la „vârsta de 
astăzi a limbii”, poate că îl şi sărăceşte, uneori. În 32,17, 
mincinos e calul spre scăpare, adaptează, ca şi Gala Galaction, 
fără folos e calul când să scapi, preferând platul fără folos, 
tocmai acolo unde originalul conţinea şi o nuanţă de iluzoriu, 
de înşelare.   

Nu întotdeauna formulările găsite sunt mai lizibile:  
 

61, 9 
 

Anania LXX 
Fiii oamenilor sunt mincinoşi în 
cumpenele de a le fi altora 
nedrepţi; din deşertăciune sunt 
toţi laolaltă 

ψευδεῖς οἱ υἱοὶ τῶν ἀνθρώπων ἐν 
ζυγοῖς τοῦ ἀδικῆσαι αὐτοὶ ἐκ 
ματαιότητος ἐπὶ τὸ αὐτό 

 
Nu ni se pare o rezolvare adecvată a spune în notă că 

acesta e un „text dificil” şi că „urmează punctuaţia din Rahlfs” 
– de altfel nu e nici o punctuaţie în acest pasaj în Rahlfs. 

 
În 1,4, traducerile anterioare redau fie varianta din 

greacă şi slavonă (cu doi de „nu”), conform tradiţiei, 
 

1957 (cu adaosul sunt) 
şi 1914 

LXX Psaltirea slavonă 
(Dosoftei) 

Nu sunt aşa 
necredincioşii, nu sunt 
aşa 

οὐχ οὕτως οἱ 
ἀσεβεῖς οὐχ οὕτως 

не та́кѡ не÷естè́вїè, 
не та́кѡ 

 
fie cea urmând Textul Masoretic, care cenzurează 
expresivitatea celui de al doilea „nu”: 
 

Cornilescu   TM 
Nu tot aşa este cu cei răi לאֹ־כֵן הָרְשָׁעִים 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

237 
 

Doar Bartolomeu Anania reuşeşte să pună aici trei de 
„nu”: Nu aşa-s necredincioşii, nu aşa, nu! – din considerente 
pur stilistice (aşa cum şi Gala Galaction îi lăsa pe cei doi „nu” 
din vechea tradiţie, deşi în general prefera să urmeze textul 
ebraic şi pe Segond). 

 
În 7,5, soluţia găsită are poate mai mult stil, dar nu e 

mai clară, nici mai exactă: în fond, καταπατέω  înseamnă a 
călca în picioare: 
 

Anania 1957, aproape la fel 
ca 1914 (la în loc de 

în, pentru εἰς) 
 

LXX 

(vrăjmaşul) viaţa în 
lut să mi-o calce  

să calce la pământ 
viaţa mea  
 

καταπατήσαι εἰς γῆν 
τὴν ζωήν μου  

Pe lângă scriitor, în traducere intervine și clericul 
catehet. În 9,13 („Miluiește-mă, Doamne, vezi-mi înjosirea 
din partea dușmanilor mei”), nu încearcă doar să clarifice 
textul, dar, în acelaşi timp, să separe şi să protejeze 
terminologia teologiei morale (virtutea smereniei) de folosirea 
în contexte întâmplătoare. 
 

Anania 1957 şi 1914 LXX 

vezi-mi înjosirea din 
partea dușmanilor 
mei 

vezi smerenia mea, 
de către vrăjmaşii 
mei 

ἰδὲ τὴν ταπείνωσίν 
μου ἐκ τῶν ἐχθρῶν 
μου  

 
Pe de altă parte, în 6,5 (cine în iad fiind, se va mărturisi 

ţie), pare că ia mărturisirea în sensul bisericesc de spovedanie 
(exprimând, forţat, o idee catehetică: după moarte, e prea 
târziu pentru spovedanie), deşi în context e vorba doar de 
lauda lui Dumnezeu.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

238 
 

VI.4.2. Amestecul surselor 
 
Mitropolitul Bartolomeu Anania arată că demersul 

Bibliei sale este acela de a „restaura, pentru Vechiul 
Testament, prezenţa şi autoritatea Septuagintei”, pe ale cărei 
urme „îşi propune să calce cât mai fidel” (Anania 2011: 
2755).  Atinge în treacăt, în prefaţă, şi problema autorităţii 
relative a Textului Masoretic: „Creştinii au băgat de seamă că 
textele masoretice prezintă unele deosebiri, mai ales în textele 
profeţiilor mesianice, care nu puteau fi puse doar pe seama 
unor raţiuni filologice” (ibidem: xi).  Pe de o parte, e surprins 
şi respinge motivaţia absurdă a lui Gala Galaction (ibid.: xii) 
de a folosi opţiunile versiunii ebraice în Biblia Bisericii doar 
pentru a contracara propaganda protestantă, dar dă cumva de 
înţeles totuşi că adevărul e undeva la mijloc, între Septuaginta 
şi Textul Masoretic – pentru acesta din urmă bazându-se totuşi 
mai mult pe traducerile Bibliei din Ierusalim (ibid.) decât pe 
originalul ebraic. Cristian Bădiliţă are dreptate aici să critice 
confuzia metodologică şi, indiferent de succesul la public pe 
care versiunea lui Anania îl poate avea, pentru istoria 
traducerii textului Psalmilor nu e foarte relevantă din punct de 
vedere ştiinţific, părând mai degrabă o diortosire pentru uzul 
propriu sau pentru lămurirea rapidă a unor neînţelegeri ridi-
cate de enoriași. 

În general, când declară că urmează Septuaginta, înţe-
lege prin aceasta „textul ediţiei critice a lui Alfred Rahlfs”432. 
Totuşi, în destule locuri, aceasta nu se confirmă. De pildă, în 
39,6, urmează varianta obișnuită din traducerile românești, 
„jertfă şi prinos n-ai voit, dar mi-ai întocmit un trup”, și chiar 
atenţionează în notă că e vorba de o profeţie mesianică, dar 
fără să remarce că la Rahlfs această lecţiune e păstrată doar în 
subsol, varianta lui din coloana LXX fiind: ὠτία (urechi). 

                                                 
432 Anania 2011: 2755. Deşi menţionează în Bibliografie şi altă 

ediţie (Lancelot Brenton, 1995). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

239 
 

Autorul mai arată că recenzia sa e o „versiune întocmită prin 
metoda comparatistă: ediţia curentă a fost confruntată cu trei-
sprezece versiuni reprezentative, româneşti şi străine, precum 
şi cu textele originale”433. În realitate, acest lucru înseamnă un 
fel de compilaţie între diversele traduceri consultate. 

De pildă, în 4,7, lecţiunea masoretică מֵעֵת, compusă din 
prepoziţia מִן  – de la, din pricina, mai mult decât – şi 
substantivul עֵת, vreme, justifica o traducere în genul celei 
date de Francisca Băltăceanu (şi asemănătoare celor occiden-
tale): „mai mult decât la vremea când grâul şi vinul şi 
untdelemnul lor s-au înmulţit”434, corespunzătoare și variantei 
propuse aici de Rahlfs, în coloană: ἀπὸ καιροῦ. Pe când, dacă 
avem în greceşte καρπός (rod) în loc de καιρός  (vreme), cum 
ascunde Rahlfs în subsol, dar dau versiunile greceşti de autori-
tate, atunci, mai potrivit este sensul principal al lui ἀπό   – din, 
din pricina, de la –, cum am văzut că găsea și Nicodim 
Munteanu435. Bartolomeu Anania nu doar că nu doar că nu 
face aşa, dar nu ia nici măcar un cuvânt ca în ebraică (ἀπό – מִן) 
şi altul ca în greacă (καρπός), ca să „adune” fragmente din 
versiuni diferite, ci suprapune în text şi vremea şi roada, ἀπό 
fiind lăsat în legătură cu vremea. Rezultă deci o formă încăr-
cată și hibridă: „Dat-ai bucurie în inima mea mai mult decât în 
ei când roada lor de grâu, de vin şi untdelemn s-a înmulţit”436.  

De asemenea, în versetul 30,24(23), neajunsul lipsei de 
program duce din nou la încercarea de a împăca versiuni 

                                                 
433 Ibidem.  
434 Vezi şi cap. VI.5. 
435 Vezi cap. VI.3. 
436 La fel adaptează pe deasupra şi Cornilescu: Tu-mi dai mai multă 

bucurie în inima mea, decât au ei când li se înmulţeşte rodul grâului şi al 
vinului – deşi nu mai era necesar aici rodul, dacă alege când  (aşa cum nu e 
nici în versiunile occidentale, în speţă Segond şi Darby, din care se inspira 
cel mai mult). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

240 
 

distincte. Așa cum am văzut și când am analizat versetul în 
legătură cu versiunile milesciene, traducătorul avea aici de 
ales între versiunea greacă καὶ ἀνταποδίδωσιν τοῖς περισσῶς 
ποιοῦσιν ὑπερηφανίαν, redată în ediţia 1914437: „şi Domnul 
răsplăteşte celor ce de prisosit fac mândrie”, iar de 
Băltăceanu-Broșteanu: „le plăteşte celor care peste măsură se 
trufesc”, şi cea ebraică ( -unde ordi ,( עשֵֹׂה גַאֲוָה עַל־יֶתֶרוּמְשַׁלֵּם 
nea cuvintelor (ca de altfel şi în slavonă) pare438 că dă un alt 
sens, redat în ediţia 1957: „răsplăteşte celor ce se mândresc, cu 
prisosinţă” – la fel ca în multe versiuni occidentale, şi la 
Cornilescu („pedepseşte aspru pe cei mîndri”) şi tradiţia 
britanică de la Aristia („răsplăteşte cu prisos”), şi urmată de 
ediţiile Gala Galaction („pe cei mândri îi pedepseşte aspru”) şi 
Nicodim Munteanu („celor mândri le plăteşte cu vârf”). În faţa 
acestei dileme, Anania nu se poate decide şi dă: „dar celor ce 
se trufesc le plăteşte cu vârf”, iar în acelaşi timp dă, în subsol, 
la cuvîntul „trufesc”: „Literal: «Celor ce lucrează cu prisos de 
mândrie»”. Or, adverbul περισσῶς apare în text o singură dată, 
iar el se poate referi fie la cei mândri, fie la Dumnezeu, deci 
trebuie plasat fie într-un loc, fie în celălalt. Considerăm că lo-
cul lui e clar şi firesc în frază. Independent de lectura locurilor 
originale, se putea sesiza că strigătul psalmistului se referă, ca 
în atâtea alte locuri, la excesul mândriei asupritorilor (cei care 
peste măsură se mândresc). Se încadrează în context mult mai 
bine ideea că acest exces va fi sancţionat de Dumnezeu – orice 
gest din partea divinităţii, cât de mic, fiind un semn suficient şi 
decisiv pentru om. În schimb, cealaltă variantă, deplasată, în 
care o mică mândrie omenească declanşează un mare zel din 
partea lui Dumnezeu de a răsplăti, nu doar pe măsură, ba chiar 

                                                 
437 Versiunea de linie, preluată din Biblia 1688 şi Ms. 45. 
438 Deşi mai găsim în Textul Masoretic יֶתֶר – yeṯer (excesiv) şi 

antepus: în Is. 56,12, ֹיֶתֶר מְאד are sensul: cu mult mai mult (încă şi mai rău 
– la Cornilescu). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

241 
 

peste măsură, greşelile făpturii Sale se încadrează în viziunea 
exagerată a revizuirilor Textului Masoretic (într-o perioadă 
când Sinagoga, înfrântă, era dominată de o isterie anti- 
romană), despre un Dumnezeu care se răzbună, aspru, violent 
şi intransigent, dar şi în viziunea protestantă, despre un 
Dumnezeu care e activ şi pe seama omului.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

242 
 

 
VI.5. Versiunea Băltăceanu-Broşteanu  – 

Septuaginta NEC (2006)439 
 
 
Traducerea Septuagintei în 6 volume (2004-2011), 

realizată sub egida New Europe College a fost un demers cu 
rigoare ştiinţifică şi un program clar, de aceea textul rezultat 
este, desigur, unul de luat în seamă. Programul însă, aşa cum e 
prezentat de coordonatorul Cristian Bădiliţă, are unele vicii de 
concepţie, iar realizarea, cel puţin un viciu de procedură. 
„Creştinii din România, de orice confesiune440 ar fi, au nevoie 
urgentă de două traduceri – una, făcută după Textul Masoretic 
şi a doua, făcută exclusiv după textul grec al Septuagintei”, 
susţinea Bădiliţă (2004b: 19), influenţat de modelul cultural 
francez. El comite însă aici o dublă greşeală, căzând în acelaşi 
timp într-un fel de extremism filologic şi într-unul ecleziastic.  

Pe de o parte, critică „pseudotradiţia amestecului arbitrar 
al surselor traducerii”441 în Bibliile publicate anterior, sub 
egida Bisericii. Susţine cu insistenţă ideea că tălmăcirea este o 
chestiune în seama filologilor, a specialiştilor în limbi vechi, 
neacceptând noţiunea unui text biblic unic (precum cel folosit 
în cultul bisericesc), învestit cu autoritate spirituală. 
Septuaginta este însă un text încărcat cu autoritate eclezias-
tică, în timp ce versiunea masoretică aduce şi ea o mărturie 

                                                 
439 Conţinutul acestui articol a mai apărut în: Călin Popescu, Minu-

suri şi plusuri ale traducerii Psaltirii de către Francisca Băltăceanu şi 
Monica Broşteanu, în ediţia Septuaginta – Colegiul Noua Europă (2006), 
în „Convergent Discourses. Exploring the Contexts of Communication”, 
nr. 4, Secţiunea Literatură, pp. 349-362. 

440  Conţac (2011b: 228) o încadrează de altfel într-o categorie 
îndoielnică a „ediţiilor supraconfesionale”. 

441 Bădiliţă 2004b: 19. Sau „metoda amestecului surselor”  (idem 
2004a: 18). De fapt, severitatea acestei judecăţi nu e justificată, dacă se iau 
în calcul condiţiile în care a fost scoasă Biblia din 1968. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

243 
 

importantă – la fel cum nu poate fi ignorată nici tradiţia 
scripturistică autohtonă. E absurd deci să îţi faci un program 
din ignorarea Textul Masoretic, doar pentru a fi astfel mai fi-
del Septuagintei, preferând sensul  „pur” grec, cel care separă 
de ebraică442 – aşa cum protestanţii din Societatea Biblică 
Britanică separau uneori sensurile ebraice de cel greceşti, 
considerate a priori pervertite, pentru a scoate la iveală cu 
orice preţ hebraica veritas. Insistenţa pe contradicţia dintre 
cele două surse nu face decât să desacralizeze textul, iar 
atunci, ce „creştini” să mai „aibă nevoie”, şi încă „urgentă”, de 
un text golit de orice valoare spirituală? 

 
VI.5.1. Limitele criteriului patristic 
 
Pe de altă parte, Bădiliţă comite excesul contrar, 

promovând şi ideea traducerii în limitele interpretărilor date 
de Părinţii Bisericii443. Nu toată literatura patristică este însă 
normativă pentru ortodoxie în general, iar comentariile 
Părinţilor, uneori contradictorii, au fost făcute pentru păstoriţii 
lor dintr-un anume timp şi loc, apelul retoric liber la Scriptură, 
ca la un element de folclor, fiind obişnuit. Nu e decât o 
concepţie (iarăşi) protestantă asupra patristicii răsăritene a o 
considera axată pe descifrarea Scripturii, ca „decodificare” a 
un mesaj de factură magică, încriptat în litera moartă. Tâlcui-
rea patristică a Bibliei nu a avut niciodată acest scop, de aceea 
nici nu este substituibilă pasajelor pe care le invocă – ar fi de 
altfel imposibil ca o traducere să acopere toate interpretările 

                                                 
442 În Nota asupra traducerii ediţiei, se anunţă că nu se preiau în 

traducere forme din Textul Masoretic (de fapt tocmai că se vor prelua, vom 
vedea), asta garantând însăşi valabilitatea versiunii: „Sub nici o formă 
traducătorii nu recurg la versiunea Textului Masoretic pentru traducerea 
anumitor pasaje” (Bădiliţă 2004c: 33). 

443 „Septuaginta trebuie tradusă şi recitită cu mintea şi prin ochii 
Părinţilor” – idem 2004b: 18 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

244 
 

ce aparţin diverselor şcoli omiletice. Patristica rămâne însă o 
importantă sursă şi o mărturie pentru vechimea anumitor 
variante ale textului. 

Un exemplu dat de Bădiliţă este cel al versetului τὸ 
στόμα μου ἤνοιξα καὶ εἵλκυσα πνεῦμα ὅτι τὰς ἐντολάς σου 
ἐπεπόθουν (118,131). După traducerea curentă, „gura mea am 
deschis şi am aflat, că de poruncile tale am dorit” Bădiliţă ada-
ugă aici, perplex, un „sic!” crezând că trebuie preferată 
traducerea „patristică”: „…şi am înghiţit duh (pneuma) fi-
indcă am tânjit după poruncile tale”, întrucât „Părinţii n-au 
scăpat ocazia să fructifice acest pneuma din versiunea greacă, 
văzând într-însul harul, chiar Duhul Sfânt, precum Origen, în 
Omilii la Isaia 6,1” (ibidem: 18-19). 

Într-adevăr, în traducerea Psalmilor din ediţia NEC 
(volumul IV, 2006), realizată de Francisca Băltăceanu şi 
Monica Broşteanu, găsim această variantă, dată ca „literală”, 
în subsol, în timp ce în text avem o altă variantă, tot cu 
paranteze, care încearcă să o echivaleze: „Deschis-am gura 
mea şi [mi]-am tras suflarea”. Deşi îşi propune să fie exactă, 
formularea aleasă nu clarifică deloc textul. Traducerile apu-
sene (care încearcă să acopere şi varianta Vulgatei, apropiată 
de Septuaginta, – „os meum aperui et adtraxi spiritum” – în 
general, înţeleg שׇׁאַף din Textul Masoretic ca a ofta, a suspina 
(engl. to pant, to sigh/fr. soupirer). La fel găsim la Cornilescu: 
„Deschid gura şi oftez, căci sunt lacom după poruncile Tale”, 
şi în versiunile britanice anterioare: „am suspinat” – 1859, 
„am respirat” 1867, 1871. Calomira de Cimara (1922) are, de 
asemenea, „am suspinat”, iar în traducerea după evreieşte din 
1651 de la Bălgrad găseam „răsuflu”.  Ediţiile Nitzulescu 
(1874 şi 1921) au mai încercat, ininteligibil, şi: „am sorbit”444. 

                                                 
444 „Gura mea am deschis şi am sorbit: Căci după preceptele tale am 

dorit.” Lipseşte deci complementul direct pentru am sorbit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

245 
 

La începutul secolului XX, revizuirile ortodoxe au 
încercat să se plieze şi ele pe varianta din Textul Masoretic, 
încadrându-o într-o frază care să dea versetului sens: Nicodim 
Munteanu – „Gura mea am deschis şi am suspinat, că de 
poruncile tale sunt însetat”; Gala Galaction/Vasile Radu – 
„Deschid gura mea şi respir adânc, căci poruncile tale sunt 
dorul meu”. 

Soluţia „am aflat” nu vine, în recenzia din 1957, din vreo 
traducere arhaică – a afla ar fi putut fi folosit, eventual, într-o 
versiune veche, cu sensul de a sufla445, dar nici una din varian-
tele anterioare, care, urmând textului slavon, au preluat calcul 
grecesc, nu l-au folosit: găsim tot traşu duh în Psaltirea 
Şcheiană (sau „abur” – în Hurmuzaki), „traş duh” la Coresi, şi, 
la fel, la Dosoftei, Milescu şi Biblia 1688, care stabilesc 
soluţia am tras duh, care, prin Antim, ajunge până în 1914 (în 
virtutea corespondenţei cu textul latin, era prezentă chiar şi în 
Vulgata de la Blaj – 1760). „Am aflat”, e aşadar doar o 
diortosire superficială, care ţine cont doar de context: „am 
deschis gura ca să întreb şi am aflat” – pare o idee sugerată de 
versetele precedente.  

Pentru că şi sensul din variantele britanice – „am oftat” – 
e destul de inconsistent, o ieşire din calcul grecesc putea fi 
căutată doar acolo unde Textul Masoretic conţine construcţia 
care se suprapune pe cea grecească: ἕλκω  πνεῦμα (a trage 
duh/aer) – în Ier. 2,24 (din păcate, manuscrisele de la Qumran 
nu pot da mărturie, având o lacună în dreptul versetului 
118,131, dar este foarte probabil ca textul ebraic folosit ca 
sursă de traducătorii Septuagintei să fi avut aici aceeaşi 
expresie 446 ), text redat plastic de perifraza lui Nicodim 

                                                 
445  Conform etimologiei general acceptate, a afla provine din 

latinescul afflāre, a sufla – v. Ciorănescu 2002: 24 sau Vinereanu 2008: 67. 
446  Căci, într-adevăr, în siriacă găsim ܐÓÎܪ ĆþìÎ – nu în 

virtutea unei influenţe a Septuagintei asupra versiunii Peshitta, ci datorită 
unui Vorlage ebraic deja diferit, în secolul II (Carbajosa 2008: 198, 270). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

246 
 

Munteanu, în Biblia 1936: „Cine poate să înfrâneze această 
asină sălbatică, deprinsă în pustiu să soarbă cu patimă sufle-
tească aerul ( ַשָׁאֲפָה רוּח)?”, care clarifică şi versetul Ps. 
118,131, cu sensul:  „Deschis-am gura mea şi am tras aerul cu 
nesaţ – aşa [de mult] poruncile tale am dorit”. Se simte 
încercarea de a reda un sens apropiat în versiunea 
Keller-Stephanide din 1863, „hăpuescu după respirarea”, dar 
Liviu Pandrea e cel care îl redă, în 1993, probabil, cu cea mai 
mare acurateţe, în frazas: „Îmi deschid larg gura şi aspir cu 
nesaţ, căci de poruncile tale atât sunt de însetat.” 

 
VI.5.2. Devieri nefilologice 
 
Despre maniera de realizare a proiectului Septuagintei 

NEC, Bădiliţă mai spune: „Urmărim realizarea unei traduceri 
cât mai fidele textului grec, într-o limbă română actuală. 
Exactitatea, precizia, nu exclude însă eleganţa, stilistica”. Pen-
tru aceasta, se apelează, în cazul Psaltirii, la doamnele Monica 
Broşteanu şi Francisca Băltăceanu, care, după caracterizarea 
directorului NEC, Andrei Pleşu, „sunt o garanţie de 
infailibilitate filologică, de competenţă biblistică, de inteli-
genţă, eleganţă şi sensibilitate447. Diplomatul Pleşu spune, şi 
în „Argumentul” ediţiei, că demersul nu a fost unul paralel sau 
contra Bisericii”, totuşi între calităţile cu care recomanda 
traducătoarele Psalmilor nu se regăseşte nimic care să trimită 
la vreo asumare confesională. Ca şi în cazul Societăţii Biblice 
Britanice, întreprinderea pur laică, a creării unor simple mij-
loace pentru practicarea religiei, fără o coloratură confesio-
nală asumată, a sfârşit prin a fi deturnată în direcţia unei 
agende partizane de facto, sub acoperirea rigorii filologice: 
„nu ar fi ştiinţific să se afirme că dintre Textul Masoretic şi 

                                                 
447 Andrei Pleşu, Cuvânt înainte la Monica Broşteanu, Francisca 

Băltăceanu, Cele mai frumoase povestiri din Biblie, Bucureşti, 2013, p. 14 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

247 
 

Septuaginta unul dintre texte ar fi «mai bun» sau «mai prost» 
decât celălalt”, afirmă deci traducătoarele (Băltăceanu/ 
Broşteanu 2004: 29), asigurând că aici n-ar putea fi vorba „de 
manipulări”448. 

Mai multe opţiuni din locuri echivoce trădează depen-
denţa culturală a traducătoarelor faţă de filonul catolic, care 
socoteşte azi textul ebraic drept autoritate principală în pri-
vinţa Vechiului Testament. Francisca Băltăceanu caută 
compromisul din partea textului grecesc, decuplând uneori 
traducerea de tradiţia răsăriteană.  

Pe lângă atitudinea elocventă în cazurile citate ante-
rior449, adăugăm aici încă un exemplu. Băltăceanu traduce 
versetul 4,7 (4,8, după versificaţia ediţiei): „Dat-ai bucurie în 
inima mea mai mult decât la vremea când grâul şi vinul şi 
untdelemnul lor s-au înmulţit”, transpunând în româneşte 
textul din ediţia Rahlfs450: ἔδωκας εὐφροσύνην εἰς τὴν καρδίαν 
μου ἀπὸ καιροῦ σίτου καὶ οἴνου καὶ ἐλαίου αὐτῶν 
ἐπληθύνθησαν. Pasajul este cunoscut ortodocşilor practicanţi, 
el fiind folosit în rugăciunea tradiţională de după cină. Ar fi 

                                                 
448 Băltăceanu/Broşteanu 2004: 26. Se dă doar un exemplu minor 

(Ps. 16/17,15, faţa Ta/slava Ta), ignorând pasajele cu „miză”, precum cele 
mesianice. Această perspectivă nu doar că goleşte Biblia de autoritate 
spirituală, ci vrea să treacă drept ştiinţifică afirmaţia că, între variantele 
diferite ale un text vechi de 3.000 de ani, nici una nu poate pretinde o apro-
piere mai mare de sensul autentic al originalului. 

449 Ps. 6,5 (6,6) – v. cap. V. 7;  Ps. 32,17 – v. cap. II 6.2.1; Ps. 39,7 – 
v. cap. V.6.1; Ps. 57,9 (57, 10) – v. IV, 3. În Rahlfs e ὡσεὶ ζῶντας ὡσεὶ ἐν 
ὀργῇ καταπίεται ὑμᾶς, iar în Codex Sinaiticus şi în Psalterion-ul lui 
Antim, găsim αὐτούς în loc de ὑμᾶς. Băltăceanu încearcă deci vă va înghiţi 
de vii ca întru mânie, în loc de îi, recunoscând că e un text dificil; Ps. 103, 
26 (103,27) – v. cap IV.6.2. Se dă în coloană să se joace în ea, şi în subsol 
varianta: să Te joci cu el. 

450 De altfel, programul acestei traduceri e compromis de lipsa unei 
definiri clare a ceea ce înseamnă Septuaginta – se subînţelege ideea că 
ediţia Societăţii Biblice Germane ar fi suficient de credibilă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

248 
 

meritat, măcar pentru aceasta, o notă de subsol în care să se 
menţioneze că ediţiile biblice antice, Sinaiticus, Vaticanus şi 
Alexandrinus, Biblia de la Frankfurt şi Psalterion-ul lui Antim 
Ivireanul aveau altă variantă: ἀπὸ καρποῦ (din rodul451), spre 
deosebire de Rahlfs, care urmează o versiune mai apropiată de 
textul ebraic: (מֵעֵת) ἀπὸ καιροῦ (în vremea)452. Traducerea 
Psaltirii de linie (1710-1914) era: „Dat-ai veselie în inima 
mea, din rodul grâului, al vinului şi al untului-de-lemn al lor 
s-au înmulţit”. Pentru că ea păstra, e drept, un aspect eliptic, a 
fost corectată în 1957, apelând la acelaşi sens al lui ἀπὸ folosit 
şi de Băltăceanu-Broşteanu, astfel: „Dat-ai veselie în inima 
mea, mai mare decât veselia pentru rodul lor de grâu, de vin şi 
de untdelemn ce s-a înmulţit”. Acelaşi idee a comparaţiei se 
regăsea deja în ediţia Galaction 1938, preluată de la 
Cornilescu şi de la tradiţia britanică începând din 1859, cu 
Aristia.  

Pluralul verbului ἐπληθύνθησαν, ca şi al pronumelui 
αὐτῶν – transpus, de la Manuscrisul 45 înainte, „lor” (doar 
Scheiană, Coresi şi Ms. 4389 aveau „său”, iar Hurmuzaki 
chiar „tău”) –, trimit la versetul anterior: „πολλοὶ λέγουσιν τίς 
δείξει ἡμῖν τὰ ἀγαθά ἐσημειώθη ἐφ᾽ ἡμᾶς τὸ φῶς τοῦ 
προσώπου σου κύριε”/„Mulţi zic: «Cine ne va arăta nouă cele 
bune?» Dar însemnatu-s-a peste noi lumina feţei Tale, 
Doamne” (formularea din 1957). Trebuie precizat că această 
confuzie îşi are originea în reîmpărţirea textului în versete 
operată la 1795. În versiunile antice, în versiunile slavone din 
București și Ostroh şi în Psalterion-ul lui Antim din 1697,  
versificaţia separa „Dat-ai veselie în inima mea” (cuplată la 
versetul anterior), de urmarea „Din rodul grâului … lor s-au 

                                                 
451 În 44,9 (44,10), vedem că veselia vine din (ἀπό) abundenţă.  
452 Alegerea lui „în vremea” e suportată de versiunea ebraică (unde 

de altfel lipseşte şi „untdelemnul”): ּמֵעֵת דְּגָנָם וְתִירוֹשָׁם רָבּו. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

249 
 

înmulţit”: înainte de Ἀπό, era un punct. Biblia de la Frankfurt 
începe și ea un verset nou cu Ἀπό, dar îl separă prin virgulă. 
Biblia de la 1688 nu o urmează întru totul, ci separă, corect, 
prin punct. La fel, Antim (1710) şi Damaschin (1725) lasă 
punct înainte de „Din”453 (această împărţire fiind de altfel 
moştenită de la Psaltirile rotacizante şi de la Coresi) – e de 
altfel, singura formulă în care versetul are un sens de sine 
stătător454. Cu timpul, s-a produs, probabil, un fenomen obiş-

                                                 
453 Sau „de”, în tradiţia de până Ms 4389, care are „den”. „De roada 

grâului, vinul şi untul său să-nmulţiră” – are Dosoftei, la 1680. Inclusiv. 
Ms 45 şi Biblia 1688 au „de”.  

454 În această formulă, compatibil, de altfel, şi cu cel Masoretic. 
„Mulţi zic” (nu în sensul de acuză, ci de plângere): „cine ne va da nouă”. 
Regele, în numele căruia vorbeşte Psalmul se bucura când poporul avea 
pâine: „Dat-ai veselie în inima mea, căci din rodul grâului lor ei s-au 
înmulţit”. Înmulţirea nu are conotaţia adversativă din 143,13, unde pare că 
abundenţa materială e a dușmanilor, și că e opusă spiritualităţii, ci pe cea 
din Ps. 64,9(10)-14, unde abundenţa vine de la Dumnezeu. Trebuie spus că 
sensul e oarecum diluat și de pluralul rugăciunii obişnuite colective de 
după cină, care nu interpretează Psalmul, ci doar apelează la el:  
Ἐσημειώθη ἐφ᾽ ἡμᾶς τὸ φῶς τοῦ προσώπου Σου Κύριε˙ ἔδωκας εὐφροσύνην 
εἰς τάς καρδίας ἡμῶν. Ἀπὸ καρποῦ σίτου καὶ οἴνου καὶ ἐλαίου αὐτῶν 
ἐνεπλήσθημεν – ne-am înmulţit (Prayer 2006: 12). Ușor diferit de 
Ceaslovul nostru (1973: 139-40) tradiţional, care e mai apropiat de Psalm: 
Veselitu-ne-ai pe noi, Doamne, întru făpturile Tale, şi întru lucrurile 
mâinilor Tale ne-am bucurat. Însemnatu-s-a peste noi lumina feţei Tale, 
Doamne. Dat-ai veselie în inima mea din rodul grâului, al vinului şi al 
untdelemnului, al lor ce s-a înmulţit. Tocmai în astfel de cazuri trebuia 
aplicat criteriul veridicităţii patristice, enunţat de coordonatorul proiectu-
lui traducerii, Cristian Bădiliţă: vechea tradiţie monahală panortodoxă 
atestă tot varianta „rodul”, nu „vremea”. Sensul de comparaţie (mai mult 
decât) se sprijină pe o idee exprimată şi în Ps. 143, dar introduce o antiteză 
dualist-maniheistă între bucurie și rodul grâului, spre deosebire de Ps. 64, 
unde vedem că și abundenţa materială vine tot de la Dumnezeu.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 
 

250 
 

nuit pentru textele liturgice intens recitate: diluarea sensului, 
prin diversele intonaţii mecanice. Samuil Micu e primul care 
schimbă versificaţia (deşi putea găsi chiar în versiunile latine 
care circulau în secolul XVIII în Ardeal 455  împărţirea şi 
punctuaţia corectă) și impune varianta sa, în virtutea prestigiu-
lui noii versiuni, care înfiinţa numerotaţia versetelor. Această 
versificaţie, cu cele două propoziţii („dat-ai veselie” şi „din 
rodul grâului s-au înmulţit”) unite, va fi preluată succesiv de 
ediţiile biblice Petersburg, Buzău şi Sibiu apoi de cea sinodală 
(1914), unde, după transpunerea în alfabetul latin, a ieşit parcă 
mai clar în evidenţă inconsistenţa noului verset. Soluţiile date 
în 1957 şi 2004 au căutat să reinterpreteze versetul ca atare, 
fără să observe că punctuaţia şi frazarea nu corespundeau cu 
cele iniţiale. 

Se pot spune și destule lucruri pozitive despre această 
versiune. Ea nu urmărește să fie atât literară, cât fidelă. În 
78,1, evident, avem acum templu, în loc de biserică, iar 
traducerea e exactă în multe locuri, precum nenorocire în 90,6 
pentru întâmplare (σύμπτωμα), ţie se va împlini juruinţă, în 
64,1 (64,2, după versificaţia acestei ediţii), în loc ţie se va da 
rugăciune (σοὶ ἀποδοθήσεται εὐχη) și găsește o variantă seacă 
foarte nimerită în 61,9456:  

                                                 
455  De pildă, Vulgata veneţiană din 1710 – care se găseşte acum la 

Biblioteca Facultăţii de Teologie „Lucian Blaga” din Sibiu. 
456 Versetul 10, după numerotaţia acestei ediţii (primul verset fiind 

considerat titlul psalmului, ca la Rahlfs) Un pasaj greu de tradus atât din 
elină, cât și din ebraică. Nemulţumiţi de versiunea de linie din 1914 
(„mincinoși fiii oamenilor, în cumpene a face strâmbătate ei din deșertă-
ciune, împreună”), revizorii de la 1957 dădeau o altă variantă („…în ba-
lanţă, toţi împreună sunt deșertăciune”), încercând să redea formularea 
ebraică (כָּזָב בְּנֵי אִישׁ בְּמאֹזְנַיִם לַעֲלוֹת הֵמָּה מֵהֶבֶל יָחַד), unde suflarea, vaporul 
de aer e interpretat ca deșertăciune (sau nimic, la Nicodim). Și traducerile 
latinești diferă clar aici: in stateris ut decipiant ipsi de vanitate in id ipsum 
– Vulgata/in stateram si conscendant, super fumum leves sunt omnes – 
Nova. Sensul din ebraică e mai filosofic (și s-ar potrivi cu Daniel 5,27), 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint



 

251 
 

 
Ps. 61, 9 

 
Versiunea NEC LXX 

…mincinoși fiii oamenilor, cu 
cântarele cu care înșală. Ei sunt 
dintru deșertăciune toţi laolaltă. 

ψευδεῖς οἱ υἱοὶ τῶν ἀνθρώπων 
ἐν ζυγοῖς τοῦ ἀδικῆσαι αὐτοὶ 
ἐκ ματαιότητος ἐπὶ τὸ αὐτό 

 
În 67,14, e tradus textul în sine, dând interpretările doar 

în nota de subsol (de altfel, informaţia bogată din note e un 
plus cărturăresc al acestei ediţii), iar în 67,6 (67,7) singuraticii 
nu sunt „însuraţi” de traducătoare457. În general, nu se fac 
compromisuri forţate cu versiunile vestice fără măcar o bază 
textuală rezonabilă. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                                                    

totuși nu mai avem, ca echivalent al lui ψευδὴς, pe שֶׁקֶר din 32,17 (v. cap 
II.6.2.1, dar şi IV.6.2, V.7. şi VI.4.1), cu nuanţa lui de neputincios, de 
zădărnicie, ci pe כָּזָב, care acoperă mai degrabă noţiunile de nesinceritate, 
înșelătorie, chiar idolatrie (v. Ps. 4,2; 77,40; 115,2). 

457 Vezi II.6.2.2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:43 UTC)
BDD-B837-07 © 2017 Mediaprint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

