
 

7 
 

I. Introducere  

 
Perioada primelor traduceri româneşti e cea a primelor 

versiuni ale cărţii biblice a Psalmilor. Începuturile limbii 
noastre literare se suprapun cu cele ale traducerii acestui text, 
„primatul Psaltirii” fiind justificat atât de necesităţile liturgice 
cât şi de cele didactice, de vreme ce, în epocă, Biserica deţinea 
monopolul pregătirii intelectuale şi al educaţiei şcolare 
(Teodorescu 1961: 497) – „altă dăscălie n-am învăţat decât 
Psaltirea” se scuza, în 1755, Rafail de la Hurezi, pentru 
greşelile sale tipografice1. 

 
 
 

I.1. Argument. O traducere mereu 
nesatisfăcătoare 

 
 

Publicând cărţile de slujbă în româneşte, Coresi, 
Varlaam ori Dosoftei ofereau un „dar limbii române”. Ne-am 
putea întreba, pe de altă parte, dacă şi limba română a dat 
textelor bisericeşti tot ce le putea da. Sunt suficient de bune 
traducerile respective? Judecând după criticile primite, con-
stant, de-a lungul timpului, s-ar părea că nu. Samuil Micu – 
Clain spunea, de pildă, în prefaţa ediţiei blăjene din 1795, des-

                                                 
1 G. Ştrempel, Copişti de manuscrise româneşti până la 1800, vol. I, 

Bucureşti, 1959, p. 197-198, apud Teodorescu 1961: 524. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 
 

8 
 

pre Biblia de la Bucureşti (1688) că „s-au tipărit, dar cu foarte 
întunecată şi încurcată aşezare a graiului românesc şi mult 
osibit de vorba cea de acum obicinuită şi mai ales de graiul şi 
de stilul cel din cărţile bisericeşti care şi toate bisearicile 
româneşti se cetesc şi pentru aceea pretutindeni, tuturor şi de 
toţi easte cunoscut şi înţeles, cât acea tălmăcire a ceii Biblii 
mai pre multe locuri neplăcută urechilor auzitorilor easte şi 
foarte cu nevoie de înţeles, ba pre altele locuri tocmai fără de 
înţeles easte”. Sursa problemei o reprezintă dificultatea de a 
oferi o traducere cu rigoarea cerută de importanţa textului şi, 
în acelaşi timp, cu o rezonabilă naturaleţe a limbii. „Aceasta 
easte pricina întunecărei întru unele locuri, că foarte anevoie 
easte luminat şi cu chiar înţeles, de pre o limbă a tălmăci pre 
altă limbă, nici un cuvânt adăugând şi ţinând idiotisimii limbii 
ceii dintâiu, că fieşte care limbă are osebiţi ai săi idiotisimi”, 
mai arăta Samuil Micu-Clain, care, propunând noua variantă, 
asigura: „nu am vrut de la noi nici măcar un cuvânt cât de mic 
să băgăm în Sf. Scriptură, ci ne-a fost voia ca întru toate să 
rămâie întru curăţenia sa şi întru tot adevărul său, după cum 
este în cea elinească.” 

Problema se resimte totuşi la fel şi în 1914, când alt 
greco-catolic, Ioan Bălan, se plângea că tocmai Biblia, „o 
carte ca şi care nu se mai găseşte”, nu respectă principiul „să 
nu traduci cuvintele, ci înţelesul”: „Am auzit o acuză de la un 
pocăit…, că noi ascundem această carte de la ochii poporului. 
… prin faptul că părţile publicate sunt scrise într-o limbă aşa 
de întunecată, încât poporul nu le înţelege.” 

Gala Galaction2 povestea, la rândul lui cum, elev fiind, 
şi-a cumpărat o Biblie, fascinat de eroii lui Israel, însă a trebuit 
să se lupte să desluşească înţelesul ei dumnezeiesc din 
„ciudăţeniile şi asperităţile unei limbi, alte decât aceea cu care 

                                                 
2  Gala Galaction, Cartea eternă, în Almanahul ziarelor Adevărul şi 

Dimineaţa, 1937, p. 33, apud Cunescu 1969: 313. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 

9 
 

mă deprinseseră Alecsandri, Negruzzi şi Eminescu”3. Versiu-
nea sinodală curentă „avea o limbă românească greoaie şi 
stânjenitoare pentru lecturi îndelungate”, în timp ce o Biblie 
franceză l-a făcut, prin comparaţie, să realizeze „pe deplin mă-
sura obscurităţii textelor româneşti”4: „Orice versiune româ-
nească a Vechiului şi Noului Testament ce ţi-ar cădea în mână, 
ţi se dovedeşte, de la prima cercetare, atât de inexactă, de 
confuză şi de barbară, încât ţi se taie orice nădejde că vei 
ajunge vreodată să înţelegi în limba ta ce au voit să zică David 
(subl. n.), Solomon şi ceilalţi”, mai spunea Gala Galaction5, 
care şi-a început traducerea Vechiului Testament tocmai cu 
Psaltirea – cea mai dificilă de tradus, în ideea că dacă va reuşi, 
ca probă, cu Psalmii, cu celelalte cărţi îi va fi mai uşor6. 

Traducerea Psaltirii era cea care trezea cele mai multe 
nemulţumiri, de aceea şi Liviu Pandrea întreba revoltat: „Cum 
se face că textul românesc al Psalmilor este de multe ori ob-
scur, ba chiar refractar, uneori, oricărui înţeles? … Recitind, 
rişti mereu să te întâlneşti cu nonsensuri şi formulări sfidând 
până şi cea mai elementară logică”. 

                                                 
3 Totuşi, poetul naţional se revendica de la acea limbă, scriind în 

Timpul, la 14 august 1882: „Cărţile bisericeşti tipărite în Ardeal, în 
Moldova şi în Ţara Românească opresc procesul de diversificare şi de 
dialectizare a graiului viu; acesta primeşte prin cărţi o normă unitară în 
rostire şi în scriere oarecum, căci, printr-un instinct fericit, traducătorii şi 
scriitorii originali aleg ca model dialectul cel mai arhaic al românilor, cel 
vorbit în Ţara Românească şi-n o parte a Ardealului, căci la cel mai vechi 
din toate se puteau reduce, ca la un prototip, dialectele ce încercau a se 
forma atunci” (Eminescu 1985: 188). Era, de asemenea, la curent cu opera 
lui Dosoftei, de care era interesat, ca bibliotecar (idem 1989: 664) şi din 
care părea să se inspire uneori (Dinu 2007: 146). 

4 O experienţă similară era mărturisită şi de Dumitru Cornilescu, în 
corespondenţa sa. 

5 Asociaţia fetelor creştine din lume, în „Luceafărul”, mai 1920, 
apud Cunescu 1969: 313. 

6 Cunescu 1969: 321 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 
 

10 
 

Nu e deci surprinzător să auzim acelaşi tip de remarci şi 
în anii mai recenţi. Bartolomeu Anania şi apoi Cristian 
Bădiliţă au criticat traducerile disponibile7, propunând câte o 
nouă variantă – însă nici acestea pe deplin mulţumitoare, după 
cum vom vedea mai jos. 
 
 
 

I.2. Demersuri anterioare care încadrează 
cercetarea de faţă 

 
 
Ideea acestei cercetări pleacă deci de la întrebarea: cum e 

posibil ca o traducere cu o istorie atât de veche şi atât de 
folosită să provoace până azi asemenea obiecţii şi contro-
verse? Pe de altă parte, cu toate că Psaltirea e cartea care a 
însoţit de la început limba literară a poporului nostru, studiul 
ei filologic are încă multe probleme de rezolvat8. Filiaţiile 
ediţiilor succesive ale textului nu sunt nici pe departe lămu-
rite, iar despre traduceri s-au făcut şi se fac frecvent afirmaţii 
eronate ori incomplete9.  

Însăşi ideea unei analize în diacronie a traducerilor bi-
blice e una relativ nouă la noi. Există totuşi şi alte demersuri 
anterioare, care nu s-au rezumat doar chestiuni punctuale în 
legătură cu aceste traduceri, iar ele circumscriu oarecum 
cercetarea noastră, ajutând la definirea ei prin raportarea la 
întreprinderile precedente. 

În problematica noastră s-au făcut atât incursiuni strict 
filologice, din perspectiva istoriei literare sau cu abordări 

                                                 
7 Mai categoric, Bădiliţă includea Psalmii în categoria traducerilor 

biblice româneşti care sună a „poeme suprarealiste” (Bădiliţă 2004b: 18). 
8 „E dificilă stabilirea filiaţiunii între cele 91 ediţii tipărite între 

1508-1830” (Teodorescu 1961: 327). 
9 Vezi chestiunea amintită şi exemplificată de Moraru (2001: 38). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 

11 
 

sintetice, generale, cât şi incursiuni teologice (Ioan Bălan a 
întreprins o astfel de cercetare, la începutul secolului  XX, de 
pe poziţiile greco-catolice, iar în ultimii ani, au apărut încă 
două la fel de angajate confesional – una neoprotestantă, 
semnată de Emanuel Conţac, plus una ortodoxă, de Anton 
Savelovici). De regulă analizele textului biblic, în ciuda titlu-
lui general, se axează pe câte un fragment: pentru cercetarea 
lui Conţac „Biblie” a însemnat Noul Testament; pentru 
Veronica Olariu, Facerea şi Iosua Navi; iar Ioan-Florin 
Florescu îşi face cercetarea aplicativă pe cartea              
I Paralipomena. Întreprinderea noastră se concentrează, din 
motivele amintite, asupra Psalmilor.  

La istoria textului biblic românesc s-au adus multe 
contribuţii de luat în seamă, sub formă de articole în reviste 
teologice sau de studii literare, uneori prilejuite de aniversări 
ale ediţiilor biblice, alteori axate pe câte un aspect particular. 
Cu excepţia studiului bibliografic al lui Barbu Teodorescu, ele 
nu sunt interesate însă de Psaltire în special. Alteori, ele 
urmăresc Psalmii, dar numai ca parte a istoriei textului biblic 
original sau sunt scrise cu prea mult timp în urmă – din ambele 
motive, astfel de cercetări sunt incomplete în raport cu cerin-
ţele temei noastre. 

Al. Andriescu face, în Psalmii în literatura română 
(2003), o analiză a primelor versiuni, de la Psaltirea Scheiană, 
la Biblia de la Bucureşti. Aceasta conţine şi multe comparaţii 
textuale, dar totul gravitează în jurul Psaltirii versificate  a lui 
Dosoftei, căreia îi acordă cea mai multă atenţie – într-atât încât 
Psaltirea în proză a aceluiaşi autor este ignorată – mai sunt 
analizate, totuşi, versiunile versificate ale lui Teodor Corbea şi 
Ion Prale. Pe de altă parte, studiul se opreşte la nivelul rezulta-
tului traducerii, ca fapte ale limbii române (astfel încât îşi 
permite, de pildă, şi afirmaţia neverificată că Dosoftei şi-ar fi 
tradus Psaltirile doar din slavonă). Studiul lui Andriescu se 
mai axează şi pe influenţele şi ecourile Psalmilor (mai ales cei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 
 

12 
 

dosofteieni) în literatura română, trecând prin cronicari, 
Cantemir, I. Heliade Rădulescu, Eminescu, Macedonski, 
Arghezi, Sadoveanu, V. Voiculescu, Blaga, Șt. Aug. Doinaş, 
analiza Psalmilor reprezentând de fapt doar o introducere 
pentru această cercetare. 

Lexicologia biblică românească (2008) a lui Eugen 
Munteanu e o culegere de studii diverse, circumscrise 
domeniului filologiei biblice româneşti. Ca şi la alţi autori, 
interesul maxim îl suscită perioada anterioară Bibliei de la 
1688, mai ales secolul al XVII-lea, al „marilor traduceri religi-
oase”. Genul de abordare interlingvistică e apropiat de cel al 
întreprinderii noastre (făcând studii de calcuri, corespondenţe 
cu „limbile de cultură” care au modelat-o pe a noastră şi 
secţiunile în straturile succesive de traduceri10), dar el are alte 
scopuri şi se înscrie pe o altă orbită, mai largă, care o atinge 
doar tangenţial pe a noastră – putem folosi, în ariile de ma-
ximă competenţă, doar unele încadrări de ansamblu şi unele 
cristalizări de detalii. Lipsesc însă abordările frontale şi 
judecăţile de valoare în studiul pasajelor (de obicei, toate 
rezolvările disponibile sunt tratate drept succese), care nu e 
dus până la capăt. Se preferă în schimb conceptualizarea, sin-
teza, structurarea, inclusiv cea istorică. Pe de altă parte, atât 
studiile de lexicologie, cât şi articolul Tradiţia biblică româ-
nească. O privire sintetică (2012), tratează Psaltirea în mod 
separat doar în perioada primelor traduceri – după aceea, nu se 
mai pune în evidenţă caracterul cvasiindependent al acestei 
cărţi biblice (deşi Munteanu are un studiu extins şi despre 
Cântările lui Moise, care însoţesc de regulă Psaltirea – negli-

                                                 
10 Întâlnim astfel de pasaje și la Alexandru Gafton, în După Luther, 

dar mai puţin relevante pentru tema noastră, întrucât autorul face rareori 
referire la Psalmi. În continuarea din 2012, De la traducere la norma lite-
rară, acesta mai abordează şi problema delicată a alegerii sursei traducerii 
dintre numeroasele variante de manuscrise disponibile şi a consecinţelor 
acestei alegeri. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 

13 
 

jate însă de cercetarea de faţă). Istoria sa a Bibliei româneşti e 
totuşi adusă la zi, chiar dacă nu acordă multă atenţie diferenţe-
lor de detaliu dintre ediţiile secolului al XIX-lea, iar partea 
despre „filiera” britanică, cu tot efortul evident de documen-
tare, nu pare să fi avut acces la toate datele utile. 

Teza lui Ioan-Florin Florescu, Literalism şi traducere li-
beră în tradiţia biblică românească, realizată tot sub 
coordonarea lui Eugen Munteanu, are un stil oarecum 
apropiat, şi o ţinută ştiinţifică remarcabilă. Şi ea abstractizează 
traductologia biblică, pe care o consideră total independentă 
de teologie. Abordează, oarecum eclectic, teme numeroase, în 
care reuşeşte să aducă elemente noi. Observă în mod just 
problema confuziei surselor în domeniul traducerilor biblice 
românești (2011: 166) şi scoate în evidenţă  practica 
„adaptărilor culturale” (ibidem: 146), „procedeu frecvent 
întâlnit”11, inclusiv în redarea instrumentelor (ibid.: 151-2) 
menţionate în Psalmi, precum şi condiţionările politice ale 
unor traduceri, precum împărat – царь în loc de crai – краль 

(ibid.: 154-9). Autorul propune şi o periodizarea a 
traducerilor, axându-se însă mai mult pe primele perioade. 
Ne-a fost utilă cercetarea sa istorică asupra utilizării Bibliei de 
la Frankfurt  în secolul XVII-lea, dar am luat act cu reţiere de 
teoria sa pro-husită în legătură cu Tetraevanghelul de la Sibiu. 
E de reţinut, pe de altă parte, şi ascuţita sa critică a noţiunii 
„transferului de sens” de la traductologul UBS Eugene Nida – 
în care vede o justificare a manipulării textului în scopuri 
prozelitiste. 

Psaltirea. Însemnări bibliografice, de Barbu Teodorescu, 
are ca principal merit sesizarea vieţii independente şi a 
importanţei speciale a acestei cărţi, în spaţiul românesc: între 
1508 și 1830, ea cunoaşte cele mai multe ediţii tipărite (91) – 

                                                 
11 „În multe cazuri, traducătorul întreprinde cu bună știinţă astfel de 

adaptări. De la Coresi, Biserica ia peste tot locul poporului ales” (Florescu 
2011: 146).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 
 

14 
 

autorul trece în revistă şi o serie de explicaţii, ce ţin de 
utilitatea ei complexă. Inventarul întocmit cuprinde şi 
Psaltirile slavoneşti, de la cea mai veche de pe teritoriul nostru 
(cea a lui Branco Mladenovici, descoperită de Odobescu la 
Bistriţa), la cea mai veche cu dată certă, copiată pe teritoriul 
nostru (în 1470, de către monahul Casian de la Putna, din po-
runca lui Ștefan cel Mare), până la ultima – cea bucureşteană 
din 1745. Cu privire la Psaltirile româneşti, se face nu doar o 
analiză a răspândirii, ci şi una a contextului – în mare parte, 
fiind vorba de o sinteză, studiul se bazează pe investigaţiile 
altora –, etapă cu etapă, urmărindu-se şi activitatea centrelor 
tipografice de tradiţie, precum Râmnic, Blaj sau Sibiu, fără a 
intra în detalii privind filiaţiile ediţiilor succesive. De aseme-
nea, sunt ignorate versiunile din afara tradiţiei ortodoxe. 

Studiul protopopului Ioan Bălan, Limba cărţilor biseri-
ceşti, are meritul unei abordări interdisciplinare, filolo-
gico-teologice, însă este circumscris viziunii confesionale 
greco-catolice (pe alocuri, pare destinat uzului intern, pentru 
edificarea enoriaşilor). Conform acestei viziuni, Blajul este 
considerat „Betleemul” românesc, iar versiunea lui Samuil 
Micu de la 1795 este, desigur, „cea mai bună Biblie româ-
nească”. Deşi recunoaşte şi la aceasta unele neajunsuri, ele 
sunt nesemnificative faţă de „munca titanică” din spatele ei. 
Spre comparaţie, ediţia 1688 este doar o nereuşită, o culme a 
exceselor elenofone. Predecesorii Dosoftei sau Coresi erau, 
pentru Bălan, nişte greci, ba chiar complet neştiutori de ro-
mână, doar aceasta explicând „construcţiunile cu totul străine 
de firea limbii noastre” pe care le găseşte la ei (1914: 106). 
Mai grav, înaintea lor, în urma unor intervenţii forţate, româ-
nii s-au abătut de la firescul latinei creştinismului lor primar 
(Bălan 1914: 72), cu urme până în primele traduceri, rătăcind 
spre cultura slavonă, pe care o minimalizează, şi astfel ajun-
gând să folosească o limbă nepotrivită ca „sintaxă, gramatică 
şi vocabular” (Bălan 1914: 101). Apreciază totuşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 

15 
 

obiectivitatea unui ortodox, Filotei al Buzăului, faţă de 
calităţile Bibliei din 1795, şi îl judecă şi el cu îngăduinţă. În 
schimb, e acid faţă de Andrei Șaguna, desconsiderându-i 
Biblia acestuia de la Sibiu. Lucrarea apare înainte de Biblia 
sinodală din 1914, într-o perioadă de schimbări lingvistice. 
Critică, pe acest plan, şi activitatea „Societăţii britice”, luând 
de asemenea distanţă faţă de prozelitismul protestant din 
secolul al XVI-lea. Totuşi îi atribuie acestuia, mai degrabă 
decât Ortodoxiei, începuturile limbii noastre literare, deşi, 
atunci când aminteşte de traducerile biblice de pe alte melea-
guri că tălmăcirea Scripturii a fost pretutindeni un fenomen 
firesc, care nu putea avea nevoie de impulsul husit. Nici Bălan 
nu se ocupă de Psaltire, separat, ci de Biblie în general, alături 
de alte cărţi de predici sau liturgice – apreciind în acest 
domeniu contribuţiile unor Antim şi Damaschin –, 
revendicându-se şi de la imnografii bizantini. Tot în „tabăra” 
greco-catolică, Remus Mircea Birtz s-a ocupat, mai nou, de 
istoria traducerilor de Biblii şi Psaltiri, fără aceleaşi accente 
polemice, dar şi fără a coborâ la studii de caz. El dovedeşte o 
documentare amănunţită şi adusă la zi în privinţa activităţii 
Societăţii Biblice Britanice în România. 

Dilemele fidelităţii, de Emanuel Conţac, propune tot o 
abordare filologico-teologică, dar din perspectivă neoprotes-
tantă, deşi cu intenţia unei deschideri interconfesionale – 
apelând la giranţi precum Francisca Băltăceanu, Cristian 
Bădiliţă şi Eugen Munteanu. Lucrarea face un istoric al 
ediţiilor biblice – scoţând în evidenţă influenţa şi superiorita-
tea spirituală a Apusului: Bibliile ortodoxe au fost târzii şi 
dependente de altele, dacă nu de-a dreptul „furturi” (precum 
cea a lui Șaguna). În partea analizelor de text, studiază expre-
sii greceşti pe care versiuni „britanice” (pe care el le clasifică 
drept „ediţii  „protestante” deşi unele au fost traduse de orto-
docşi mai liberali, precum Nitzulescu) le traduc diferit, în 
virtutea tradiţiei doctrinare diferite. Deşi a constituit o teză de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 
 

16 
 

doctorat doar în filologie, vrea să demonstreze că „orice tradu-
cere a Bibliei are un profil teologic” (Conţac 2011a: 22) şi 
face deci apel la multă teologie, din multe unghiuri, majorita-
tea excedând obiectul cercetării noastre, fiind concentrate pe 
traducerea Noului Testament. Face şi disocieri discutabile, 
neargumentate – de pildă, revendică pentru protestantism 
aproape orice, de la Septuaginta, întrucât a fost publicată la 
Frankfurt12, până la sexul feminin al unui personaj biblic (în 
ideea că nedreptatea faţă de femei ar fi o marcă a Ortodoxiei). 
După standardele proprii, demersul e ecumenic, însă la un 
penticostal sună strident criticile (deşi repetate şi de unii 
cercetători ortodocşi) la adresa operei şaguniene, şi descrierea 
ierarhilor într-un registru nereverenţios, prezumând 
nesinceritatea lor. Ca şi altele din acest domeniu, cercetarea e 
una selectivă. Totuşi, însuşi efortul ridicării polemicii la nivel 
ştiinţific poate fi apreciat ca un pas către dialog13. 

Pr. Anton Savelovici abordează14 se ocupă aproape de 
aceleaşi teme, dar dintr-un punct de vedere opus. Abordarea 
sa în chestiunile interconfesionale este, prin stricteţea ei, fără 
relevanţă pentru cineva din afara Ortodoxiei. Preocupat în 
special de cazul Cornilescu, îi reproşează acestuia că „a pără-
sit Biserica.” În ce calitate poţi face aceasta, odată ce acela şi-a 
ales singur alt drum? Cercetarea sa are meritul observaţiei că 
ediţia Rahlfs a Septuagintei nu poate fi luată drept un reper 
obiectiv de ştiinţificitate. Totuşi, autorul îi atacă şi pe 
profesorii ortodocşi de ebraică – poziţionându-se oarecum el 

                                                 
12  Chiar dacă Psaltirea ei păstrează catismele şi stările din tipicul 

răsăritean. 
13 Mai obiectiv este articolul aceluiași autor din Studii Teologice, 

Tradiţia biblică românească (2011), unde păstrează totuși aceeași clasifi-
care, a „Bibliilor protestante” cu traducători ortodocși. În articol nu face 
însă studii de caz. 

14 În Textul Sfintei Scripturi în Biserica Ortodoxă Română (2012) – 
retipărire a unei teze de doctorat chiar la domeniul „Teologie fundamen-
tală”, adică dogmatică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 

17 
 

însuşi la limita ramurii academice a Bisericii. După logica sa, 
a omniprezentelor „implicaţii dogmatice”, neajunsurile 
Bibliei ortodoxe actuale, despre care nu vorbeşte, ar fi trebuit 
deja să fi compromis Ortodoxia definitiv. Colaborator la 
Biblia jubiliară Anania 200115, le face procese de intenţie lui 
Cornilescu, dar şi lui Gala Galaction (care şi-au făcut 
traducerile „din orgoliu”), în timp ce despre ediţia 
Septuagintei NEC, are de spus că „Biserica nu a cerut-o”. Din-
colo de buna perspectivă istorică asupra traducerilor biblice 
străine şi româneşti, în analiza sa filologică se axează doar pe 
diferenţele dintre cele ortodoxe şi cele britanice – unele, 
inventariate anterior de Pr. Petre David.  

Teza de doctorat16 a episcopului Teodosie Snagoveanul 
(Macedon Petrescu) are un stil irenic, potrivit unui cleric, fără 
accente polemice sau critice, ci descriptiv, bazat pe temeiuri 
comune. Recapitulează istoria principalelor versiuni-sursă, a 
traducerilor româneşti (până în secolul XVII) şi celor 
occidentale, mai influente. Merită menţionată pentru câteva 
comentarii sclipitoare citate în analiza elementelor de context: 
faună, floră, instrumente, utilizare în cult, evenimente istorice 
menţionate ori subtilităţi morale ale textului Psalmilor17. Cu 
un orizont circumscris mediului ecleziastic, teza citează 
autorităţi spirituale (inclusiv sfinţi asceţi) şi e preocupată de 
încadrarea Psaltirii în predică şi cateheză, remarcând în mod 
corect şi rolul ei special din acest punct de vedere – aspectul, 
vom observa mai jos, este de altfel unul decisiv, atunci când 
s-ar pune problema unor schimbări de fond aduse corpusului 
consacrat. 

                                                 
15 Cu note și sugestii (Anania 2001a: 2118). 
16 Cartea Psalmilor şi importanţa ei în viaţa pastoral-misionară a 

Bisericii (1999). 
17 Despre David, de pildă, se arată că lupta împotriva lui Goliat fără 

arme, pentru ca Dumnezeu să fie Cel care învinge prin el, potrivit 
judecăţilor Lui (Teodosie 1999: 341). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 
 

18 
 

 
 
 

I.3. Caracterul interdisciplinar al temei 
 
 
Lucrarea de faţă îşi propune să aducă o contribuţie 

într-un domeniu încă insuficient conturat în România, în 
comparaţie cu filologia biblică occidentală. Pe de altă parte, să 
ajute la munca de pregătire a terenului pentru o viitoare 
revizuire a Psalmilor Bibliei ortodoxe – în ciuda câtorva încer-
cări recente, lipsa unei astfel de etape prealabile (studiul în 
context al principalelor ediţii care au marcat istoria acestui 
text, şi a ecourilor lor) a fost una din cauzele nereuşitei, până 
acum, în a realiza o versiune actuală şi în acelaşi timp 
reprezentativă a Psaltirii noastre ortodoxe româneşti. 

În problema raporturilor dintre filologie şi teologie, 
există două tipuri de abordări ale traductologiei biblice, 
amintite de Bartolomeu Anania, care spune că„filologia tre-
buie să-i fie restituită teologiei” (Anania 2001b: 36), convins 
că „o traducere a Bibliei întru totul corectă nu poate fi decât 
ortodoxă”18 şi că, de aceea, „cel ce traduce Biblia trebuie să-şi 
asume libertatea lui Dumnezeu care a insuflat-o” – spre deose-
bire de un Dumitru Cornilescu, care, dimpotrivă, „a pornit de 
la o doctrină şi pe baza ei a nuanţat un text” (ibid. 29, 34). 
Doar că, pe de altă parte, protestanţii cred invers decât 
Anania: după ei, Biblia e protestantă! E aşadar o iluzie că 
filologia ar putea fi un arbitru neutru în gâlceava traducerilor 
partizane ai Bibliei. 

Ioan-Florin Florescu îi dă dreptate lui Eugene Nida, care 
întreba: „Mai bun, mai corect pentru cine?” susţinând deci că 

                                                 
18 „Pentru că vechile texte autoritative sunt ele însele ortodoxe” 

(Anania 2001b: 33). Dar despre Textul Masoretic se poate spune oare acest 
lucru? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 

19 
 

cercetarea traductologică nu şi-ar permite un răspuns ancorat 
confesional (Florescu 2011: 8). Considerăm însă că însăşi 
onestitatea cercetării ne obligă să definim contextul la care o 
traducere se raportează, din punctul de vedere al publicu-
lui-ţintă, al surselor, al criteriilor şi al metodei. Filologia poate 
funcţiona mai sigur raportându-se la aceşti parametri – iar, în 
spaţiul românesc, o abordare a temei noastre din punctul de 
vedere ortodox este una, istoric şi statistic, perfect legitimă. 
Această afiliere nu exclude deschiderea faţă de alte tradiţii, ci 
dimpotrivă, tocmai ea îi dă şi consistenţa necesară. 

În domeniul filologiei biblice româneşti pare că există un 
moment de ruptură. Pe perioada de dinainte de 1688 – cel mult 
până la 1795, mai ales pentru cercetătorii catolici – se 
concentrează o literatură vastă, cât pentru o întreagă disci-
plină. Perioada de după, cea mai relevantă pentru problema-
tica textului actual – este ignorată de unii cercetători ca ieşind, 
oarecum, din sfera filologiei academice uzuale. Studiul 
filologic al Scripturii se opreşte de multe ori (ţinând cont de 
scopurile şi mijloacele lui curente) acolo unde aceasta iese de 
sub influenţa slavă, pentru a intra sub cea greacă, la sfârşitul 
secolului XVII (şi ulterior, în secolul XX, să intre şi într-o 
dependenţă faţă de ebraică). În schimb, perioada de după 
secolul XVIII este preferată de alţi cercetători, care o tratează 
dintr-o perspectivă diferită, partizan-teologică. Teologia orto-
doxă nu cuprinde, totuşi, printre discipline ei, studiul 
traducerilor scripturistice. Disciplinele teologice se întâlnesc 
doar tangenţial cu domeniul, studiind mesajului versiunilor 
originale, greacă şi ebraică (eventual cu precizări privind 
legitimitatea surselor), şi, în plus, propunând o imagine de 
ansamblu a relaţiilor interconfesionale (definite, în parte, pe 
textul Scripturii), în istorie şi în prezent. Nedublată de filolo-
gie, perspectiva teologică cade uşor într-un anumit schema-
tism al abordării textului biblic – redus la sursele greacă şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint



 
 

20 
 

ebraică19, separat de evoluţia versiunilor româneşti. Fără o 
raportare la tradiţia confesională, filologia biblică este însă şi 
ea incapabilă să sesizeze resorturile şi mobilurile anumitor 
demersuri culturale şi lingvistice.  

În spaţiul ortodox, problema textului biblic este, teoretic, 
una de traductologie greacă (în virtutea cutumelor şi a datelor 
istorice ecleziastice). Pentru români, ea are însă implicaţii mai 
largi – ţinând de contactele noastre interculturale de-a lungul 
istoriei: în acest contextl, acelaşi temei pentru încrederea în 
Septuaginta (a fost girată de Sfinţii Părinţi ai Bisericii) susţine 
un respect similar şi pentru cultura religioasă slavă, mai ales 
pentru Psaltirea slavonă. 

                                                 
19 Abordările unor Bădiliţă şi Mihăilă se deosebesc foarte mult de 

cele ale unor filologi clasici, care îşi limitează interesul la perioada anteri-
oară momentului 1688. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.84 (2026-01-27 19:30:07 UTC)
BDD-B837-02 © 2017 Mediaprint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

