
172 
 

CAPITOLUL X 
CONFLICTUL CU STATUL ŞI CU SOCIETATEA 

 
I. − În ce fel limitează acest conflict şansele creştinismului. − Responsabilităţile. − Refuzul 
creştinilor şi exigenţele Statului. − Opoziţia între creştinism şi Societate. − Opinia curentă 
asupra creştinilor. − Importanţa sa practică. 
II. − Punctul de vedere al Statului se afirmă în secolul al III-lea: identificarea creştinismului 
cu anarhismul. − Principii persecutori. − De ce nu au avut succes persecuţiile. − Cum se 
pregăteşte schimbarea înfăţişării Statului şi a Societăţii. − Compromisul constantinian şi 
edictul de la Milan. − Cauzele sale. − Condiţiile sale şi instabilitatea lor funciară. 
III. − Concesiile Bisericii. − Limitele acestora. − De ce nu putea fi durabilă poziţia adoptată 
de către Constantin. − Biserica şi Statul la sfîrşitul secolului al IV-lea. − Sfîrşitul 
păgînismului. − Rezistenţa aristocraţiei; de ce şi cum cedează aceasta. − Rezistenţa lumii 
intelectuale. − Rezistenţa ţăranilor; creştinismul lor aparent. 
 

Succesul creştinismului întîrzie şi, o clipă, a putut părea compromis de 
o violentă ostilitate pe care o manifestară împotriva sa guvernarea romană şi 
societatea păgînă, care s-au exprimat prin ceea ce se numeşte persecuţii161. 
 

I 
În dezacordul dintre creştinism şi Stat, fiecare dintre adversari şi-a avut 

partea sa de responsabilitate. Creştinii din primele epoci credeau că sfîrşitul 
lumii este iminent şi îl doreau. În modul cel mai natural, ei se detaşară de 
griji şi de îndatoririle vieţii terestre, iar dragostea din sufletul lor, faţă de 
Ierusalimul ceresc, aducea mari deservicii celei faţă de patria romană. Urau 
serviciul militar, pentru că el comporta obligaţii idolatre şi pentru că urau 
războiul. Socoteau că participarea lor la serviciul civil este inutilă, mai ales 

                                                 
161 Persecuţiile au fost obiectul a numeroase studii. Lucrarea L’Histoire des persécutions, de 
Paul Allard, reputată în lumea catolică, nu a fost contestată. Se poate citi cu folos: Bouché-
Leclercq, L’intolérance religieuse et la politique, Paris, 1911; L. Hardy Canfield, The early 
persecutions of the christians, New York, 1913, care îşi arată sursele şi, adesea, chiar le dă in 
extenso; A. Manaresi, L’impero romano e il christianesimo, Turin, 1914, care expune cu 
claritate ansamblul problemei şi conţine toate indicaţiile bibliografice utile. Cea mai bună 
lucrare asupra ansamblului chestiunii este cea a lui Linsenmayer, Die Bekämpfung des 
Christentums durch den römischen Staat bis zum Tode des Kaisers Julian, Münisch, 1905. 
(n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



173 
 

că refuzau cu obstinaţie să ia parte la orice manifestare de loialitate –
reclamată de către guvernămîntul imperial– pentru că acestea îmbrăcau un 
caracter religios. Conştiinţa lor religioasă era extrem de susceptibilă şi îi 
obliga la a opune o mare cantitate de non possumus (‘nu putem’) celor mai 
uzuale exigenţe ale vieţii civice. Statul păgîn nu putea tolera atitudinea 
acestor oameni, al căror număr creştea neîncetat şi care păreau a fi luat ca 
deviză cuvîntul lui Tertullian: secessi de populo ‘separaţi de popor’. 

Fără îndoială, credincioşii nu arătau faţă de solicitările vieţii de cetăţean 
exclusivismul intransigent al lui Tertullian, severul apologet mărturisind că 
existau creştini în armată şi în funcţii publice. În opinia guvernanţilor, însă, 
loialismul tăcut nu era suficient pentru a contrabalansa demonstraţiile 
nesăbuite ori dîrzenia îndărătnică şi făţişă a declaraţiilor pe care exaltaţii le 
făceau dinainte. Acestea din urmă le compromiteau în mod iremediabil pe 
cele dintîi, pentru că ele erau singurele pe care magistraţii aveau ocazia de a 
le observa îndeaproape şi de a le înţelege. 

Pe de altă parte, dacă Statul practica o toleranţă reală şi foarte largă faţă 
de religiile neoficiale, totodată, el le impunea anumite restricţii, pe care le 
socotea a fi indispensabile propriei sale existenţe. Spre exemplu, el dorea ca 
toate aceste culte să probeze în mod explicit deferenţă faţă de cultul oficial, 
fiecare cetăţean fiind pregătit să-şi dovedească patriotismul rostind un 
jurămînt „pe geniul” împăratului, participînd la un sacrificiu în onoarea 
numen Augusti. Pe de altă parte, Statul era foarte neîncrezător faţă de 
superstiţiile „care tulburau sufletul instabil al oamenilor” şi, din punctul său 
de vedere, credinţa creştină –de origine orientală, exaltată şi mistică, străină 
de tot ceea ce obiceiurile romane socoteau a fi o religie (întrucît nu avea nici 
temple, nici imagine a zeului)– părea a fi, după expresia lui Pliniu, „o 
superstiţie diformă şi lipsită de măsură” (superstitionem pravam et 
immodicam). În sfîrşit, Statul se temea foarte mult de societăţile secrete, iar 
poliţia sa ştia că creştinii se adună noaptea, fără autorizaţie162. 

                                                 
162 Faţă de toate forţele pe care Statul roman le pune în mişcare –deşi încearcă cu prudenţă 
să dea Cezarului ceea ce este al Cezarului (chiar dacă nu reuşeşte mereu să afle ce anume 
este, de fapt, al Cezarului)–, creştinismul are, în general, reacţii care îl arată a fi mai 
degrabă un concurent decît o entitate oarecare a societăţii. Deşi încearcă să pară inofensiv, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



174 
 

Ei nu acceptau nicicum că a dejuca şiretlicurile demonului care se 
ascundea sub aparenţele idolilor, a rezista ispitelor acestuia, a sacrifica totul 
lui Dumnezeu şi a se aduna pentru a i se închina şi ruga împreună ar putea 
fi un delict. Exigenţelor Statului şi obligaţiilor faţă de lege, conştiinţa lor le 
opunea revendicările ei victorioase. Şi încă Tertullian exprimă impresiile 
celor mai buni dintre ei, cînd scrie: legis injustae honor nullus, adică ‘nu 
există obligaţia de a respecta o lege injustă’. Evident, actul de a se pronunţa 
asupra calităţii unei legi era făcut din perspectiva scrupulelor creştine. 
Statul nu putea tolera o atare independenţă. 

Această evidentă incompatibilitate dintre punctul de vedere al Statului 
şi cel al creştinilor se regăsea şi între aceştia şi societate. Nu respectau nici 
una dintre prejudecăţile acesteia, nici unul dintre obiceiuri şi aproape nici 
un principiu. Tertullian (la sfîrşitul secolului al II-lea şi începutul secolului 
al III-lea) socotea căsătoria şi procreerea de copii ca pe o regretabilă 
concesie făcută exigenţelor cărnii. Pentru el, adevăratele bunuri nu puteau fi 
decît de ordin spiritual, condamna bucuriile şi distracţiile vieţii, sfărîma 
distincţiile sociale şi confunda în aceeaşi credinţă pe stăpîn şi sclavul său, 
aruncînd asupra unui întreg secol dispreţul său orgolios. 

Bineînţeles că nu lipseau creştinii dispuşi încă de pe acum la a intra în 
acord cu viaţa comună, şi nu toţi aveau suflet de martir. Oamenii de rînd, 
însă, apreciau Biserica în funcţie de indivizii care ieşeau în evidenţă, iar 
păgînii din clasele înalte scrutau pericolul –pentru ei înşişi, pentru condiţia 

                                                                                                                                
respectuos faţă de legi şi de morala publică, creştinismul nu poate trece peste multe dintre 
principiile sale, fiecare dintre actele şi obiceiurile Statului (de la banalul sacrificiu vegetal la 
onorurile aduse împăratului) stîrnind reacţii de respingere, generatoare de antipatie 
reciprocă, soldate cu felurite consecinţe, pînă în vremea lui Constantin I. Dincolo de gestul 
făcut prin Edictul din Milan, însă, împăratul va contribui serios la disoluţia cultului 
împăratului, dar întărindu-şi puterea, căci alături de frîiele Statului civil, în mîna sa vor sta 
şi cele ale puterii religioase, prin subordonarea Bisericii (după moartea sa, creştinii oferind 
sacrificii statuilor împăratului!). După Constantin I, jocul tensionat dintre cele două se reia, 
începînd cu Iulian care vorbea despre „nebunia galileană”, trecînd prin domnia lui Graţian, 
care refuză rolul de pontifex maximus şi zguduie instituţia vestalelor, pînă la Theodosius, 
care face gesturi în ambele direcţii. Oricum, şi după ce creştinismul redevine religie oficială, 
multe dintre practicile necreştine vor dăinui. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



175 
 

şi privilegiile lor– pe care îl reprezentau proclamaţiile cu aspect 
revoluţionar. 

Se consideră că Statul şi societatea, incapabile de a înţelege ceea ce avea 
nobil în sine exclusivismul creştin, ar fi resimţit o profundă iritare la adresa 
acestuia –cel dintîi persecutîndu-i pe creştini, cealaltă avînd oroare faţă de 
aceştia şi trecînd asupra lor toate calomniile antievreieşti. La sfîrşitul 
secolului al II-lea, se pare că problema se pune în aşa fel încît ea nu poate fi 
rezolvată decît prin dispariţia unuia dintre adversari, iar creştinismul nu 
pare capabil să facă faţă asaltului autorităţilor publice, împinse înainte şi 
susţinute de opinia cvasi-generală. Cei instruiţi îi dispreţuiau pe creştini, fie 
pentru că îi socoteau evrei pervertiţi şi renegaţi de către Sinagogă, fie pentru 
că nu considerau că merită să se informeze privitor la doctrina acelora. 
Masele populare îi urau pe creştini în virtutea singularităţii vieţii lor precum 
şi a zvonurilor abominabile răspîndite asupra adunărilor lor163. 

Această ură, exprimată în manifestări violente, a constituit principala 
cauză a persecuţiilor. Magistraţii interveneau pentru a calma tumultul, şi –
pentru a da satisfacţie pasiunii oarbe a gloatei– îi aţîţau împotriva 
oamenilor pe care, altfel, mulţimea i-ar fi lăsat în pace. Ei ştiau foarte bine 
că aceia nu erau prea periculoşi, iar dacă mania lor privind intoleranţa 
religioasă era blamabilă şi chiar ilegală, ea nu presupunea nici practica 
uciderilor ritualice, nici teribila imoralitate pe care purtătorii de zvonuri 
le-o atribuiau. Cu toate acestea, refuzul creştinilor de „a jura pe geniul 
împăratului” şi de a-i onora imaginea arzînd înaintea acesteia cîteva boabe 
de tămîie, antrena după sine acuzaţia de les-majestate şi moartea. De aceea, 
secolul al II-lea a cunoscut martiri, în special în Asia Mică, sub Traian, şi la 
Lyon, sub Marc Aureliu, în 176164. 
 

                                                 
163 Cei rău intenţionaţi raportau, privitor la creştini, vechile acuzaţii provenite din 
antisemitism: cele despre ucideri ritualice şi despre orgii secrete, complicate de practici 
orduriere. (n.a.) 
164 Las deoparte ceea ce se numeşte persecuţia lui Nero, care nu pare a fi fost decît o 
întrebuinţare accidentală a prejudecăţilor populare, pentru a deturna de la împărat 
bănuiala că ar fi dat foc Romei în anul 64. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



176 
 

II 
Abia în cursul secolului al III-lea sesiză Statul pericolul social ce părea 

să zacă în creştinism, iar atunci începu a-l socoti o specie de anarhism. 
Principii cei mai buni, cei mai ataşaţi de îndatoririle lor şi de demnitatea lor, 
şi cei mai patrioţi au fost cei care s-au arătat duşmanii cei mai neînduplecaţi 
ai Bisericilor creştine. Împăraţi precum Decius165, Valerian166, Galeriu167 şi 
Diocleţian168, în a doua jumătate a secolului, au avut intenţia clară de a 
întrerupe brusc propaganda, de a se debarasa de cler şi de a provoca, prin 
abjurări obţinute sub ameninţare şi supliciu, dispariţia completă a noii 
religii. Pentru a-şi atinge scopul, nu s-au dat înapoi nici din faţa celor mai 
feroce măsuri coercitive, nici chiar din faţa a numeroase execuţii. Mai multe 
acuzaţii de drept comun concurau la a-i copleşi pe credincioşi: religie ilicită, 
societate secretă, les-majestate, refuzul subordonării, în cazul soldaţilor, 
ignavia, adică neglijarea îndatoririlor vieţii publice şi private, şi chiar magia. 

                                                 
165 Gaius Quintus Decius (249-251) a încercat să restaureze puterea Statului şi să întărească 
religia de Stat. În 250 a emis un edict de abolire a creştinismului. În acest sens, a instituit 
zile de sacrificii pentru împărat, din partea tuturor cetăţenilor, creştinii care refuzau 
participarea fiind torturaţi şi ucişi (ocazie cu care Papa Fabian a devenit martir). Totuşi, 
această parte a programului său politic nu a putut fi urmată cu stricteţe, în ultimul al 
domniei sale scăzînd considerabil intensitatea aplicării pedepselor. (n.trad.) 
166 Publius Licinius Valerianus (253-260) vestit pentru masacrul din 258, cînd a ucis 
episcopi, preoţi şi diaconi, printre care şi pe Papa Sixtus al II-lea şi pe sfîntul Cyprian din 
Cartagina. (n.trad.) 
167 Gaius Galerius Valerius Maximianus (305-311), apărător al vechilor tradiţii romane, şi 
iniţiator al unui edict de persecuţie a creştinilor (303). (n.trad.) 
168 Gaius Aurelius Valerius Diocletianus (284-305), organizator de excepţie, creatorul celui 
mai mare sistem birocratic, reformator al imperiului, promotor al unor politici cu efecte 
pozitive în plan economic şi militar, spirit conservator în chestiuni de religie, ataşat 
valorilor tradiţionale. După o vizită în Egipt, unde capătă cunoştinţă despre manihei şi 
doctrina lor, începe prigoana împotriva acestora, socotind că toate elementele legate de 
aceasta religie sînt ofensatoare pentru spiritul şi Statul roman. Următorul pas este cel al 
persecuţiei creştinilor, dar se pare că, iniţial, Diocleţian intenţiona ca măsurile împotriva 
acestora să nu fie radicale. Instigat de către Galeriu, va consulta oracolul lui Apollo, care îl 
va îndemna către persecuţia totală. După ce palatul imperial ia foc (consecinţă a unei 
acţiuni pe care Galeriu o pune pe seama creştinilor), furia lui Diocleţian împotriva 
creştinilor capătă proporţii. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



177 
 

Altminteri, aceste acuzaţii, cînd se aplicau creştinilor, prezentau trăsătura 
particulară de a fi abandonate imediat ce inculpatul consimţea să spună că 
renunţa la credinţa sa, ceea ce permite să se presupună că, de fapt, el era 
urmărit pentru religia sa. S-a pus, totodată, întrebarea dacă nu cumva 
creştinismul a fost pur şi simplu interzis printr-o lege specială, încă din 
vremea lui Nero. Lucrul acesta nu s-a putut proba, dar nici nu este cu 
neputinţă. În practică, simplul fapt de a se mărturisi drept creştin 
presupunea crime şi delicte pasibile de pedeapsa cu moartea. Procedura 
romană, privitoare la crime, era în mod obişnuit severă. În procesele 
creştinilor, atingea limita maximă deoarece, în materie de les-majestate, 
dreptul de coerciţie al magistratului nu cunoştea limite, iar pentru a obţine 
abjurarea martirului, erau puse în act supliciile cele mai barbare. Desigur, 
temperamentul particular al fiecărui judecător aducea cu sine atenuări sau, 
dimpotrivă agravări ale acestui „interogatoriu” de temut. 

Din fericire pentru creştini, efortul îndreptat împotriva lor de către Stat 
rămînea mereu incoerent şi intermitent. Niciodată, nici chiar în cele mai 
crunte zile ale lui Diocleţian, el nu a fost dus pînă la capăt, niciodată nu a 
fost susţinut şi de durată, astfel încît, între crize, Biserica îşi revenea. 
Desigur, persecuţiile făcură victime, însă, în masa creştină propriu-zisă, nu 
făceau decît să provoace apostazii temporare şi uneori, în schimb, un 
entuziasm contagios. Adesea, au fost repetate cuvintele lui Tertullian, 
lansate persecutorilor ca o sfidare: sanguis martyrum semen christianorum 
‘sîngele martirilor este sămînţa creştinilor’. În general, cuvintele acestea se 
justifică, lucrările hagiografice care ne-au rămas oferindu-ne exemple destul 
de curioase de contagiune mentală. Mai cu seamă în intervalul dintre crize, 
de pe urma martirajului sîngeros, Biserica a avut foarte mult de cîştigat 
pentru propria propagandă. 

La începutul secolului al IV-lea, după eşecul persecuţiilor lui Diocleţian, 
Statul a ajuns să înţeleagă că deja erau prea mulţi creştini pentru ca violenţa 
să îi poată stîrpi. În plus, judecînd bine problema, nici nu i se mai părea că 
aceasta se pune în aceeaşi termeni precum în secolul al II-lea. 

Creştinismul nu mai era o religie a opincarilor şi a cîrpacilor; avea 
adepţi din diverse clase sociale, şi pe măsură ce numărul adepţilor creştea, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



178 
 

în Biserică se statornicise un echilibru al opiniilor întrutotul liniştitor. Nu 
mai aşteptau ca sfîrşitul lumii să vină a doua zi, începură să se plieze la 
obiceiurile şi chiar la prejudecăţile curente, existau creştini în armată, în 
administraţie, lucru la care autorităţile ecleziastice consimţeau; morala şi 
resemnarea creştină consolidaseră principiile sociale. Peste toate, societatea 
credincioşilor, unită, disciplinată, condusă de şefi ascultaţi, înfăţişa Statului 
reconfortantul spectacol al ordinii întemeiate pe un guvernămînt bine reglat 
şi în care se manifesta deja spiritul politic. În sfîrşit, prejudecăţile împotriva 
vieţii creştine, din vremea primelor secole atît de răspîndite în popor, 
dispăruseră puţin cîte puţin, pe măsură ce extinderea Bisericii, favorizată de 
cîteva perioade de toleranţă, o făcuseră să trăiască mai ales la lumina zilei. 
Ideea unui compromis putea fi luată în seamă. 

Circumstanţele grăbiră acest lucru169. În anul 311 se întîmplă ca cel mai 
zelos dintre persecutori, împăratul Galeriu, recunoscînd inutilitatea 
eforturilor sale şi obligat să cedeze dificultăţilor pe care le suscita obstinaţia 
de neînvins a Bisericii, se resemnă să îl tolereze şi muri la scurtă vreme după 
aceea. Edictul său de toleranţă dădu creştinilor –pe bună dreptate– 
impresia că ar fi cîştigat, iar moartea împăratului provocă o dispută pentru 
putere, între mai mulţi competitori, fiecare dintre rivali căutînd a-şi asigura 
cît mai mulţi partizani. Pentru Biserică, era o bună ocazie de a-şi face simţit 
sprijinul, pe care forţa şi, mai ales, universalitatea ei îl făceau valoros în mod 
deosebit. 

Or, unul dintre beligeranţi îi inspira încredere, el arătîndu-i deja semne 
de bunăvoinţă: Constantin. Nu era creştin, încă, dar practica un sinergism 
foarte lax. Precum tatăl său, Constantinus Chlorus care, se pare, în 
guvernarea sa din Gallia, ignorase ultimele edicte de persecuţie, Constantin 
reunea în spiritul său, la modul armonios, respectul pentru vechea religie cu 

                                                 
169 De consultat Batiffol, La paix constantinienne et le catholicisme, Paris, 1914, ţinînd 
seamă, totodată, de punctul de vedere catolic şi de tendinţele apologetice ale autorului; T. 
de Bacci Venuti, Dalla Grande persecuzione alla vittoria del Cristianesimo, Milan, 1913; C. 
Bush Coleman, Constantine the Great and christianity, New York, 1913, studiu foarte bun 
al surselor şi legendelor, cu o bibliografie întinsă; Ed. Schwarz, Jaiser Constantin und die 
Christliche Kirche, Leipzig, 1913, lucrare de vulgarizare ştiinţifică. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



179 
 

teama faţă de zeul creştinilor. În plus, în anturajul tatălui său, cunoscuse 
destui preoţi, le înţelesese adevăratele capacităţi şi pricepuse că, chiar 
păstrînd principiile pe care se întemeiase creştinismul vechi, în practică ei 
nu refuzau să facă Statului importante concesii. Mai constatase că 
persecuţiile nu numai că nu reuşiseră, dar că încă tulburau grav viaţa de zi 
cu zi, deoarece ura al cărei obiect fuseseră creştinii odinioară aproape că nu 
mai exista de cînd aceştia deveniseră numeroşi, se făcuseră mai bine 
cunoscuţi şi, mai ales, trăiau ca toată lumea. Constantin ştia că Biserica 
reprezenta o forţă foarte activă şi că principii care o combătuseră nu fură 
prea norocoşi. În sfîrşit, aflase că unei armate numeroase şi călite în 
războaie, adversarul său, Maxenţiu, avea grijă să îi asigure, prin rugăciuni, 
sacrificii, chiar prin practici magice, sprijinul tuturor zeilor păgîni; lui 
Constantin nu-i rămînea decît să facă apel la Christos. 

Poate că deciziile şi speranţele sale au sfîrşit prin a se exterioriza şi a i se 
prezenta sub forma unei viziuni căreia abia mai tîrziu, povestind-o, i-a dat 
formă. Oricum, fu învingător şi se socoti mai mult sau mai puţin dator lui 
Christos. Recunoştinţa, credinţa, politica intrară în concordanţă şi îi 
inspirară edictul de la Milan (anul 313), care, în rîndul divinităţilor 
respectabile, făcea loc puternicului zeu al creştinilor şi –pe baza libertăţii de 
conştiinţă– pretindea a stabili egalitatea tuturor religiilor în faţa Statului. La 
drept vorbind, însă, Biserica nu voia o astfel de soluţie, iar Statul nu putea fi 
mulţumit cu ea. 

 
III 

Cu toate că –prin forţa lucrurilor şi datorită unui simţ foarte practic al 
realităţii– Biserica creştină a ajuns în situaţia de a face toate concesiile 
necesare exigenţelor vieţii publice şi sociale, prin aceasta ea nu şi-a încălcat 
principiile. Depozitară a adevărului divin, ea vedea în fiecare păgîn un 
complice al lui Satan, simpla idee a egalităţii de tratament cu păgînismul 
părîndu-i a fi o ofensă pe care doar necesitatea o putea face tolerabilă. 
Altminteri, nu avea nici un motiv pentru care nu ar fi continuat să golească 
credinţele păgîne de întreaga lor sevă, mai ales că avusese de cîştigat din 
asta. Pe de altă parte, Statul nu putea scăpa deloc de vechiul obicei care 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



180 
 

spunea că Cetatea şi religia sînt unite printr-o legătură strînsă. Ordinea 
publică părea, de asemenea, interesată ca guvernarea să vegheze asupra 
disputelor pe care antagonismul celor două religii nu putea să nu le 
provoace, imparţialitatea sa decurgînd din stricta ei neutralitate. Or, 
principii nu rămaseră neutri, iar forţa creştinismului, eliberată în urma 
victoriei sale, îi atrase curînd în vîrtejul ei; clericii îi amestecară –aproape 
fără voia lor– în propriile afaceri, obţinură de la aceştia multiple favoruri, 
făcîndu-i să fie interesaţi în succesele lor. 

Încă de la sfîrşitul domniei lui Constantin, se putea prevedea unirea 
Bisericii cu Statul, absorbţia păgînismului de către creştinism şi totala 
distrugere a acestuia, cu complicitatea şi, la nevoie, cu ajutorul Statului. 
Opera care se împlineşte în cursul secolului al IV-lea a cunoscut oarecare 
întîrziere, dar nu datorită Bisericii –aceasta s-a obişnuit destul de repede să 
creadă că este datoria Statului să o asiste împotriva ereticilor şi a păgînilor, 
fără a bănui servitutea către care singură se îndrepta–, ci datorită 
împăraţilor care, fie din ostilitate, precum Iulian170, fie din dorinţa sinceră de 

                                                 
170 Flavius Claudius Iulianus (355-363), împărat, strateg militar, filosof, teosof, om de litere. 
A fost ultimul împărat roman al dinastiei întemeiate de Constantin cel Mare, şi ultimul 
împărat roman necreştin. În dorinţa sa de a reforma societatea, Iulian va restructura 
birocraţia, făcînd-o mai suplă şi mai eficientă, încercînd totodată să salveze statul de 
disoluţie prin reîntoarcerea la valorile tradiţionale romane precum şi la credinţele şi 
practicile religioase tradiţionale. În 362 va emite un edict de toleranţă, prin care va garanta 
libertatea tuturor religiilor, egalitatea lor în faţa legii, cetăţenii avînd libertatea de a practica 
orice cult ar dori, libertate care, în fapt şi de drept, deschidea calea reîntoarcerii la starea de 
eclectism şi henoteism. Edictul decreta redeschiderea templelor păgîne, restituirea 
proprietăţilor confiscate din motive religioase, dar şi reîntoarcerea disidenţilor creştini 
exilaţi. Elev al lui Maximus din Efes (un elev al lui Iamblichos), Iulian practica un păgînism 
elenistic, destul de eclectic, în care se combinau neoplatonismul, urme de mithraism, dar şi 
influenţe creştine, el privind miturile ca pe alegorii, zeii fiind doar aspecte ale unei divinităţi 
concepute din perspectivă filosofică. În anul 363, Iulian va ordona refacerea Templului de 
la Ierusalim. 
În fapt, Iulian nu a încercat să distrugă creştinismul, cum făcuseră alţi împăraţi, ci doar să îl 
priveze de statutul privilegiat de religie unică şi să îl elimine din rîndul clasei conducătoare. 
Acestu lucru, însă, nu putea conveni creştinismului, care din persecutat va deveni 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



181 
 

a păstra echilibrul între cele două religii, precum Valentinian171, rezistară 
curentului. O dată cu Theodosius şi prin acţiunea primului om de Stat pe 
care Biserica l-a avut –arhiepiscopul Milanului, sfîntul Ambrozie172– aceasta 

                                                                                                                                
persecutor şi care, în fapt, ajunsese să simtă nevoia exterminării tuturor celorlalte religii. 
(n.trad.) 
171 Flavius Valentinianus (cel Mare) (364-375), ultimul împărat roman care a deţinut 
controlul real asupra întregului imperiu. Sub aspect militar, a avut o activitate intensă şi 
rodnică, printre alţii, învingîndu-i pe alamani (anul 367). De provenienţă socială umilă, deşi 
era cultivat, avea repulsie faţă de cei educaţi, precum şi faţă de cei proveniţi din clasele 
sociale superioare, lucru pe care îl manifesta în forme destul de dure (faţă de aceştia), dar şi 
invers, îngrijindu-se prin măsuri concrete de educaţia şi sănătatea celor din clasele de jos. 
Altminteri, era un bun soldat şi organizator. Cu toate că era creştin, intransigent faţă de 
orice formă de magie ori sacrificiu, Valentinianus a fost tolerant faţă de opţiunile 
cetăţenilor, încercînd să le protejeze, indiferent de dorinţele partinice venite dinspre 
societatea civilă sau ecleziastică. (n.trad.) 
172 Sfîntul Ambrozie (aprox. 338-397), provenind dintr-o familie creştină şi avînd studii 
literare, juridice şi de retorică, a fost guvernator (precum tatăl său), episcop, teolog, şi unul 
dintre cei patru părinţi ai Bisericii apusene. Dieceza din care făcea parte şi al cărei 
guvernator era, cunoştea frămîntări serioase datorită conflictelor dintre creştini şi arieni. În 
374 moare episcopul de Milan, Auxentius (al cărui talent retoric Ambrozie îl elogia), prilej 
cu care, în urma unei întîmplări aparent spontane, Ambrozie este ales episcop. Ca episcop, 
îşi vinde întreaga avere, asigură familiei sale un trai modest, iar banii îi împarte săracilor, el 
ducînd o viaţa ascetică. De asemenea, face studii de teologie, completate cu lectura şi 
studiul Bibliei ebraice şi al unor autori precum Origenes, Philon, Athanasius. Scrierile sale 
(dogmatice, de morală, ascetism, scripturistice şi epistolare) îl arată ca adept al ideii că 
religia creştină poate asimila valorile pe care lumea civilizată le-a produs înainte de apariţia 
creştinismului. Deşi a luptat –de pe poziţii destul de dezavantajate, uneori– împotriva 
arienilor, datorită unor calităţi pe care le avea a fost tolerat de către aceştia. De asemenea, 
Ambrozie a luptat şi cu păgînii (el fiind cel care se opune reinstalării statuii Victoriei în sala 
senatului roman, la cererea lui Quintus Aurelius Symmachus) şi s-a pronunţat împotriva 
evreilor. Fără a fi singular, Ambrozie reprezintă foarte bine acest echilibru, prin care lumea 
antică ştia să cuprindă şi să facă cel puţin suportabile două filosofii ori mentalităţi 
(Ambrozie ajunge episcop creştin într-o dieceză în care fusese episcop un arian, şi pe care îl 
respectă pentru anumite calităţi; studii de calitate îl fac să creadă nu doar în capacitatea de 
asimilare a creştinismului, dar şi în faptul că înlocuirea vechilor religii de către creştinism 
poate să se facă prin asimilarea unor elemente ale acestora; deşi interzicea căsătoriile mixte 
cu evreii, recunoştea unora dintre aceştia calitatea de a duce o viaţă curată, aplecarea şi 
dragostea lor faţă de studiu). (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



182 
 

îşi atinse scopul: religia creştină, în exclusivitate, căpătă statutul de religie de 
Stat173. 

Fireşte că păgînismul nu a dispărut pur şi simplu, însă asaltului metodic 
al Bisericii şi zelului tumultuos al cîtorva episcopi şi călugări care îşi luaseră 
misiunea de a-l stîrpi, păgînismul nu i-a opus decît o rezistenţă incoerentă. 
Lucrurile au stat astfel nu numai pentru că, pierzînd sprijinul guvernării, era 
lipsit de orice direcţie centrală şi se risipea într-un mare număr de culte 
separate, ci, mai ales, deoarece susţinătorii săi cei mai perseverenţi îl priveau 
din puncte de vedere diferite şi nu se puteau nicicum solidariza în acţiunea 
lor de a-l apăra. 

Aristocraţia vechilor oraşe romane, în special cea de la Roma, mai mult 
decît faţă de credinţele strămoşilor, rămînea ataşată de practicile lor 
religioase, întrucît acestea le păreau a fi inseparabile de tradiţiile de familie. 
Admiraţia şi respectul faţă de trecut nu subzistau pur si simplu, ci doar în 
cadrul în care se dezvoltase acel trecut, iar aceste două sentimente 
constituiau un soi de religie foarte rezistentă, care ţinea de onoare şi nu 
putea fi atacată la nivelul convingerilor, oricum venerabile în sine. Astfel, 
Toxotius, soţul Paulei, se socotea obligat să rămînă păgîn deoarece 
pretindea a descinde din Enea174. 

La mulţi dintre aceşti aristocraţi dăinuia o convingere foarte profundă şi 
foarte sinceră, pe care o exprimă foarte bine cel mai celebru dintre ei, 
paefectus urbi Symmachus, care, într-un raport din 384, cerea reinstalarea 
în sala de sedinţe a Senatului roman a unei statui antice a Victoriei, pe care 

                                                 
173 A se consulta Boissier, La fin du paganisme, Paris, 1894, 2 vol. (n.a.) 
174 Sfînta Paula (a doua jumătate a sec. IV) provenea dintr-o nobilă şi bogată familie de 
senatori, care se pretindea a descinde din Agamemnon. Soţul ei, Toxotius era, de 
asemenea, reprezentant al unei familii nobiliare. Deşi a dus o viaţa opulentă, după 
împlinirea vîrstei de 30 de ani începe să îşi îndrepte atenţia către religie. Sub influenţa 
sfintei Marcela, Paula aderă la grupul creştin al acesteia. În 382 îl întîlneşte pe Hieronymus. 
Se pare că l-a îndemnat şi ajutat pe acesta în traducerea Bibliei din ebraică şi greacă în 
latină, după care i-a editat manuscrisele. În urma unui pelerinaj în Palestina şi Egipt, se 
stabileşte la Bethleem, unde întemeiază o mînăstire pentru bărbaţi şi una pentru femei. 
(n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



183 
 

împăratul Graţian o înlăturase în anul precedent175. Este vorba aici despre 
convingerea că este folositor oamenilor să nu se îndepărteze de uzanţele 
religioase pe care proba timpului le-a arătat a fi eficace. Republica, spunea 
Symmachus, a trăit în prosperitate atîta vreme cît a rămas ataşată de zeii 
strămoşilor; ea nu a cunoscut necazuri şi pericole decît din momentul în 
care a slăbit respectul pentru divinităţile naţionale. Desigur, argumentul 
este slab în faţa criticii, însă el se naşte dintr-un sentiment, şi nu avea nevoie 
să fie solid pentru a părea autentic. Cînd Roma va fi cucerită de către Alaric, 
în 410176, din rîndul păgînilor capabili să simtă umilinţa se va ridica un glas 
puternic împotriva creştinismului, iar sfîntul Augustin, scriind Cetatea lui 
Dumnezeu, nu credea că face mare lucru pentru a-l atenua177. 

                                                 
175 Quintus Aurelius Symmachus (a doua jumătate a sec. IV), literat, orator, scriitor şi om 
de Stat roman (guvernator în Africa, praefectus urbi şi consul). Provenind dintr-o ilustră 
familie a gintei Aurelia, Symmachus a fost unul dintre aristocraţii romani care, într-o 
vreme în care mulţi se converteau la creştinism, a încercat să conserve religiile strămoşeşti. 
Astfel, după ce împăratul creştin Graţian a pus să fie scos din senat altarul dedicat zeiţei 
Victoria (altarul fusese înălţat de Octavian în cinstea victoriei de la Actium, iar statuia 
Victoriei fusese capturată de la Pyrus) –gest care mai fusese făcut de către Constantin II, 
Iulian Apostatul aducînd statuia la loc–, Symmachus, în fruntea unei delegaţii a senatului, 
va protesta, solicitînd reinstalarea altarului şi a statuii. Fiind refuzat, după moartea lui 
Graţian, Symmachus va adresa aceeaşi solicitare lui Valentinian II, de data aceasta intrînd 
într-o dispută cu sfîntul Ambrozie. Retor fin, Symmachus arată că nenorocirile care se 
abătuseră asupra Romei în ultima vreme, ar putea fi cauzate de supărările de acest fel pe 
care oamenii le aduseseră zeilor. Fără a se pronunţa împotriva creştinismului, Symmachus 
sugerează calea toleranţei faţă de cultele tradiţionale. (n.trad.) 
176 Alaric I s-a născut pe teritoriul actualului judeţ Tulcea, în ultimul sfert al sec. IV, şi a fost 
regele vizigoţilor (385-410), primul rege germanic care a cucerit Roma, contribuind la 
căderea Imperiului Roman de Apus. Iniţial federat în vremea lui Theodosius I (pe care l-a 
ajutat împotriva uzurpatorului Eugenius), Alaric întreprinde o campanie împotriva Romei, 
dar nu pentru a o distruge, ci spre a obţine un teritoriu în interiorul graniţelor imperiului şi 
funcţia de comandant suprem al armatelor imperiului. Honorius refuză, astfel că Alaric 
întreprinde încă două campanii, la capătul cărora va cuceri Roma în anul morţii sale. 
(n.trad.) 
177 Aurelius Augustinus, (354-430), episcop de Hippona, retor, filosof şi teolog, părinte al 
Bisercii, „conditor antiquae rursum fidei”, conform lui Hieronymus. Iniţial adept al 
maniheismului şi neoplatonician, în urma unei crize spirituale şi a unei viziuni din anul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



184 
 

Să adăugăm că –oricare ar fi fost ajustările practicii sale– egalitarismul 
funciar al creştinismului nu putea să inspire simpatie unor oameni care încă 
mai aveau orgoliul marilor familii178. A asculta de cleric, de episcop, care 
venea de n-are importanţă unde, nu era deloc la îndemîna acelor oameni. 

Cu toate acestea, rezistenţa lor sfîrşi prin a ceda treptat. Mai întîi 
deoarece o aristocraţie care nu este, în acelaşi timp, un partid politic se 
apără cu greu împotriva dezavantajelor crescînde ale guvernării. La urma 
urmelor, o tradiţie capitulează mai lesne decît o credinţă religioasă –iar acea 
credinţă nu se întîlnea decît în mod excepţional la aristocraţi179. Apoi pentru 
că nenorocirile vremurilor, în special în secolul al V-lea, îi împinseră pe 

                                                                                                                                
386, renunţă la viaţa de pînă atunci, se converteşte la creştinism şi se botează, 
implicîndu-se activ în disputele şi clarificările doctrinare ale creştinismului epocii sale. În 
vremurile în care imperiul roman se îndrepta spre dezintegrare, Augustin va elabora 
conceptul unei cetăţi a lui Dumnezeu, diferite de cea umană, cu referire la Biserică. Unul 
dintre scopurile scrierii a fost acela de a restaura în rîndul creştinilor credinţa şi încrederea, 
după cucerirea Romei de către Alaric. (n.trad.) 
178 În original: gentes. Este vorba despre familie, care în vechea Romă, a constituit, în fapt, 
celula pe care s-a clădit Cetatea, unul dintre elementele constitutive şi de funcţionare a 
Republicii –în mai mică măsură a Imperiului. O familie era constituită din cei care purtau 
acelaşi nomen şi care împărtăşeau aceeaşi ascendenţă. În esenţă, conceptul este comun 
umanităţii, chiar dacă importanţa sa cunoaşte variaţii şi evoluţii calitative şi de grad de-a 
lungul istoriei şi, într-o mare măsură, în funcţie de diferitele tipuri de civilizaţie. (n.trad.) 
179 Cea mai interesantă dintre excepţii ni se pare a fi cea a lui Praetextaus, mare funcţionar 
din a doua jumătate a secolului, teolog convins şi preot pios al mai multor culte. (n.a.) 
Vettius Agorius Praetextatus (315-384), aristocrat păgîn, guvernator, proconsul, praefectus 
urbi şi praefectus praetorio în vremea lui Valentinian II, prieten al lui Symmachus, acelaşi 
cu personajul principal al Saturnaliilor lui Macrobius, colaborator al lui Symmachus şi 
Flavianus la emendarea şi editarea unor texte aparţinînd culturii tradiţionale romane. 
Praetextatus a fost pontifex al Vestei şi al Soarelui, augur, tauroboliatus, hierofant, curial al 
lui Hercule, neocorus şi preot al misteriilor eleusine şi al zeului Liber Pater (al vinului, 
fertilităţii şi libertăţii). Respectat pentru echilibrul şi onorabilitatea sa, Praetextatus este cel 
care returnează lui Damasus basilica Sicininus şi oferă amnistie susţinătorilor episcopului 
Ursicinus. A fost susţinător al religiei tradiţionale romane, res divina –personal fiind 
devotat zeiţei Vesta, a căminului– întreprinzînd mai multe acţiuni prin care a protejat 
credinţa necreştinilor, printre care şi restaurarea porticului Deorum Consentium, din 
Forumul roman. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



185 
 

mulţi dintre ei către ascetism care, fără a fi exclusiv creştin, se potrivea bine 
acestuia şi, în chiar acel moment, înflorea sub forma monahismului. În 
sfîrşit, pentru că femeile aparţinînd clasei nobiliare s-au lăsat mai uşor 
antrenate înspre credinţa mistică şi ascetică oferită de călugări elocvenţi şi 
exaltaţi. Spre sfîrşitul secolului al IV-lea, cele mai mari figuri creştine ale 
Romei sînt cele ale Melaniei180, ale Paulei şi ale fiicelor ei. Toate acestea sînt 
mari doamne pe care zelul le împinge la a părăsi lumea pentru a trăi în 
asceză şi, în final, să se stabilească în Palestina, una sub îndrumarea lui 
Rufin, celelalte sub cea a lui Ieronim, ambii călugări. 

Alături de aristocraţia de sînge, cea spirituală a refuzat multă vreme să 
adere la credinţa creştină, pe care, adeseori, se arată a o ignora. Ceea ce, 
pentru prima, constituiau tradiţiile de familie, la a doua se poate numi 
superstiţia pentru elenism. Altfel spus, aceasta manifesta o admiraţie mai 
degrabă sentimentală decît estetică pentru literatura şi gîndirea grecească. 
Fiind scăldată de păgînism, cultura elenică se arata inseparabilă de respectul 
pentru vechile mituri şi vechii zei. În rest, filosofia neo-platoniciană care, 
sub influenţa lui Porphyrius181 şi mai ales a lui Iamblichos182, devine un 

                                                 
180 Este greu de arătat cu exactitate la cine se referă autorul. 
Sfînta Melania cea bătrînă (325-410), una dintre cele mai bogate femei din imperiu, se 
converteşte după moartea soţului şi a doi copii (pe cînd avea 22 de ani). Este fondatoarea 
unei comunităţi creştine pe Muntele Măslinilor, călătoreşte la Alexandria, iar ultimii ani 
şi-i petrece la Ierusalim. În disputa dintre Origenes şi Hieronymus, s-a situat de partea 
celui dintîi. 
Sfînta Melania cea tînără (383-439), una dintre ultimile descendente ale gintei Iulio-
Claudiilor, după moartea copiilor s-a convertit la creştinism împreună cu soţul ei. Şi-a 
împărţit averea săracilor şi a dus o viaţă ascetică. A trăit astfel la Messina, apoi a călătorit în 
Africa, unde l-a cunoscut pe Augustin, a înfiinţat o mînăstire, după care a călătorit în 
Palestina, unde a înfiinţat o altă mînăstire. După moartea soţului ei, a construit o altă 
mînăstire şi o biserică, unde şi-a petrecut restul zilelor. (n.trad.) 
181 Porphyrius din Tyr (232-304), filosof neoplatonic, succesor al lui Plotin, autor al lucrării 
Eisagoge, prin care se îmbină elemente ale logicii aristotelice cu neoplatonismul, şi care se 
află la originea disputei universaliilor. A fost apărător al religiei tradiţionale, împotriva 
creştinismului. (n.trad.) 
182 Iamblichos (275-330), om de mare cultură şi erudiţie, privit cu admiraţie neţărmurită de 
către contemporani, este întemeietorul ramurii siriene a şcolii filosofice neoplatonice, elev 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



186 
 

amplu sincretism, în care se îngemănează metafizica, teurgia şi învăţăturile 
misteriilor, oferă toate instrumentele utile interpretării miturilor şi 
preamăririi zeilor. La rîndul lor, misteriile –care încă mai dăinuie– adaugă 
acestui ansamblu, deja impozant, propriile lor emoţii senzoriale, speranţele 
lor şi consolările lor. Abundenţa de bunuri dăunează uneori, dacă masa lor 
copleşeşte pe om –care nu se poate bucura de ele decît dacă le domină. În 
cazul nostru, confuzia tuturor acestor reprezentări, doctrine, teorii, imagini, 
practici, tradiţii este atît de mare încît nimeni nu le poate cuprinde 
împreună într-o adevărată religie. Cei ce încearcă acest lucru, precum 
împăratul Iulian, nu fac decît să ajungă la pietism –cu siguranţă, unul sincer, 
însă confuz, cu totul personal şi, practic, incomunicabil. Din materia 
religioasă care se oferă, fiecare alege, „la grămadă”, ceea ce-i convine, făcînd 
din aceasta o religie pe propria măsură. Chiar dacă există şcoli de filosofi, 
acestea nu au nici coeziunea, nici viaţa invazivă a Bisericilor creştine. De 
aceea tentativa de restaurare a vechilor culte, din vremea scurtei domnii a 
lui Iulian (360-363)183, nu a avut nici o şansă. 

Pietist convins şi fanatic al elenismului, „Apostatul” nu a fost decît un 
filosof obscur, iar sincretismul său ordonat, de bine de rău, în jurul 
devoţiunii lui pentru Soare, nu avea cum să fie luat în seamă ca doctrină. Cu 
o mare ardoare şi cu ceva spirit, manifesta o viguroasă antipatie împotriva 
„nazareilor”, însă toată sofistica sa rămînea neputincioasă în a organiza 
dogmatica în mod coerent, singura care putea încerca să o ruineze pe a 
acelora. De asemenea, politica sa se străduia în van să constituie un cler şi o 
Biserică, din preoţii dispersaţi şi cu rituri divergente, aparţinînd cultelor pe 
care ar fi vrut să le unifice. Prin forţa lucrurilor, Iulian era limitat la a face o 
imitaţie palidă şi mediocră a creştinismului, în care se exprimau sentimente 
religioase aparţinînd acelor vremuri şi obiceiurile ritualice adaptate nevoilor 
lor. Din punctul nostru de vedere, tentativa sa –pe care incontestabila 
sinceritate o face demnă de respect– apare ca un anacronism prea puţin 

                                                                                                                                
al lui Porphyrius, care introduce în sistemul plotinian elemente de pitagorism (socotindu-l 
pe Pitagora a fi marele maestru) şi amplificîndu-i elementele de mistică. (n.trad.) 
183 Iulian Apostatul a fost Caesar între 355-360, Augustus între 360-361 şi sole Augustus 
între 361-363. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



187 
 

inteligent. Funcţionarii imperiali se prefăcură a urma sugestiile stăpînului, 
dar acesta se plîngea de lipsa lor de zel. Creştinii rezistară şi, cum Iulian nu 
avu nici vremea şi –fără îndoială– nici dorinţa de a reveni la măsurile 
coercitive ale lui Diocleţian, Biserica –deşi nu l-a cruţat de ura ei–, în 
realitate, nu a avut a-i reproşa decît necazuri mărunte şi fără urmări. 

Pe măsură ce cultura profană devine mai vlăguită –pentru că nu mai 
produce nimic valoros şi trăieşte de pe urma trecutului, dar şi pentru că 
dogmatica creştină absoarbe pînă la epuizare substanţa încă vie a gîndirii 
greceşti–, intelectualii cedează puţin cîte puţin şi intră pe rînd în corpul 
creştin. Polemica lor, care nu-i interesează decît pe literaţi, este obligată să 
devină discretă pentru ca autorităţile publice să nu se îndepărteze, şi nu 
poate fi mai presus de contagiunea credinţei şi de replicile creştine, 
numeroase şi presante. Secolele al IV-lea şi al V-lea produc o literatură 
apologetică foarte bogată, care se constituie într-un front împotriva 
argumentărilor păgîne. În fondul lor, raţiunile acesteia nu sînt nici mai 
bune, nici mai rele decît ale celorlalţi, şi prezintă avantajul de a nu avea 
aspectul unor reacţii. Ele pretind a păstra –în toate domeniile– ceea ce 
merită a fi conservat din tradiţiile trecutului, dar, totuşi, le aşează în marele 
curent al gîndirii religioase şi ale sentimentului fideist, în mod evident, al 
celui care îi animă pe oamenii din acea vreme. 

Rezistenţa cea mai tenace vine dinspre poporul din zona rurală, 
pagani184, care erau foarte ataşaţi de micii zei locali, bine specializaţi, 
precum şi de vechile obiceiuri pe care superstiţia le consolidează. 
Simplitatea lor naturală face ca evanghelizarea să fie periculoasă, cu atît mai 
mult cu cît este greu să fie convinşi altfel decît şocîndu-le imaginaţia 
printr-o acţiune îndrăzneaţă împotriva sanctuarelor lor, a chipurilor 
cioplite, a arborilor sacri, a izvoarelor miraculoase. Credinţa care luminează 
oraşele găseşte uşor, în mînăstirile rurale, un ajutor preţios şi bine plasat. În 

                                                 
184 Termenul paganus semnifică ‘locuitor al unui pagus’, acesta din urmă avînd sensul 
‘aşezare rurală’. Este demonstrat astăzi că ostilitatea acestor ţărani faţă de creştinism a 
determinat schimbarea de sens din paganus ‘păgîn’, care pare a data din prima jumătate a 
secolului al IV-lea, generalizarea producîndu-se treptat, în cea de-a doua jumătate a 
secolului. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



188 
 

multe cazuri, aceasta sfîrşeşte prin a se impune prin lenta presiune zilnică, 
în altele, se petrece miracolul convertirii dintr-o singură mişcare a unui 
întreg sat sau chiar a unei zone mai întinse. Cel mai adesea, se procedează 
prin substituţie: creştinismul transpune, în propriul beneficiu, legendele şi 
superstiţiile, cultul sfinţilor înlesnind această operaţiune. Aceştia sînt 
instalaţi în locul micilor zeităţi familiare, la care ţăranii ţineau atît de mult, 
pentru că solicitau o cantitate infimă de servicii zilnice. În felul acesta, satele 
emană impresia creştinării, la sfîrşitul secolului al V-lea, această lucrare 
fiind destul de avansată. 

Încă de pe acum se poate prevedea rezultatul luptei de fond, angajate 
încă din primul sfert al secolului al IV-lea. Succesul durabil al religiei 
creştine în marile centre urbane şi în lumea oficială, organizarea Bisericii, în 
comparaţie cu dispersia incoerentă a adversarilor şi, mai ales, energia vie pe 
care o purta în sine, în vreme ce vechile religii păgîne se înfundau ele 
singure în moarte, sînt tot atîtea fenomene care anunţau şi pregăteau 
triumful creştinismului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-13 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

