CAPITOLUL VIII
FONDAREA SI ORGANIZAREA BISERICII

L. - Christos nici n-a fondat, nici n-a voit Biserica. — Apostolii galileeni nu par, nici ei, a se
gindi la aceasta. — Técerea textelor evanghelice. - Legenda intiietatii lui Petru. — Fara a
vrea, apostolii au pregitit Biserica. — Corpul credinciosilor si Biserica lui Dumnezeu. —
Ce stie Paul inainte de orice organizare ecleziastici. — Cum se impune necesitatea unei
astfel de organizari. — Ideea de Biserica la inceputul secolului al II-lea.

II. - Originea Bisericilor regionale. — Modelele pe care acestea le urmeazad pentru a se
organiza. — Asociatii pagine si sinagogi. — Necesitatea creeaza functiunile. — Viteza de
migcare. — Diferite actiuni care favorizeazi instalarea unui cler si aparitia episcopatului.

1II. — Episcopatul monarhic. — Originile sale. — Disparitia episcopatului plural; cauze. -
Apiérarea impotriva ereticilor si respectul pentru traditia apostolicd. — Episcopul,
presedinte al presbyterion-ului. — Teoria lui Ignatius. — Cauzele exterioare care
favorizeaza implinirea sa. — Listele episcopale.

IV. — Alegerea episcopului. — Conditii de eligibilitate. — Puterile episcopului. — Limitele
acestora. — Rezistente in cadrul clerului. — Constituirea de ordo clericalis. — Gradele sale.
- Distinctia - la nivelul poporului crestin — a clericului de laic.

V. - Ideea catolicd de Bisericd. — Principalele sale componente. — Rolul Bisericilor
apostolice. — Pozitia unica a Bisericii de Roma. — Biserica in pragul secolului al III-lea.

I

Christos nici nu a fondat, nici nu voit Biserica. Acesta este, poate,
adevirul cel mai cert care se impune oricui la studiul fard prejudeciti al
textelor evanghelice si, pentru a fi complet, presupunerea contrara
constituie, din punct de vedere istoric, o absurditate, orice iscusinta a
teologilor raminind neputincioasd. Atit de putin cit cunoastem invatitura
lui Isus, ea ne apare mai intii ca o reactie impotriva legalismului ingust si a
ritualismului absorbant, care nu ar putea fi sustinute daca nu ar constitui
indispensabilele fundamente ale oricarei vieti cu adevarat ecleziastice.
Aceasta ne apare, asadar, ca o incurajare energica spre efortul personal.
Individul trebuie sd se ridice spre Tatal sau care este in ceruri, prin
incredere si iubire —fara indoiald—, insd, de asemenea, prin pocdintd, prin
amendarea decisiva a viciilor sale si prin curatarea constiintei sale, precum
si prin exaltarea vointei sale. In principiu, tocmai aici se afld contrariul
psihasteniei ecleziastice. In plus, daci ne amintim, Isus astepta iminenta

137

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



implinire a Impdritiei, speranti care trebuia si indeparteze de spiritul siu
orice idee de a organiza viitorul terestru al discipolilor sii. In sfirsit,
neuitind ca el era evreu, perfect supus Legii religioase a lui Israel —chiar cind
o contraria in aparentd, pentru a o largi in realitate, in conformitate cu ceea
ce credea el a fi adevaratul ei spirit— vom ajunge sa intelegem de ce nu-si
putea opri gindul, fie si pentru o clipa, asupra reprezentirii a ceea ce noi
numim Biserica.

Daca se admite ca el a acordat celor doisprezece vreo autoritate —si asta
incd, ramine o problema—, aceasta nu a putut fi decit un soi de delegare in
locul siu pentru a predica Imparitia si pocdinta —dupi cum el insusi ficea.
Nu a facut din ei preoti, de care nici nu avea vreo nevoie. Daca ii privim pe
apostoli actionind dupa moartea Invititorului lor, constatim ci nici ei nu
se gindesc mai mult sa fondeze Biserica, raminind foarte atasati de religia
evreiascd, practicindu-i in mod riguros cultul. Pentru ei, de asemenea,
viitorul il reprezinta Imparatia, iar nu Biserica.

Textele evanghelice nu pun niciodatd in gura lui Isus expresia ,Biserica
mea”, sau ,Biserica Tatalui”, cu exceptia unui singur pasaj in care citim: ,7u
esti Petru §i pe aceastd piatrd voi zidi Biserica mea si portile iadului nu o vor
birui. Tie iti voi da cheile impardtiei cerurilor; dacd vei lega pe pamint, va fi
legat in ceruri, iar dacd vei dezlega pe pamint va fi dezlegat in ceruri” (Mt.
16, 18-19). Autenticitatea acestei celebre si exploatate spuneri, insa, pare
imposibil de sustinut, in afara de cazul in care admitem c& Christos a putut,
intr-un ceas de raticire profetica, sa-si renege invatatura, opera, misiunea, si

chiar pe el insusi'*

. Textele si faptele probeaza pind la evidenta cea mai
clara ci intiietatea apostolului Petru —pe care Isus este pus sa o proclame in
textul lui Matei— nu a existat, si ca discipolii care s-au grupat in jurul lui, al
lui Ioan si al lui Iacob, ,fratele Domnului”, doar l-au onorat si ascultat ca pe
un om mare prin increderea si prietenia Invititorului.

Si totusi, fara a vrea si fara a sti, apostolii au pus fundamentele Bisericii,
iar cind, mai tirziu, traditia apostolici va trece drept norma suprema si

121 Ch. Guignebert, La primauté de Pierre et la venue de Pierre a Rome, Paris, 1909, primele
trei capitole. (n.a.)

138

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



infailibild inaintea oricdrui adevar ecleziastic, aceasta va fi ca efect al unei
exagerdri, iar nu al unei pure inventii.

Mai trebuie explicat aici un fapt. Se poate spune ci ideea de Bisericd se
naste din transplantarea sperantei crestine a Palestinei pe teren grecesc si
din universalizarea sa. Oricit de precara ar considera oamenii viata lor pe
pamint, nu se poate ca ei sd nu se simtd uniti, si mai mult sau mai putin
solidari, din momentul in care se leaga de aceeasi speranta de viitor si cind —
pentru a realiza acest lucru— sint obligati s iasa din cadrele vietii lor
religioase anterioare. Or, foarte repede, convertitii din sinagogile raspindite
pe sol strdin sint alungati de evreii ,cu inima impietrita”, si la fel se intimpla
cu convertitii dintre prozeliti. Paginii pe care ii cistiga religia abandoneaza
templele si se unesc cu totii intr-un cult inchinat Domnului Isus. Cu
sigurantd, cultul este incé foarte rudimentar, insa deja cuprinde reuniunea
fraternd (intre ei, credinciosii se numesc frati), rugiciunea in comun, un rit
de initiere —botezul- si un rit de comuniune intre initiati (din acest punct
de vedere, credinciosii se desemneaza sfinti), si de comuniune cu Domnul,
la masa sa. Toti oamenii care ,invocd numele Domnului nostru Isus
Christos”, care isi pot spune sfinti si care, intru el, sint frati, oriunde
locuiesc, fac parte din Biserica [ui Dumnezeu, adicd, desi dispersati pe o
intindere mare, ei formeaza in ochii lui adunarea ideald a alesilor sai.

Aceasta este o notiune pe care Paul o exprimi cu o claritate extrema4, si
cred ca atunci cind vorbeste despre ,Biserica lui Dumnezeu care este in
Corint”, trebuie inteles nu doar o grupare organizati, o comunitate
ecleziastica stabilita in Corint, ci fdrima din Biserica universald a lui
Dumnezeu, care se afld in acest oras. Cred ca ma voi face pe deplin inteles
spunind ca ideea mistica de Bisericd intru Dumnezeu s-a nascut de la sine,
in spiritul unui om precum Paul, din fapt, si in mod inevitabil, inca inainte
de a se pune problema unei organizatii ecleziastice regionale. In vremea in
care apostolul deja vorbeste despre Biserica lui Dumnezeu, epistolele sale ne
dovedesc cd comunitatea din Corint traieste inca in plind anarhie

139

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



pneumatici'*

, adica ea se guverneazd urmind sugestiile hazardate ale
inspiratilor. Se stie ca inspiratii sint dusmanii innascuti ai oricérei preotimi;
Biserica inca nu are o preotime.

Aceastd viatd este de inteles de-a lungul intregii prime perioade de
entuziasm si de iluzii, cind, in fiecare simbata sear4d, sfintii sperau cd aurora
de a doua zi va marca marea zi a intoarcerii Domnului, atit de fierbinte
dorita. Pe masura ce treceau saptaminile, lunile si anii, ins4, fara ca aceasta
fericita parousie sa se petreaca, incep a se manifesta inconvenientele
anarhiei, in timp ce uniunea fraterna se intdreste, separatia sfintilor de restul
lumii religioase inaltindu-le speranta salutista la demnitatea unei religii
autonome. Atunci apare necesitatea de a gindi la organizarea comunitatii
regionale si, totodata, incepe lucrul invers celui care s-a implinit in spiritul
lui Paul: fiecare grup local de frati devine o Bisericd, iar Biserica lui
Dumnezeu este ansamblul acestor Biserici regionale, care isi corespund, se
incurajeaza si se sustin unele pe altele. Asadar, ea tinde, mai intii, la a nu
mai fi doar o expresie mistica a realitatii, ci un fapt in oarecare masura
palpabil. Apoi —si pentru un viitor mai indepartat, insa inevitabil— ea tinde
sa-si caute, ca fapt general ce este, o realizare materiald, o organizare care sa
0 consacre.

Daca ne plasam la inceputul secolului al II-lea, putem observa ca ideea
paulinici a uniunii in Dumnezeu a tuturor crestinilor este perfect
intemeiatd si ca ea se intdreste din convingerea ca nu exista cu adevarat
decit o singurd doctrind bund si mintuitoare, comuna tuturor, si al carei
statornic fundament trebuie ciutat in traditia apostolicd. Toti admit ca
depozitul acesteia se afla in Bisericile apostolice, adica acelea care trec drept
intemeiate din initiativa unui apostol. In fapt, Biserica nu este inci decit
fraternitatea dispersata in Bisericile regionale, insa se dovedeste ca crestinii
nu iubesc solitarii si cd, atit din punctul de vedere al consolidarii doctrinei,

122 Prin distinctia ,pneumatic” / ,hylic”, gnosticii ierarhizeaza fiintele umane in functie de
calitatea si de puritatea pneumei care le constituie. Clasa superioard este cea a
pneumaticilor care, prin cunoastere, se sustrag lumii materiale, preocupdrile lor fiind in
sfera vietii spirituale. Pentru aceasta distinctie, in Biblie, vezi si Osea, 9, 7-8, Gal. 6,1, dar si
1Cor. 2, 14-15; 15, 16. (n.trad.)

140

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



cit si din cel al rezistentei la dusmanii care o amenintd, ei au simtul gruparii.
Prin urmare, ei nu concep ca o Bisericd, desi perfect independenta si stapina
a destinelor sale, sa traiasca izolata de altele, dupa cum nu concepeau nici ca
un frate sa se separe de comunitatea orasului in care traieste. Fraternitatea
cresting, insd, Biserica lui Dumnezeu n-a capatat inca nici o organizare care
sa o materializeze, astfel ca un observator din afara, un pagin, nu vede inca
decit Biserici particulare.

II

Originea acestor Biserici particulare contine citeva elemente de
obscuritate. Dacd vrem sa ne dam seama cit de cit de ceea ce a fost ea, sd ne
indepartam mai intii spiritul de ideea catolicd a uniformitatii, a regularitatii,
a fixitatii. Multa vreme, au existat, de la o comunitate la alta, diferente
destul de insemnate si, daca toate au sfirsit in cele din urma prin a evolua in
aceeasi directie, acest fapt nu s-a petrecut in acelasi fel.

Nu este nevoie sa cautam prea departe cauzele care au reunit pe
oamenii legati de aceeasi credinta: confreriile religioase erau in spiritul si in
practica antichitatii. Necesitatea de a face front impotriva ostilitatii evreilor
—foarte repede activati— si grija traiului —foarte presanta la numerosii saraci
pe care speranta crestina ii atrase la inceput— ajung pentru a explica
constituirea comunitatilor. Pericolele anarhiei, si cele —citusi de putin mai
mici— ale pneumatismului, adica ale inspiratiei directe luate ca ghid de
actiune, confuzii foarte suparatoare si inevitabile in absenta unei discipline
organizate, impinsera in mod firesc aceste prime fraternitdti la a-si constitui
un guvernamint.

Modelele nu le lipseau deloc. In cele doud jumaititi ale imperiului
roman, cea greaca si cea lating, existau de mult timp asociatii sau corporatii
religioase constituite pentru o opera comund, de pietate sau caritabild,
thiases si éranes in prima, dincolo collegia si, mai ales, collegia tenuiorum,
adica asociatii ale oamenilor de jos. Acestea isi aveau propriii administratori
alesi, casd de bani proprie, alimentatd prin cotizatii si supravegheata de
delegati speciali. Pe de alta parte, deja stim cd evreii din diaspora se

141

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



grupaserd, peste tot unde se intilniserd —nu erau prea multi—, in sinagogi'*,
poate in mod diferit, insd cu regularitate constituite si organizate. Crestinii
care proveneau dintre gentili sau din iudaism, stiau, asadar, cum trebuie
facut pentru a se guverna.

Este probabil ca cele doud influente, cea a asociatiilor péagine si cea a
colegiilor evreiesti, sa se fi exercitat impreuna asupra lor, una mai profund
decit cealaltsy, dupd loc si imprejurdri. In mod natural, functiunile sint
impuse de necesitate, iar numele functionarilor sint, si ele, imprumutate din
limbajul curent: astfel, inainte de a insemna ‘preot’, ‘episcop’, respectiv
‘diacon’, presbyteros insemna ‘batrin’, episcopos insemna ‘supraveghetor’,
diaconos insemna ‘servitor’. Exista preocupéri —manifestate cu mai mult sau
mai putin sirg si succes— fata de nevoile instruirii convertitilor, ale
mentinerii ordinii, bunelor obiceie si traditiei religioase sanatoase, ale
asigurarii cultului, in sfirsit, ale hranirii celor nevoiasi.

Este destul sa citim de la un capét la altul Faptele, Epistolele paulinice si
cele trei scrisori pseudo-paulinice —cu mult posterioare lui Paul, care se
numesc Pastorale’— pentru a intelege cu ce rapiditate se succede aceasta
organizare, imediat ce a inceput. La sfirsitul primului secol, deja se intrevad
—mai putin in citeva Biserici— un episcop unic, supraveghetor general al
intregii comunitati, adicd pe punctul de a lua sub autoritatea sa toate
functiile, iar alaturi de el presbyteri, specializati in functiunile spirituale, si
diaconi, investiti cu functii materiale.

Ceea ce consolideaza si contureazd toate aceste organe fixe si stabile,
este, mai intli, neincrederea crescinda si, probabil, justificata, fatd de
inspiratii itineranti care, sub numele de apostoli, de profeti sau de didascali,
pareau sa fi exercitat o influentd ridicata asupra comunitatilor, in prima
perioadd a existentei acestora. La aceasta se adauga diminuarea autoritatii
inspiratilor locali. Apare plictiseala de exceptional si incoerent, céci religia
marii mase de oameni aspird in mod natural spre fixitate, care, pentru ea,
este sinonima cu adevarul. Darurile pe care Spiritul le raspindise, dupa voia

12 Tn fond, cuvintul cuvoywyn are acelasi sens cu ZkkAnoia si se intimpla ca in secolul al
II-lea, cel dintii inca s serveascé la a desemna adunarea crestini. (n.a.)
124 Cele doua epistole citre Timotei si cea citre Tit. (n.a.)

142

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



toanelor sale, asupra unui numar mai mare sau mai mic de frati, nu dispar,
de altfel, ci se indreapti catre episcop si ii intdresc autoritatea —aceasta este
inca o data dorinta si inceputul ritualismului, pe care mediul il impune si
care reclama specialisti. In sfirsit, exista ideea —foarte raspicat sustinuti— ca
pastorii sint responsabili, in fata Domnului, de turma care le-a fost
incredintatd; iar responsabilitatea presupune autoritate!

Aceste actiuni diferite se acordd in tendinta lor de a confunda, in
aceleasi persoane, functiunile, mai intii distincte, de instructie, de edificare
si de administrare, sau cel putin de a acorda autoritate asupra lor unei
singure persoane. Acesta este episcopul monarh. Aparitia si triumful
episcopatului monarhic constituie prima mare etapa de organizare a
Bisericii, fapt care, de-a lungul secolelor, a avut consecinte incalculabile
asupra existentei acesteia'®.

I11
Cuvintul episcop (episcopos)®® —am spus deja— semnifica
‘supraveghetor’ si cu acest sens era uneori folosit in asociatiile pagine ca
echivalent pentru epimeletes, care inseamna ‘comisar, intendent’ si, in unele
cazuri, ‘director’, insd de fiecare data implicind ideea ‘supraveghere’. La
origine, episcopii, cdci existau mai multi in fiecare comunitate, nu se

1257, Réville, Les origines de l'épiscopat, Paris, 1894. (n.a.)

126 Tnainte de crestinism, termenul episcop desemna un functionar civil, cu rol de
administrator sau supraveghetor, din orice domeniu (finante, armata etc.). De altfel, primii
episcopi ai comunitatilor crestine aveau indatoriri si rol de acest fel, fiind administratorii
respectivelor comunitati, alesi de cétre adunarea credinciosilor. Treptat, pe masura
accentudrii conditiilor de moralitate si de credintd, a diversificarii sarcinilor, precum si a
constituirii unei ierarhii tot mai clar stratificate si a preludrii de catre acestia a celei mai
inalte pozitii din ierarhie, episcopul devine indrumaitor spiritual. Totodata, in lipsa unui
canon si a unor dogme clare, episcopul devine incé si mai important in viata comunitatii,
asta insemnind nu doar o crestere a autoritatii sale si a solicitérilor la care este supus, dar si
aparitia nevoii unei surse de autoritate. In acel moment, aceasta inci nu putea fi Biblia, ci
traditia orald. In consecinta, autoritatea sa decurge din legitura cu apostolii (inci o cauza
pentru care comunititile trebuiau sa isi caute o astfel de ascendenti), investirea episcopilor
facindu-se de mai multi episcopi, deja consacrati. (n.trad.)

143

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



ocupau nici cu educarea, nici cu vreun alt fel de zidire, decit cel dat prin
bunul exemplu personal. Ei se ocupau cu mentinerea si intarirea Bisericii in
practica bunelor obiceiuri si a preceptelor adevaratei credinte, si aveau
autoritate asupra a ceea ce s-ar putea numi factorul temporal al comunitatii.
Cele mai vechi texte ii apropie de diaconi si nu de presbyteri, mic fapt
semnificativ in ceea ce priveste originile si caracterul functiunilor lor prime.

De cum dispare episcopatul plural, autoritatea lor incepe a se dezvolta
foarte repede. Nu stim prea bine cum s-a infaptuit aceasta operatiune, dar
putem observa cauzele care au ficut-o necesari. Intr-o vreme in care
simbolul credintei era inca prea putin incarcat de dogme, si in care —
datorita sugestiilor mediului sincretic— se exercita, cu o vigoare extremd, o
redutabila tendinta de augmentare —prezenta in majoritatea religiilor—, era
indispensabild organizarea unei apdrari vigilente a turmei, impotriva
slupilor” din afara si a celor dinduntru, adica a ereticilor'’. Apararea, insd,
parea mai promptd si mai eficace daca o avea in sarcina un singur om.
Concentratd astfel, autoritatea care fortificA buna ordine si asigura
disciplina milei, pare mai eficace. Altminteri, asociatiile pagine si
comunitétile evreiesti inclind indeobste sa-si constituie o prezidentd, care sa
asigure unitatea de actiune in grup si si-i simbolizeze unirea. La fratii
crestini, credinta se raspindeste foarte repede, astfel incit apostolii au
prevazut dificultatile pe care le aveau de intilnit Bisericile, ei fiind aceia care,
pentru a le prevedea, au instituit episcopatul. Fiecare comunitate este
conceputa ca un soi de rezumat al Marii Biserici a Domnului, iar episcopul
ii este in mod legitim capul, precum Christos este capul Bisericii sale. In
sfirsit, de cum se dezvolta ritualismul, printr-o asimilare —fortata in
oarecare masura, dar inevitabila— cu Marele Preot evreu, episcopul devine
presedintele liturghiilor.

Dupa cum se vede, exista destui factori —avind origini si sensuri
diferite— care concura la a concentra puterea episcopald in miinile unui
singur episcop. De altfel, din ziua in care el este singur in functiunea sa,

27 Cuvintul eretic apare pentru prima datd in Epistola cdtre Tit, 3, 10: oilpeTIKOV

&vBpwmov. Ereticul este, din punct de vedere etimologic, ‘cel care alege’, dar, in fapt, in
vremea la care facem referire, este mai ales ‘cel care adaugd’ nemasurat. (n.a.)

144

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



acesta nu devine astfel stapin absolut in Biserica sa, de-a lungul timpului,
mai mult sau mai putin indelungat, in functie de loc, el aparind ca
presedinte al presbyterion-ului, adica al consiliului pe care il formeaza
presbyterii. Aceasta, insa, nu este decit o etapa, iar anumite Biserici din Asia
au depisit-o incid de la inceputul secolului al II-lea. In aceasti vreme,

Ignatius de Antiohia'*®

il proclama pe episcop reprezentant al lui Dumnezeu
in Bisericd, nimeni nu trebuie sa faca nimic in afara sa, o actiune in alt fel
insemnind a-1 servi pe diavol. Fara indoiald, in mod tacit este inteles ca
episcopul insusi actioneazd mereu in acord cu presbyterii si diaconii, insa la
sfirsit Ignatius scrie: ,Sd aveti ochii atintiti asupra episcopului, pentru ca
Dumnezeu sd va priveascd’, si ,Este bine sd fie onorat Dumnezeu si
episcopul!”'?® Mai departe, este greu de mers.

Cam prin jurul anilor 130-150, monarhismul episcopal se impune
succesiv tuturor Bisericilor, iar triumful sau este favorizat si fortificat de
crize de diverse genuri pe care le traverseazd Biserica incepind din acest
moment: persecutii care decimeaza si disperseaza ,turma” —care, mai ales,
lasd in urma lor numerosi apostati nerabdatori sa se intoarca la cuibul lor, si
care nu pot fi primiti fard precautii— si erezii —nascute, mai ales, din
combinatii sincretiste intre afirmatiile fundamentale ale religiei, din vechi
mituri orientale si din speculatii ale filosofilor greci (foarte periculoase la

inceput, pentru cd seduceau pe fratii ,intelectuali”, mai tirziu pentru ca

128 Jgnatius de Antiohia (a doua jumitate a sec. I), episcop martir, autor al unor texte

teologice privitoare la rolul episcopilor si continind elemente de ecclesiologie. Mai multe
elemente (se spune ca ar fi fost unul dintre copiii tinuti in brate de Isus, sau ci ar fi fost elev
al apostolului Ioan) viata sa ascetica, precum si multe dintre ideile sale au facut ca, in
primele secole, si se bucure de autoritate in sinul Bisericii. Scrisorile sale, adresate
diferitelor comunitéti crestine, oglindesc evolutia crestinismului, problemele comunitatilor
din vremea sa, precum si solutiile venite din partea lui Ignatius de Antiohia. El se arata a fi
un sustinator al institutiei episcopatului, sprijinitd de catre preoti si diaconi. Episcopul este
védzut ca vicar al lui Dumnezeu, iar adunarea preotilor ca tinind loc celei a apostolilor. Tot
el, pledeazi in directia sarbatoririi zilei Domnului duminica, iar nu simbéita. De asemenea,
Ignatius de Antiohia utilizeazd termenul catolic ‘universal’, cu referire la Bisericg, intr-un
fel care aratd cd acest uz al termenului deja exista. (n.trad.)

29 Ad Polycarpus, 6, 1; Ad Smyrneos, 9, 1. (n.a.)

145

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



linguseau pe cei mistici, dar si pe toti cei atrasi de aparentul realism al
operatiilor magice). De altfel, puterea exemplului reduce foarte repede
rezistentele pe care unele sau altele dintre Bisericile particulare le pot opune
miscarii episcopale si spre inceputul secolului al III-lea se admite curent
printre crestini cd unitatea de organizare, paralela unitatii de credintd, este
tot atit de necesara.

De acum inainte, faptul implinit este utilizat din plin ca modalitate de
justificare. Cu totii incearca sa se convingd ca episcopatul monarhic a fost
instituit de apostolii insisi, si fiecare Biserica produce o lista de episcopi care
urca pina la apostolul fondator, sau, in lipsa de apostol, pina la discipolul
unui apostol, ori pind la un delegat al unei Biserici apostolice, considerat ca
fondator. Simbolul autoritétii episcopului, este catedra (cathedra) la care se
considera cd a stat intreaga suitd a predecesorilor sii. Cind se spune, de
exemplu, ,catedra lui Petru”, se intelege ‘autoritatea episcopului de Roma’.
Principiul acestei autorititi este, de fapt, traditia apostolicd, in aceeasi
masurd ca si regula de credinta. Doar mai tirziu isi va cauta episcopatul
monarhic justificarea in diverse texte din Evanghelie si mai ales in cel din
Mt. 16, 19: ,Tie iti voi da cheile impadrdtiei cerurilor; dacd vei lega pe
pamint, va fi legat in ceruri, iar dacd vei dezlega pe pamint va fi dezlegat in
ceruri’.

v

Episcopul monarh este ales de popor si ordonat, adica instalat in ordo
sacerdotalis, de catre episcopii din vecinatate. Teoretic, poporul alege pe
cine vrea, dar —fard a pune la socoteala influenta legitima si, in mod
obisnuit, capitala a sugestiilor venite de la presbyteri si de la diaconii
Bisericii— incep deja sa se observe tentative de a-1 sustrage alegerii. Uneori,
se vede cite un episcop desemnindu-si urmasul sau un grup de episcopi
exercitind autoritatea asupra unui scaun episcopal vacant, dar acestea sint,
inca, exceptii care se justifica prin circumstante particulare.

Conditiile de eligibilitate sint inca destul de largi: se doreste ca viitorul
episcop sa fie de buna moralitate —garantata prin casatorie sau vaduvie— si
sa aibd o credinta solidd, deci nu prea noua. Calitatile intelectuale ramin in

146

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



plan secund, iar virsta nu are inca mare importantd, dar se cer —fara prea
multa insistentd, de altfel- aptitudini fizice generale potrivite functiei. Nici
o conditie exclusiv ecleziastica nu se impune, si inteleg ca sufragiul popular
se poate indrepta asupra unui simplu frate. Episcopii, insd, cel putin,
prezinta deja tendinta de a cere trecerea prealabila prin alte functii ale
Bisericii, lucru destul de prudent.

Inca din aceste timpuri indepértate —cu toate ci postul devine destul de
primejdios uneori—, exista prea ades competitii si intrigi pentru a-1 obtine;
se vede cd acesta are cu ce flata spiritul de dominatie inerent omului, de
care insusi Christos —daca privim Evanghelia— nu-i putuse feri pe apostoli.
Episcopul era considerat raspunzitor in fata lui Dumnezeu cu credinta,
moravurile si disciplina Bisericii sale, chiar aceasta responsabilitate serioasa
il faicea mai mare in ochii altora si in cei proprii. In adevir, directia
religioasa si morala a comunitétii ii apartinea, si de asemenea puterea
disciplinara si de penitenta care, la inceput, apartinea adunarii fratilor. El
era cel care suprima comunitatea, adica expulza practic din comunitate,
excluzind de la masa euharisticé pe pacatosul socotit a fi compromitator. El
dirija clericii, administra finantele, stabilea ajutoarele si pomenile si, la
nevoie, juca rolul de judecitor de pace intre oile sale. Totodata, dispunea de
puterea riturilor sacramentale, el administrind botezul si consacrind
euharistia. Din toate aceste functii, cu sigurantd ca aceasta ii aducea cel mai
mare prestigiu. Din acest punct de vedere, importanta sa va creste chiar, pe
masura ce se va implanta mai mult in rit ideea magica a caracterului
misterios si atotputernic al sacramentului. Daca la toate acestea, adaugam si
datoria ca episcopul sa viziteze bolnavii si sa consoleze pe cei indurerati,
vom putea cintari amploarea rolului sdu si a tuturor aspectelor autoritatii
sale.

In realitate, aceasti autoritate nu avea alti limitd decit propriul siu
abuz, care provoca rezistente in rindul clericilor si in cel al credinciosilor si,
la nevoie, un fel de greva care obliga pe imprudent la a se demite din functia
sa, ori pe episcopii care il instalasera sia-1 deposedeze de ea.

De altfel, oricit de puternic ar fi la el acasd, episcopul nu reprezinta
nimic in Biserica de alaturi, nimic altceva decit un frate care este perceput

147

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



ca onorabil, insa care, aici, nu poate nici mécar sa ia cuvintul fara invitatia
expresa a episcopului local. Legal, fiecare Biserica este complet
independenta inca, si liberd si-si regleze credinta si disciplina, asa cum
intelege. Totusi, pericolul acestei autonomii in izolare aparuse deja, in mod
limpede. Dacé ar fi durat, Biserica catolica nu s-ar fi realizat niciodata, iar
crestinii s-ar fi risipit in secte minuscule. Practica indreaptd in mod fericit
legea. Mai intii, fiecare Biserica se preocupa de ceea ce face vecina sa. Cele
mici, mai ales, iau exemplul celor mari; credinciosii circuld de la una la alta
si creazd intre ele legaturi, uneori destul de strinse; episcopii se viziteaza
treptat si, mai ales, isi scriu; in situatiile incurcate se reunesc deja in grupuri
mici si se consulti. In felul acesta, autoritatea episcopului monarh devine cu
adevarat —in fapt si de drept— fundamentul esential al organizarii catolice,
cu mult timp inainte de a se pune problema unui papa.

Episcopul va triumfa destul de usor asupra laicilor, pe care ii va
deposeda de drepturile pe care acestia le exercitau in comunitatea primitiva.
Nu le-a fost la fel de usor si celorlalti functionari ecleziastici: presbyteri si
diaconi. Avem proba rezistentei tenace, de fapt, inutile, mai intii pentru ca
aceste functii ramaserd izolate si incoerente, apoi, si mai ales, pentru ca
nu-si gasisera temeiuri fondatoare, principii si ratiuni comparabile celor
care sustineau episcopatul monarhic.

Dupa victoria sa definitiva, ceilalti functionari ecleziastici —clerul, cum
se va spune abia in secolul al III-lea— formeaza alaturi de acesta un ordin, o
categorie speciala in corpul credinciosilor. Se intra in acest ordin prin
hirotonisire®, de care episcopul dispune practic ca un stapin, si care nu este

13 Tn original, ordination. Termenul ordinatio se referi la integrarea unei persoane in
corpul ecleziastic, prin cel de-a saptelea sacrament. Serviciul este oficiat de catre episcop,
sub o formi sau alta episcopul fiind singurul care are investitura necesara in aces scop (in
mod normal —pentru ci au existat si exceptii— arhiepiscopii, mitropolitii, cardinalii,
patriarhii, papii, sint, in esentd, episcopi). Fie ci este vorba despre Aaron si fiii sdi (Ex. 29,
Lev. 8), despre neamul levitilor, ori despre diaconii, preotii si episcopii crestini, sacerdotiul
este un sacrament cu caracter vesnic, care presupune juraminte si ritualuri, recunoastere
din partea episcopului, precum si recursul la primul preot mentionat in Biblie, misteriosul
Melchisedech, rege si sacerdot al lui Dumnezeu (Gen. 14, 18-20, reamintit in Ps. 109, 4; Evr.
7, 11 etc.). Mai mult, administrarea tuturor celorlalte sase sacramente poate fi ficutd doar

148

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



inca decit instalarea in functiuni speciale. Putin cite putin, pentru fiecare
functiune, instalarii i se va asocia un ceremonial particular, precum si ideea
unei misterioase conferiri de aptitudine, care va deveni sacramentul
ordinului. Deocamdadd, insd, nu sintem decit in secolul al II-lea.

In acest ordin clerical (ordo clericalis) remarcam diaconii care inci mai
trebuie numiti dupa episcop, intrucit ei sint ajutoarele sale, ochii sdi —care
privesc si il informeaza— si miinile sale —care actioneazd. Mai tirziu (Const.
apost. 2, 30)"3! vom regési acest tip de raport intre episcop si diaconi in
relatia dintre Moise si Aaron. Incid devreme, se vede apirind in marile
Biserici un diacon sef, arhidiaconul. De prin secolul al IV-lea, se va intimpla
ca diaconii sd refuze sa accepte subordonarea ierarhica fata de preoti si, in
principiu, vor avea dreptate, deoarece, la inceput, functiile lor nu erau deloc
inferioare celor ale presbyterilor; ele erau de o alta natura si era mai potrivit
sa se vorbeasca de paralelism, nu de subordonare. Timpul, insd, a sters
treptat aceste diferente fundamentale, atit de bine incit conciliile din secolul
al IV-lea socoteau de-a dreptul criticabild si oarecum scandaloasd atitudinea
diaconilor care nu voiau si se incline inaintea preotilor si sa se cuminece
dupa acestia.

Preotii (presbyterii) par a fi aparuti din sfatul batrinilor sinagogii
evreiesti (sanhedrin)®*. Ei formeaza mai intii consiliul comunitatii, pe care,
in fapt, o conduce. Functiunile lor in domeniul spiritual se precizeaza lent,
iar dupa aparitia episcopatului monarhic, ei devin delegati si, la nevoie,

de cétre sacerdoti consacrati prin ordinatio, aceasti misiune fiindu-le incredintata
bérbatilor de capul Bisericii, care este Isus Christos. (n.trad.)

31 Constitutiile apostolice constituie o culegere de texte privitoare la doctrina cresting, la
liturghie si la disciplina ecleziastica si apartin crestinismului antic (secolul al IV-lea), fiind
un ghid atit pentru clerici, cit si pentru laici. In antichitate, se considera ci acestea
reprezintd opera apostolilor, fiind transmise papei Clement al II-lea (1005-1047), lucru
care, insd, nu s-a demonstrat, indoielile —venind chiar dinspre Bisericid— fiind intemeiate.
Chiar astfel, textele au fost socotite ca avind valoare de documente istorice si au inspirat
legislatia ecleziastici. (n.trad.)

132 Sanhedrinul era o adunare a 23 de judecitori, care exista in oragele Israelului. La nivel
central, marele sanhedrin reprezenta curtea suprema de justitie, constituitd din 71 de
judecatori. (n.trad.)

149

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



supleantii episcopului in toate functiunile din acest domeniu. De aceea, ei se
considera superiori diaconilor, care au fost indreptati, aproape exclusiv la
inceput, céitre nevoile administrarii materiale.

Pe masura ce se dezvoltd, viata rituala si ecleziastica adaugd putin cite
putin diaconilor si preotilor, in ordo clericalis, diversi functionari
specializati si subalterni: exorcisti, acoliti, lectori, usieri, pe care ii observam
in functie incd de la inceputul secolului al III-lea, sau inainte. Episcopul ii
alege si se stabileste progresiv obiceiul de a considera aceste functii accesorii
ca fiind destinate sa incerce si sa fortifice vocatiile, uzul lor real gasindu-se,
apoi, in diaconat, preotie si chiar episcopat. Desigur, toti acesti clerici
trebuie sa aiba moravuri ireprosabile, insd ei se pot céasatori, chiar dupa
ordinatio.

Clerul din aceste vremuri cuprinde si femei. Sint numite diaconese,
vaduve sau virgine, si nu sint usor de distins functiile particulare
corespunzatoare acestor trei desemnari, nici de a le preciza pentru vreuna.
Se intelege doar cé aceste femei atasate Bisericii nu invata pe altii, ci servesc.
Ele par a fi ajutoarele episcopului, cind acesta este obligat si se ocupe de
surori in comunitate. Neincrederea fata de tentatia sexuald pare si fi fost
extrema printre crestini, iar ea se sprijina pe experientda, motiv pentru care
se iau masuri de precautie —uneori cam puerile— spre a-i proteja pe clerici.

Teoretic, toti acesti clerici traiesc din altar, adicd din darurile si
ofrandele credinciosilor, insa, dupa exemplul apostolului Paul, un mare
numar dintre ei lucreaza, totodatd, in vreo meserie onorabila.

Mult timp, comunitatea crestind ramine o mica societate —precum era
asociatia evreiascd de pe pamint pagin— ai carei membri sint egali sub
aspect religios, in care, prin urmare, detinerea de functii pune, intre cei care
au si ceilalti, o diferenta de fapt, dar nu de specie. Lucrul acesta se schimba
treptat. Atit timp cit existd ideea suveranitatii practice a Spiritului, care
sufla incotro vrea el, nu exista nici un mijloc de a stabili o distinctie durabila
intre cleric si credinciosul inspirat, si, repet, nu acesta este, inca, sensul lui
ordinatio. Legal, un simplu credincios poate, la nevoie, sa boteze, sa predice,
sa consacre euharistia, sa administreze penitenta. Clerul se straduieste pe
cale naturald sa restringd si chiar sa suprime aceastd facultate, care ii

150

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



limiteazd propria sa importanta. Evolutia hirotoniei —in sensul unui
sacrament socotit ca fiind in masurd si confere celui ce o primeste
privilegiile permanente ale Spiritului, pentru a exercita cutare sau cutare
functie, in acelasi timp in care, practic, din adunare dispare inspiratia
individualai— pune cite putin pe credinciosul simplu, pe laic'®, intr-o
situatie inferioara si pasiva in raport cu clericii.

In a doua jumatate a secolului al II-lea, o curioasa miscare pietista,
inceputa in Frigia, la instigarea unui anumit Montanus, tinde in mod
energic sa inapoieze inspiratilor primul loc in Biserica si sa readuca clerul la

simpla administrare a comunitatii, insd insuccesul montanismului'**

grabi
inca si mai mult rezultatul impotriva caruia se rasculase. In adevir,

comisese un anacronism.

\%

Este evident cd evolutia internd a comunitatilor crestine, in primele
douad secole, le-a condus pe acestea la conceptia si —cel putin virtual- la
realizarea ideii de Bisericd catolicd, ceea ce este cu totul altceva decit
reprezentarea paulinica a Bisericii lui Dumnezeu. De fapt, nu mai este vorba
doar de o uniune de inimi fratesti in cadrele aceleiasi sperante, simbolizata
sau exprimatd prin invocatia comuna, peste tot, a ,aceluiasi nume divin”,

133 Cuvintul grecesc Aadg semnifici ‘popor’, Aaikog, asadar, este individul apartinitor de
poporul crestin. (n.a.)

134 Miscare eretica din sinul crestinismului, inceputa in a doua jumétate a secolului al II-lea,
inainte de momentul tolerarii crestinismului, la initiativa lui Montanus, un frigian care,
impreund cu doua femei, Priscilla si Maximilla, pretindeau a fi inspirati de Duhul Sfint, care
i-ar fi binecuvintat cu viziuni extatice si revelatii. Priscilla chiar a pretins ci 1-a vazut pe Isus
Christos in forma umani, consecinta alegatiei fiind, desigur, excomunicarea. La rindul sau,
Montanus pretindea a fi primit revelatii directe de la Duhul Sfint. De altfel, socotind ca
implineste si completeazi invétaturile apostolilor, montanismul (care prezintd similaritati
cu secta penticostalilor —desi acestia se revendica de la alte texte—, si cu miscérile
spiritualiste) se considera a fi o religie a Sfintului Spirit, care dadea viziuni extatice
credinciosilor sii, acestea fiind singura formd reald de crestinism, iar nu cea sobra si
disciplinata, ce caracteriza crestinismul ortodox din acea vreme. A fost declarat ca erezie de
citre Conciliul de la Niceea. Unul dintre cei mai celebri montanisti a fost Tertullian.
(n.trad.)

151

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



inaintea caruia toata creatia isi indoaie genunchiul. Este vorba de o unitate
de credintd, de rituri, de practici, de spirit, de disciplind si, de asemenea, de
un principiu comun al directiei generale, in asteptarea constituirii
organismului care —necesar fiind de acum inainte— il va explicita si aplica.
In fond, ideea catolica pare si se tragi, mai cu seamd, din doua componente
esentiale, una tinind de planul practicii, cealalta de cel al teoriei.

Inca de la sfirsitul secolului al II-lea, Tertullian exprima convingerea
curenta spunind cd crestinii formeazd un corp, ale carui membre trebuie sa
ramind unite pentru binele tuturor si pentru consolidarea adevarului.
Altminteri, aceasti uniune fraterna nu are inca alt fundament decit ideea ca
el trebuie sa fie consimtamint al tuturor, incd nefiind vorba despre
subordonarea cutarei Biserici cutdreia —prin care, oricum, problema ar fi
fost mai simpld. Nu vreau sa probez decit cu atitudinea sfintului Ciprian'®,
episcop de Cartagina in secolul al III-lea —mare apostol— fata de Stefan,
episcop de Roma, impotriva caruia ridicd intreg episcopatul african, pentru
o chestiune de disciplina, afirmind dreptul imprescriptibil al oricarei
Biserici de a ramine stapind la ea acasa. Ideea de corp crestin s-a nascut, de
fapt, din contactul repetat intre diferitele comunitati, din intilnirile intre
episcopi, din schimburile de scrisori privitor la chestiuni presante pentru
toti —precum fixarea datei Pastelor, sau atitudinea care era de adoptat fata
de noile doctrine.

Cealaltd componentd o constituie ideea de credintd catolicd, care, mai
intli, se refera la credinta comund, generald, opusa credintei particulare si
exceptionale, asadar eretici. Am spus deja ca, in opinia curentd, aceasta
credintd normald este pur si simplu aceea a apostolilor, conservata printr-o

135 Sfintul Cyprian (secolul al I1I-lea), episcop de Carthagina, scriitor crestin, retor, martir.
La jumaitatea secolului are o disputa cu Papa Stefan I, privitoare la validitatea botezului,
atunci cind este acordat citre eretici. Stefan declara ci, in cazul in care ereticul botezat,
devine apostat, apoi revine in Biserica, botezul este valid, nefiind necesara rebotezarea, in
vreme ce Cyprian sustine ca, pentru a primi Euharistia, apostatul pociit trebuie rebotezat.
Cum Cyprian mai avea de partea sa citiva episcopi africani, Stefan I a ficut apel la
autoritate, invocind superioritatea opiniei sale intrucit apartinea sfintului Scaun. Raspunsul
lui Cyprian a fost cd autoritatea episcopului de Roma este egald cu a oricirui episcop, nu
superioara. (n.trad.)

152

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



traditie imuabila in Bisericile pe care acestia le-au fondat. Ca un corolar
inevitabil, Bisericile declara cd in afara acestei credinte nu exista mintuire.
Aceasta opinie este dezvoltata de cétre sfintul Irineu, episcop de Lyon in
ultimul sfert al secolului al II-lea’®. Ea are drept consecintd practica
favorizarea preeminentei onorifice —pind atunci cea mai buna— a Bisericilor
apostolice, adica inceperea determindrii a ceea ce s-ar putea numi viitoarele
cadre administrative ale catolicitatii. Metropolitanii nu apar oficial decit la
inceputul secolului al IV-lea, insa ei existd cu mult inainte. Altfel spus,
marile Biserici, cele din marile orase, exercitd putin cite putin asupra
comunitatilor mai mici cu care se invecineaza, o influenta care seamana cu
hegemonia. Conciliile secolului al IV-lea, cind vor recunoaste autoritatea
episcopilor metropolitani, nu prea vor mai avea decit de confirmat si
regularizat ceea ce deja exista.

Dacéd ne gindim o clipa la conditiile favorabile pe care le intrunea
Biserica de la Roma pentru a dobindi intiietatea in Occident, nu ne va mira
faptul ca aceasta isi va implini cindva destinul.

I se spunea fiica apostolului Petru, al cirui scaun si al carui mormint
crede a le detine. Apostolul Paul o vizitase si, dindu-si sufletul sub securea
caldului, in preajma uneia dintre portile orasului, dublase opera apostolica a

136 Sfintul Irineu din Smyrna (secolul al II-lea), episcop de Lyon, parinte al Bisericii,
apologet cu o contributie insemnati la formarea si evolutia crestinismului. O mare parte a
activitatii sale s-a indreptat impotriva gnosticilor, celebra sa lucrare, Adversus Haereses,
fiind o scriere polemici prin care combate gnosticismul. Incercind si stabileasca niste
cadre clare, unitare si coerente pentru crestinism, Irineu subliniaza importanta, in cadrul
acestuia, a trei elemente: episcopatul, Sfinta Scriptura si traditia. El accentueaza importanta
si rolul autoritétii conciliilor episcopale, ca factor al unitatii crestinismului si necesitatea
credinciosilor de a urma hotiririle care emana din aceste concilii. In opozitie cu gnosticii,
care credeau cd detin adevirurile supreme de la insusi Isus, Irineu aratd ci, fiind
descendenti ai apostolilor, episcopii constituie custodele si indicatorul cel mai sigur al
felului in care trebuie inteleasd Sfinta Scriptura. El subliniaza cé lantul traditiei si invataturii
este garantul pastrarii si asigurdrii dreptei credinte, marcind, totodatd, importanta
primatului episcopului de Roma. In ceea ce priveste Sfinta Scripturd, Irineu pledeaza in
directia stabilirii caracterului canonic al celor patru Evanghelii, alaturi de Vechiul
Testament, el fiind cel care unifica preferintele diferitelor Biserici si cel care arati ca
Evangheliile lui Matei, Marcu, Luca si loan sint canonice. (n.trad.)

153

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)



lui Petru. Inca devreme, comunitatea romani era numeroasi si bogati —
dupd cum o madrturisesc catacombele sale—, iar generozitatea pomenilor
sale fata de alte Biserici o facu sa fie numita de catre Ignatius ,presedinta
caritatii”*®. Prestigiul capitalei imperiului s-a rasfrint asupra ei cu mult
timp inainte de a se gindi sd exploateze in folosul propriu diferite texte
evanghelice prin care si-si intemeieze primatul jurisdictional. Celelalte
Biserici din Occident —printre care se numara si ea, de altfel, poate cea mai
veche si, pentru multe, fiind Biserica-mama— nu se opusera sa-i recunoasca
o intiietate onorifica care se impune.

Astfel, inca din pragul secolului al III-lea, Bisericile au céapatat o
organizare ale cérei cadre le vor conserva macar, si care vor incerca sa
ddinuie. De asemenea, Biserica universald incepe sa iasa din sfera
abstractului si a visului, spre a se implini in uniunea si confederatia
Bisericilor particulare. Viitorul nu va avea decit de dezvoltat in mod logic
premisele incé de pe acum puse.

Retinem ca aceastd organizatie de crestini, in comunitati disciplinate si
inchise, in aceeasi masurd ca si aceastd tendintd spre catolicitate, par sa
favorizeze exclusivismul crestin, s accentueze aerul de opozitie pe care il ia
credinciosul fata de necredincios, ostilitatea societatii crestine fata de
societatea necrestina. Privind lucrurile indeaproape, se observa ca Bisericile
nu sint deloc —dupa cum isi inchipuie ca ar fi— izolate de mediul lor, c4,
dimpotrivd, ele traiesc in acesta, si ca ele constituie minunate organe de
reductie, de absorbtie sincretistd a tot ceea ce pastreaza valoarea unui
aliment religios in religiile care il inconjoara. Toate acestea, in vreme ce
tendinta catolica favorizeaza punerea in echilibru, combinarea intr-un tot
coerent a achizitiilor particulare si neaseménitoare. Inci din acest moment,
in Biseric4, se pot intrevedea in germene ratiunile profunde care vor explica
schimbarea radicala a Statului si a societétii in secolul al IV-lea.

137 In adresa Epistolei sale cdtre romani: mpoka@nuévn Tfig dydmmg. (n.a.)

154

BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:51 UTC)


http://www.tcpdf.org

