CAPITOLUL VII
CRESTINISMUL, RELIGIE AUTONOMA

L. — Influentele elenice nu puteau fi evitate de catre religia crestind. — Curentul ioanic. —
Rezistentele iudeo-crestine la paulinism si la ioanism. — Cum au fost depésite putin cite
putin. — Separarea dintre Lege si religie. — Separarea Bisericii si a Sinagogii. — Situatia in
pragul secolului al IV-lea.

II. — Terenul greco-roman. — Temele metafizicii scolare. — Miscarea spiritelor, sub aspect
religios, intre secolele I si IV. — Religia romanai oficiald si sentimentul religios. — Puseul
Orientului. — Sincretismul individualist al secolului al IlI-lea. — Crestinismul se prezintd
ca o religie orientald si se adreseazd individului. — El dezaprobd sincretismul, dar aceasta
nu-i decit o aparenti. - Cum este el insusi sincretism. — Intilnirea sa cu filosofia.

1I1. — Influenta culturii elenice impinge religia in doud directii diferite. — Transformarea
crestinismului in filosofie revelata si perfecti. — Inflorirea gnozelor. — Rolul ereziei in
evolutia doctrinei. — Actiunea ritualismului pagin.

IV. - Infitisarea crestinismului la inceputul secolului al IV-lea. — Este o religie autonoma si
ostild iudaismului. — Regula credintei. — Biserica si Bisericile. — Exclusivismul crestin.

I

Cedind fortei lucrurilor, Paul pliase crestinismul geniului sau speculativ.
Acceptind in avans separarea crestinismului si a iudaismului —pe care
faptele i-o aratau ca inevitabild—, el ii pregatise doctrina. Oricum, actiunile
mediului elenic nu puteau fi evitate de cétre religia crestina, inca din
momentul in care aceasta iesea din Palestina —si noi stim ca acest lucru se
intimplase deja inainte de Paul. Mai ales, era fatal a-i aplica in lumea greaca
procedeele exegezei prin care evreii din Alexandria puneau in acord Legea
lui Moise cu filosofia profand. Era o manierd de philonian, acel asiat
necunoscut care punea in prologul celei de-a IV-a Evanghelii afirmatia c4,
pe pamint, Isus-Mesia fusese o incarnare a Logosului, a Cuvintului lui
Dumnezeu, un principiu de actiune al lui Yahweh -—dupd exegeza
alexandrina— si coetern Lui'®%. Propozitie enormd, care nu duce nicéieri,
decit la a identifica Crucificatul cu o manifestare directa a lui Dumnezeu,

192 Joan, 1, 14: ,Si Cuvintul s-a facut trup si a locuit intre noi, iar noi am vizut gloria lui,
glorie ca a unicului ndscut din Tatdl”. Cuvintul grecesc logos se traduce in textele
neotestamentare prin ‘cuvint’ sau ‘vorbire’. (n.a.)

116

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



adica, logic, cu insusi Dumnezeu, si de aceea, propozitie blasfematorie
pentru un evreu, care nu putea nicicum concepe ca Infinitatea divind, pe
care el nu indriaznea sa o numeasca —de teama c-ar defini-o—, sa se inchida
intre limitele strimte ale unui corp uman. Totodati, insa, este si o propozitie
usor de acordat cu christologia lui Paul, sau, mai bine spus, strins inrudita
cu ea, daca nu uitdim declaratia fundamentald a apostolului: ,,Domnul este
Spiritul”. Pe de alta parte, propozitia este seducéitoare pentru un grec, si pe
placul profundei dorinte a religiei care, tinzind mereu sd mareascé tot mai
mult persoana lui Isus, se silea, aproape fara sia o stie, sa il apropie de
Dumnezeu!

Fara a prevedea incd toate consecintele acestor transpozitii si
augmentari ale religiei celor doisprezece, iudeo-crestinii nu le acceptara pe
toate de buna voie. Mai intii, pentru ca atitea partajari suferite de pretiosul
privilegiu de a fi mostenitori ai Imparitiei —pe care credeau ci il posedi—
facea ca acesta sa se devalorizeze si aproape sa dispard. Apoi, pentru ci ei
erau evrei si pretindeau sa ramina astfel, dupda cum stiau ca fusese si
Invititorul lor. Paul, asadar, avu parte de o opozitie viguroass, pini si in
comunitétile pe care le fondase. Chiar dupd ce cei doisprezece il
recunoscura ca apostol alaturi de ei si, aparent, se resemnara cu concesiile
pe care le reclamase pentru propriii sai convertiti, ei se dedara la ,pocdinte”
care il pusera in incurcéatura uneori. Dinspre legalisti fura lansate impotriva
sa scrieri violente, iar scrisorile sale cétre corinteni si galateni, oricit de
obscure ramin pentru noi in detaliu, ne oferd cel putin o impresie definita
asupra ostilitatii acestor oameni care, daci ar fi putut, ar fi vrut si-l faca sa
treaca drept un eretic impostor. Operele foarte tirzii ale literaturii crestine —
cum sint scrierile atribuite lui Clement romanul, care a trait spre sfirsitul
secolului I-, inca poarta urmele acestei polemici'®.

103 Despre patriarhul Clement, episcop al Romei si primul Périnte apostolic, Tertullian
spune ca a fost consacrat, impreuna cu Linus si cu Cletus, chiar de cétre sfintul Petru, fiind
succesorul acestuia la conducerea Bisericii Romei. Autorul se refera la Epistola lui Clement
cdtre corinteni, care, in Biserica primitiva, incd era cititd, si care este unul dintre cele mai
vechi documente crestine autentice, neincluse in Noul Testament. Epistola este scrisa la
sfirsitul secolului I, si are in centru disputa privitoare la autoritatea preotilor si a episcopilor

117

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



In plus, teologia din prologul ioanic provoac, si ea, serioase proteste.
Totusi, inca de la sfirsitul generatiei apostolice, s-ar fi putut prevedea fara
gres in favoarea cui se pregatea viitorul.

Intr-adevir, inca din acele timpuri, trebuia sa se admita ca reintoarcerea
Domnului, parousia'® —a cérei intirziere, in mod hotérit, se prelungea cam
mult— ar putea si se faca asteptata inca mult timp, in asa fel incit tot
continuind sa vorbeascd despre ea, incepeau s-o faca s nu mai ddinuie,
deposedind-o treptat de locul central pe care, la inceput, il ocupa in cadrul
religiei. In rest, tabloul eshatologic in care aceasta se incadra nu seducea
deloc imaginatia greco-romanilor la fel ca pe cea a evreilor.

Vechile lor convingeri dualiste, aplecarea lor citre spiritualism, fii
impiedicau sda acorde o simpatie totala credintei in invierea carnii,
materialititii Imparatiei mesianice, in care se complicea gindirea evreiasca.
Intrucit convertitii din striinitate formau majoritatea coplesitoare a
credinciosilor, iar propaganda crestina nu avea sanse sa reuseascd decit in
rindul oamenilor din care acestia proveneau, in conformitate cu aspiratiile
acestora se va preciza si dezvolta ceea ce, in curind, se va numi regula

71105

credintei'®. Pentru ca propozitiile sfintului Paul sau ale celui de-al IV-lea

(termeni pe care ii foloseste alternativ, céci in unele Biserici, precum in Egipt, distinctia
incd nu se facuse) fata de diaconi. Clement sustine cé preotii si episcopii isi trag autoritatea
de conducatori ai Bisericilor de la apostoli, rolul diaconilor fiind acela de a-i servi pe cei
dintii. (n.trad.)

104 Termenul provine din gr. mopoucia ‘prezentd fizicd, starea unui lucru, ocazie,
proprietiti, bunuri, actiunea de a se prezenta, venire’, fiind utilizat de catre autorii
precrestini. El apare in Vechiul si in Noul Testament cu sensul siu obisnuit. In acesta din
urm4, ins3, el este folosit si cu referire la ce-a de-a doua venire a lui Isus (lat. advent fiind
sinonim, aici, cu gr. parousia). (n.trad.)

105 Regula credintei (lat. regula fidei sau analogia fidei) este un concept necesar, cu aparitie
si dezvoltare istorica, prin care se incearca a se raspunde nevoilor obiective si imperative pe
care comunitatea si sistemul religios le au. Nucleul conceptului se giseste inca la Paul, care
incearca si ofere raspuns concret, clar si durabil unor probleme din Biserica primara. In
Epistola cdtre romani, 12, 6 apare: ,avind insd daruri felurite, dupd harul ce ni s-a dat:
profetie?: dupd mdsura credintei” (kotd Tiv dvoroyiav Tfig mioTews; secundum rationem
fidei), masura, canonul, regula credintei fiind autoritatea suprema si cel mai inalt standard
al credintei. De altfel, prin toatd activitatea sa, confruntindu-se tocmai cu diversitatea de

118

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



evanghelist, raspundeau dorintelor lor inconstiente, putem crede ca
speculatia christologicd, care depasea deja credinta celor doisprezece, nu
facea decit sd se amplifice, de acum inainte ocupind mult loc in crezul
crestin.

In acelasi timp, divortul dintre Biserica si Sinagogi este incheiat, in fapt,
iar cei fideli lui Isus incep sd vorbeascd despre evrei in termeni care, fara
indoiald c l-ar fi surprins pe Invatitor. Curind, ei vor nega faptul ci acestia
inteleg, citusi de putin, Adevarul si chiar Legea mozaicid'®. Comunitatile

cultura, spiritualitate, mentalitate, intelegere, mediu etc., Paul a incercat sa traseze reguli
clare, inteligibile, usor de apelat, care si confere unitate si si fereascd de capcanele
rationamentelor si analogiilor gresite. Tertullian, in De Praescriptione Haereticorum, va
utiliza sintagma regula fidei, socotind ca aici se afla nucleul dur al invataturii crestine. Fara
a o folosi, Irineu, in lupta sa impotriva gnosticilor (din Adversus Haereses), va exemplifica
notiunea si va sublinia importanta ei privitor la unitatea invataturilor apostolice si a
credintei. In Biserica crestina primitiva, regula credintei, asa cum apare la Irineu, se referi
la credinta intr-un Dumnezeu atotputernic —care a facut cerul, pdmintul, apele si toate cele
ce se afla in acestea—, in Isus Christos —Fiul lui Dumnezeu, care s-a intrupat pentru
mintuirea oamenilor—, in Duhul sfint care, prin proroci, a ficut oamenilor cunoscut planul
mintuirii, al nasterii Mintuitorului din Fecioara Maria, Patimile si invierea din morti,
ridicarea la cer a Domnului Isus Christos, a doua venire a lui in gloria Tatilui, pentru a
judeca pe cei vii si pe cei morti. Augustin si Toma d’Aquino vor observa cé, uneori, este
posibil ca regula credintei sd intre in contrast cu regula fiintei.

Poate ci una dintre cele mai importante cauze a deosebirilor dintre diferitele Biserici
(confesiuni), provine tocmai din faptul ca, acceptind necesitatea unei regule a credintei, ele
s-au raportat la lucruri sensibil diferite. Altfel, daca in Biserica Catolica si in cea Ortodoxa,
Biblia si traditia sacra, dau regula credintei, in Bisericile Protestante, cu variatii, regula
credintei se identifica cu Scriptura (sola Scriptura). (n.trad.)

106 Epistola numité a lui Barnaba, violent antievreiasc, este, foarte probabil, o micé scriere
alexandring, provenind din intervalul 117-130. Cu mai bine de cincizeci de ani inainte, insa,
autorul sirian al Didachiilor, ii numeste deja pe evrei ipocritii. (n.a.)

Epistola aceasta este continutid in Codex Sinaiticus (secolul al IV-lea), ea fiind citata de
Clement alexandrinul, Origenes, Eusebiu din Cezareea, si se adreseazi crestinilor neevrei.
Textul dateazd de la inceputul secolului al II-lea, cind iudaismul cunoscuse un reviriment —
dat si de toleranta lui Hadrian—, lucru de natura sa ingrijoreze pe crestini, nu neaparat din
antisemitism. Epistola incearcd sa demonstreze cd iudeii au inteles Torah in mod gresit,
prin reinterpretérile, in manierd alegoricé sau simbolistd, autorul epistolei aritind cd multe
dintre prescriptiile Torei, intregul sistem sacrificial si ceremonial au alt sens si alt scop

119

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



facute de apostoli si de discipolii lor evrei, ele insele recrutate dintre
oamenii de practicd evreiasca —si care incd subzista in Siria, in Egipt, poate
la Roma-, rdmase mici si sirace, sint depasite de catre marile Biserici
populate de fostii pagini. Pentru céa incearca sa pastreze invatitura pe care
au primit-o de la cei ce il cunoscusera pe Domnul, ele se expun la acuzatia
de a gindi sdrdcdcios asupra sa. Acest moment este aproape de cel in care
majoritatea crestinilor vor refuza celorlalti dreptul de a pretinde partea lor

de mintuire. Sfintul Iustin'®”

va scrie spre anul 160 ca —dupa parerea sa—
crestinii care continud sid urmeze prescriptiile iudaice vor fi salvati, dar cu
conditia s nu caute a impune cuiva practicile lor, dupa care va adauga ca
majoritatea credinciosilor nu ar vrea sa aiba relatii cu ei'®. In realitate,
crestinii greco-romani nu se mai simteau legati de Israel si dideau Legii —
despre care Christos spusese ca el nu i-ar schimba o iotd— o interpretare pur
simbolica.

In acelasi timp, comunititile crestine —in mod hotirit separate de
sinagogi— incepusera deja sd se organizeze pentru a trai. Mai intii, ele isi
aleserd administratori temporali, insarcinati sd vegheze la interesele lor
materiale si la mentinerea ordinii in sinul lor, in vreme ce Sfintul Duh
anima pe inspiratii care sustin si raspindesc credinta. Apoi, simtind nevoia
de a se stabiliza, vor incepe sa devina neincrezatori in initiativele
inspiratilor, incercind sa introduca mai multd regularitate in administrarea

decit cele avute in vedere de citre evrei —ca urmare a neintelegerii. Concluzia este ca, in
esentd, evreii nu au fost niciodatd in acord cu Dumnezeu, crestinii fiind poporul care
reuseste s atinga acest tel. Prin multe dintre remarcile ficute in epistold, se poate observa
ca, de fapt, tinta o constituie sectele eretice ale crestinilor iudaizanti. In acea perioada,
luptele cel mai aprige se duceau intre conceptia celor care incercau sd implanteze
crestinismul in Europa, prin compromisul cu civilizatia greacé si renuntarea la o serie de
elemente semite si asiate, si a celor care tineau si pastreze respectivele elemente. (n.trad.)
197 Tustin din Cezareea (103-165), martir din vremea lui Marc Aureliu, provenit dintre
pagini, filosof apreciat si mentionat de numerosi autori crestini pentru lupta sa impotriva
ereziilor, precum si pentru textele sale asupra mai multor concepte teologice, in care
incearca, din perspectiva filosoficd, sd contribuie la inchegarea unui sistem teologic.
(n.trad.)

198 Dialogul cu Tryphon, 47. (n.a.)

120

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



intereselor spirituale. Cam in vremea cind se va stinge generatia care-i
cunoscuse pe apostoli va aparea episcopatul monarhic.

Cu alte cuvinte, in pragul celui de-al doilea secol, crestinismul se
prezintd deja ca o religie independentd —desigur, putin incoerenta— si ale
carei dogme, rituri si institutii nu depésesc incé statutul elementar, dar care
are constiinta deplind si nu se mai confunda cu iudaismul. Deja se afla
destul de departe de gindirea lui Isus si de cea a celor doisprezece, si, de
acum inainte, el pretinde sid ofere viata eterna tuturor oamenilor, fara
distinctie de rasa ori de conditie sociala.

II

Stim cd terenul greco-roman, in vremea in care speranta crestina
ajungea la el, nu era un loc pustiu. Aici se manifesta o gindire religioasa —
incoerentd, ce-i drept, daca ne gindim la faptul cg, in functie de indivizi, se
referea la diferite lucruri, sau invers, peste care cauta si suprapunda mai
multe lucruri diferite— dar oricum vie, si prea putin dispusa sa se lase
eliminati fara a reactiona. In clasele ignorante, in care aceasta se confunda
prea ades cu superstitia, gasea sprijin solid in multimea de obiceie si de
prejudeciti, aproape imposibil de dezridicinat. In mediile luminate, ea
putea, de asemenea, conta pe puterea obisnuintei, si, in plus, avea un ajutor
eficace in educatia intelectuala. De la un capit la altul al imperiului, scolile
dadeau copiilor aceleasi forme spirituale, si le inculcau aceleasi procedee si
modalitati de a rationa, aceeasi cultura generala, in functie de care gindirea
lor religioasd se organiza negresit. S& remarcam neintirziat —deoarece este
vorba despre un lucru capital- ca cultura din timpul cezarilor riaminea
aproape exclusiv literara. Din doud discipline pe care le urma un tinar
instruit pentru a-si perfectiona educatia, una, retorica, nu pretindea sa-1
invete decit arta de a combina ideile si cuvintele; cealaltd, filosofia, care
tindea sa-i dezvaluie lumea, si-i dea explicatia vietii, si-i fundeze principiile
si regulile moralei, nu se sprijinea pe nici o stiinta pozitivd. Sensul
experientei demonstrative, pe care geniul grec il patrunsese odinioara, se
pierduse si se repetau, ca adevaruri de fapt, un numar mare de absurditati,
pe care o examinare atentd si rapida le-ar fi desfiintat. De o parte, un

121

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



empirism incoerent, de alta pseudo-doctrine fizice, in intregime in aer;
totalizind, acestea erau, in acele timpuri, stiintele naturii. De aceea, filosofia
—fecunda in consideratii morale, juste, ingenioase, chiar elocvente, dar prost
relationate cu realitatea— se dispersa in mai multe sisteme metafizice,
interesante ca constructii intelectuale, dar pur arbitrare. De altminteri, de
mult timp fondate de cétre ginditorii Greciei, acestea erau reduse la a nu
mai fi decit teme asupra carora ,,maestrii” executau variatiuni mai mult sau
mai putin personale. Tocmai pentru ca ramineau straine faptelor pozitive,
aceste teme puteau fi transpuse destul de usor si, totodatd, se puteau
accepta dezvoltéri foarte straine spiritului primilor lor autori. Philon'® le
ansamblase cu principalele postulate ale Legii evreiesti. Filosofii neo-
platonicieni extrasera din ele un soi de religie revelata, astfel incit chiar si
doctorii crestini din Alexandria le combinaré cu afirmatiile religiei lor, iar
din acest amestec aparu o dogmatica noud. In sine, ei se dovedeau incapabili
in a se apara impotriva intreprinderilor aseméanatoare; pe de alta parte, erau
atit de bine inrddacinate in mintea oamenilor cultivati si atit de larg
acceptate ca adeviaruri comune, chiar printre cei mai mari ignoranti, incit
orice explicatie a lumii, a vietii si a destinului uman, orice religie, trebuia sa
se bizuie pe ele.

199 Philon din Alexandria (20 i.e.n.-50 e.n.), evreu elenist, erudit si filosof biblist, socotea ci
accesul la adevar poate fi dat doar in urma studiului enciclopedic al stiintelor. Pe urmele
stoicilor, va folosi metoda alegoricd pentru a interpreta Biblia din perspectiva filosofici,
incercind sa armonizeze filosofia greaca cu iudaismul, insa ficind din metoda filosofica o
cale pentru a justifica credintele religiei iudaice si socotind Biblia a fi sursa si tiparul
Adevirului emanat de citre Divinitate. A contribuit la intemeierea crestinismului tocmai
prin aceastd combinare a ideilor teologice iudaice cu cele din misteriile grecesti. Mai mult,
Biblia nefiind canonizata si stabilitd inca in cadre fixe, datoritd adnotirilor pe care le-a
facut uneori, este greu de stiut cit datoreazad textul biblic contributiilor lui Philon din
Alexandria. Conceptia sa asupra Logosului si a lui Dumnezeu ca principiu creator a
influentat crestinismul timpuriu, el socotind cd Logosul a fost tiparul, planul pe care
Dumnezeu a creat lumea. A fost influentat de platonism, de neopitagoreism, de stoicism,
de aristotelism, de citre oratorii, istoricii si poetii greci, viziunea sa, desi destul de
armonioasd, fiind eclectica. (n.trad.)

122

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



S& mai tinem seama c3, introdus in lumea greco-romana in secolul I,
crestinismul nu s-a inrddéacinat puternic decit in secolul al II-lea, si nu s-a
dezvoltat peste tot decit in secolul al III-lea Or, ceea ce numim ,spirit
public”, in tot acest timp nu a ramas in aceeasi pozitie in raport cu cele ale
filosofiei si religiei. Pastrind diferentele intre honestiores si la humiliares'®,
el s-a modificat in sinul acestor doud categorii. Dacd crestinismul a facut
asemenea progrese in secolul al Ill-lea, putem gindi ca schimbarea s-a
petrecut in conformitate cu interesul sau.

In momentul in care Imperiul inlocuieste Republica''!

, religia oficiala a
greco-romanilor este deja un sincretism, o combinatie —de dupa cucerirea
Orientului grec de citre Roma- intre zeii invingétorilor si cei ai invinsilor.
Oamenii instruiti nu mai cred in ea, dar o respectd in public si, cind este
nevoie, participa la riturile sale, pentru cé ei continud sa o creadd necesara
poporului, ale carui apetite si instincte periculoase le contine. Mai fac astfel
deoarece nu uitd ca Cetatea antica se sprijinea pe ea odinioara, ca eforturile
fecunde ale stramosilor au fost sustinute prin ea, ca ea marcheaza inca —
prin ceea ce are particular roman— legdtura vizibila care-i uneste pe
cetatenii Orasului. Mai mult sau mai putin profund, scepticismul lor solicita

alimentul metafizic de care nu se pot lipsi: de obicei stoicismul sau

110 Fste vorba despre cele doud rinduri de clase sociale din imperiu. Desi, de-a lungul
timpului, acestea au cunoscut felurite modificéri la interior, in esent4, ele si-au pastrat
caracterul stratificat, impreuna cu unele dintre privilegii si, mai ales, prestigiul pe care il
aveau in societate. (n.trad.)

11 Fondatd, conform traditiei, pe la 753 i.e.n., Roma cunoaste mai intii o perioadi de
regalitate. Clasele superioare (nobiliard si preoteasca) sint dominate de citre etrusci, din
rindul cirora provine si regele. La sfirsitul secolului al V-lea, latinii si sabinii vor dobindi
puterea, inlaturind pe ultimul rege etrusc (al saptelea), vor crea o constitutie care prevede
separatia puterilor in Stat, conducerea fiind asiguratd de doi consuli alesi anual cu ajutorul
unor magistrati si a unei adundri a patricienilor, senatul. Dupé perioade de prosperitate si
de pericol, Caius Iulius Caesar hotaraste si ia friiele puterii in miinile sale, dar este ucis (in
anul 44 i.e.n.) de un grup care se opunea ideii de absolutism. Dupa o perioada de lupte
pentru putere, in anul 31 i.e.n. Octavian, fiul adoptiv al lui Caesar preia puterea, isi ia
numele de Augustus si, cu toate ca, formal, sustine ca forma de guvernamint este republica,
el detine puterea absoluta in cadrul a ceea ce a numit Principat. Dupa moartea sa, urmasul
sau, Tiberius, va fonda dinastia [ulio-Claudini si Imperiul. (n.trad.)

123

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



epicureismul, si asta conform caracterului lor individual si doctrinelor
diverselor scoli filosofice. In ceea ce priveste oamenii de joasi conditie,
acestia ramin inrobiti micilor zei si vrijitorilor. Intre timp, religiile cu
misterii, mistice si senzuale ale Orientului, deja implantate in imperiu, isi
incearca treptat norocul. Augustus trece in planul sdu de ansamblu al
restaurdrii Statului completa restabilire a religiei romane, dar, crezind ca ar
fi posibil sa oblige oamenii ca in acelasi timp sa-si infrineze sentimentul
religios, cind ei deja posedd inca unul, in formele trecutului, sau sa redea
credinta celor ce o pierduserad, el se lasa prada unei iluzii bizare. Orice ar fi
gindit despre asta, el nu a reusit cu adevirat decit sa restabileasca, in
integritatea lor, cultul si templele, si, paralel, intari valoarea civicd a riturilor
oficiale. Adevaratul patriotism, sau doar simplul loialism, presupuneau de
acum inainte devotiunea catre numen Augusti si zeitei Romei''2.

12 Continuind mostenirea indo-europeana si adaptind-o realititilor si evolutiilor proprii,
precum si tipului de societate creat, romanii si-au intemeiat statul pe care il vor inventa si
construi pe autoritatea capului de familie (pater familias), investit si cu indatoriri
religioase, el fiind preotul si custodele larilor si penatilor, zeitati ale ciminului si neamului.
La rindul ei, familia trebuia sa cultive pe stramos, in cadrul cultului geniului (conceput ca
spirit protector si fortd regeneratoare care avea griji de trib). Alaturi de acestia, erau
fundamentali pentru binele comunitatii zei precum Vesta, care se ingrijea de continuitatea
neamului si a urbei. De la inceputurile ei, Roma nu se inchinase oamenilor, urise regalitatea
si orice formd de monarhie ori de putere care nu poate fi usor controlati ori inlocuita.
Intr-un Stat expansionist, cu energiile depuse in slujba binelui neamului si a comunititii,
chiar marile victorii, desi sidrbatorite impreund cu indivizii care le adusesera, erau dedicate
zeilor, in special lui Jupiter Capitolinul. In acest context, cultul imparatului apare ca o
necesitate istoricd, instituita pe vremea lui Augustus, si datd de faptul ca imperiul ajunsese
s inglobeze o diversitate etnicd nemaiintilnita, impératul avind a pastra echilibrul intre
senat si popor, a asigura bunul mers al treburilor publice, spre a genera pacea si
prosperitatea imperiului. Solutia avea in vedere unitatea imperiului si a maselor etnice care
il constituiau, asigurarea respectului fatd de niste simboluri comune. Dincolo de formele in
care, de-a lungul timpului, s-a manifestat cultul impératului, precum si de reactiile
diferitelor categorii populare, sociale si etnice, rolul cultului imparatului a rdmas unul civil
si, mai ales, cu mizi civild, impietatea nefiind una referitoare la Divinitate, ci una care
afecta bazele Statului roman. La urma urmelor, cultul stramosilor neamului si al zeilor
protectori si datitori de energii doar cipitase alte aparente si o noud extensie. Solutia
aceasta era o alternativa la imprejurarea istoricd noud, in urma careia nu mai era posibil sd

124

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



O asemenea religie consta in citeva ceremonii, ea fiind lipsita de orice
teologie, de o adevarata dogmaticd, si nu putea pretinde ca alimenteaza un
sentiment religios viu, fie el cit de mic. Or, din vremea lui Tiberiu pind in
cea a lui Nerva, sub presiunea Orientului —favorizata de insuficienta
stiintei— si sub influenta relelor de diverse feluri care ii pusera la incercare si
ii coplesira pe oameni (stoicismul neputind feri decit o mica elitd), s-a
intimplat ca sentimentul sd recistige un loc tot mai mare in constiinta
greco-romanilor. Acesta se amplifica si deveni mult mai exigent decit in
trecut. Chiar in clasele luminate, scepticismul fu repede depasit de
puternicele aspiratii spre o viatd religioasa profunda, iar stoicismul dadu
inapoi rapid in fata platonismului, mai plastic, mai usor de umplut cu
religiozitate. Daca este oarecare exagerare in a spune ca Marc Aureliu a fost
ultimul dintre stoici, ramine adevarat cd declinul domniei sale marcheaza
completa decadentd a doctrinei céareia nobilul imparat tocmai ii daduse
suprema stralucire. De acum inainte, lumea pagina este coapta pentru

113

devotiune. Venirea, o data cu Sever'’, a printilor africani si sirieni,

se aiba in vedere un cult al stramosilor sau al unor divinitati ficind parte dintr-un fond
vechi si comun, dat de caracterul etnic sau cutumiar decurgind dintr-o indelungati
convietuire impreund. Toate schimbarile care se vor produce in diferite perioade ale
imperiului —inclusiv edictul lui Caracala, din 212, prin care se acorda cetitenie romana
tuturor locuitorilor néscuti in imperiu— constituie, in fapt, masuri cu caracter politic, de
naturd a rezolva probleme concrete cu care imperiul se confrunta. Opozitia crestinismului
si a capilor sai fata de cultul imparatului tine de inflexibilitatea formala ce caracteriza in
mod genetic noua religie, lucru pe care intilnirea cu filosofia greaca il va atenua
considerabil. (n.trad.)

13 Tntre 193 si 235 imperiul este condus de o dinastie de origine africana, intemeiata de
catre generalul Lucius Septimius Severus (193-211). Constantele dinastiei au fost marea
apropiere fatd de armata si de militari si continuarea persecutiilor fati de crestini si evrei.
Dincolo de acestea, doar intemeietorul dinastiei si ultimul reprezentant (Alexianus Severus,
222-235) s-au caracterizat prin oarecari realizéri si echilibru, ceilalti remarcindu-se prin
excentricitati si cruzimi. Chiar daci intemeietorul are citeva realizari (efemere, de altfel) in
plan militar si citeva realizdri mérunte in plan administrativ, nivelul acestuia, ca
administrator al imperiului si prim politician (cel mai ridicat intre Severi) este profund
marcat de lipsa educatiei si capacititilor necesare unui impérat roman. O altd constanti a
dinastiei a fost implicarea femeilor in treburile imperiului (incepind cu Iulia Domna, sotia

125

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



dominatia femeilor patrunse de pietatea mistica a Orientului, au favorizat
rapida dezvoltare a acesteia, si secolul al III-lea i-a cunoscut toate formele —
de la cele mai grosiere, strins inrudite cu superstitia pura, pind la cele mai
rafinate, cizelate de reflexiile unei filosofii de acum inainte orientate catre
divin.

Religiile de Stat, dupa formula pe care toatd antichitatea a cunoscut-o,
se reduceau doar la religia imparatului, acum cind nationalitatile —
autonome odinioara pe teritoriul astazi cucerit de catre Roma- erau
absorbite de aceasta. De aici inainte, sentimentul religios cel mai viu se
aplica in intregime mintuirii individului. Toate credintele si toate cultele isi
avura atunci credinciosii lor. Acestia le adaptau dorintei lor intense pentru
un viitor plin de fericirea eternd, intr-un dincolo misterios. Din aceasta
imensa materie religioasd, pietatea fiecaruia isi croia o religie pe mésura sa,
iar pentru a-si construi un credo practic, combina in mod obisnuit afirmatii
ale religiei si ale riturilor de diferite origini.

Incepind cu secolul I, crestinismul se prezenta ca o religie orientala,
misticd si practicd totodatd, pe de o parte bazata pe revelatia divina si
promitind mintuirea eterna printr-un mediator atotputernic, pe de alta
parte pretinzind a instaura pe pamint o viatd noud, plina de iubire si virtute.
Avea, asadar, sanse de a plicea oamenilor cuprinsi de aceleasi dorinte ca si
cei carora le aducea realizarea; totodatd, exclusivismul sdu trebuia sa faca
rau sortii sale inainte de a i-o asigura. Acesta se ardta rebel la orice
sincretism, dar incd era foarte simplu in dogma si in practica sa —asadar
foarte plastic—, si putea primi si asimila —aproape fara a-si da seama—
elementele cele mai raspindite pe teritoriul roman: aspiratiile religioase si
uzantele rituale. Mai mult, nu era capabil sa scape acestora si, daca in
secolul al III-lea, este in stare sa facd fatd cu succes oricarui sincretism
pagin, este pentru cd el insusi a devenit un sincretism in care se regasesc

lui Septimius, trecind prin Iulia Maesa, sora acesteia si fiicele celei din urma, Iulia
Soaemias, mama lui Elgabalus si Iulia Avita mamaea, mama lui Alexianus Severus). In mod
inevitabil, la capétul dinastiei, imperiul va intra intr-o criza politica, economica si militara,
dominatd de dezordine, revolte, razboi civil, siricie, imparati slabi si domnii scurte.
(n.trad.)

126

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



toate ideile fecunde, toate riturile esentiale ale religiozitatii pagine.
Crestinismul le-a combinat si armonizat in asa fel incit se poate ridica
singur, inaintea credintelor si practicilor incoerente ale adversarilor, fara ca,
sub vreun aspect important, sa le para inferior.

Acest travaliu capital de absorbtie —care ne permite sa intelegem ca a
existat un moment in care crestinismul a putut trezi numeroase si active
simpatii in lumea greco-romand— s-a produs lent si mereu in raport cu
cresterea credintei de-a lungul diverselor paturi ale societatii pagine —in
care, tocmai am aratat, mentalitatea religioasd n-a fost niciodata si peste tot
aceeasi. De la fiecare din aceste paturi sociale religia va lua cite ceva, si
fiecareia 1i va datora acel soi de ierarhie care inca mai existd in Biserica —
lucru care se observa inca din clipa in care dogmatica crestina a inceput a se
intemeia—, si care conduce pe o panta imperceptibila, de la credinta
ignorantilor la credinta filosofici a intelectualilor.

Predicatorii crestini s-au adresat mai intii oamenilor de joasa conditie —
semenii lor strdini— si, la drept vorbind, alaturi de acestia, consolatoare,
fraterna si egalitara, doctrina avea cele mai mari sanse in a se bucura de o
bund primire. Cu toate acestea, nu trebuie exagerat: Paul si discipolii sdi au
predicat prozelitilor evrei, iar acestia nu erau cu totii humiliores; apoi, exista
un numir mare de femei din clasele de sus dar, cu sigurantd, si citiva
barbati. Acestea sint temeiuri pentru a crede ca mai multi dintre ei au fost
convertiti la credintd. Nu este mai putin adevarat cd, pind in vremea

Antoninilor', honestiores nu au format niciodatd mai mult decit o

114 Precedind dinastiei Severilor, dinastia Antonind urmeaza dinastiei Nerva-Traian, prin
adoptarea de citre Hadrian a lui Antoninus Pius, care avea obligatia de a adopta, la rindul
sdu, pe Marcus Aurelius si Lucius Verus. Fiind in fruntea Romei intre 138 si 192, Antoninii
se vor remarca prin abilitati politice, militare, de administratori ai imperiului, bunéicredinta
si echilibru in actiuni, rezultate bune, in general perioada putind fi caracterizati ca una de
dictatura luminatd, in interesul exclusiv al imperiului. Primul dintre ei, Antoninus Pius,
domnind mai mult decit Tiberius, a péstrat cit a putut de mult institutiile functionale
create de citre Hadrian, a ameliorat felurite legi (usurind eliberarea sclavilor, stabilind ca
orice acuzat este nevinovat pina la pronuntarea unei sentinte judecatoresti care stabileste
contrariul) si, in general, a condus cu multd diplomatie si fermitate, impunindu-se cu
autoritatea creatd prin calitatea si eficienta deciziilor sale, fiind admirat si respectat pentru

127

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



minoritate infima in Bisericd. Cei care constituiau fondul Bisericii erau
sclavii si muncitorii si, cum in acele vremuri, fiecare nou crestin adauga o
unitate la lista misionarilor, crestinismul continua sa recruteze mai ales
dintre humiliores. Prin sclavi, ins4, el atinse femeile libere —stapinele lor— si,
accidental, atrase atentia citorva barbati instruiti, aflati in cautarea
adevarului divin. Gratie celor dintii, se insinua in clasele inalte, gratie
celorlalti —in cursul secolului al II-lea— el lud contact cu filosofia,
consecintele acestei intilniri fiind incalculabile.

Oameni precum lustin, Tatian'® sau Tertullian'’® veneau catre
crestinism deoarece convertirea lor era urmarea logicd a unei crize

modalititile echilibrate in care crea, impunea si aplica deciziile cu solutiile cele mai bune
pentru imperiu. In vremea sa a domnit pacea, chiar daca s-au produs mici interventii
militare pentru restabilirea ordinei in imperiu (Iudeea, Mauritania, Britannia, Dacia). A fost
patron al artelor si stiintelor, prieten cu rabi Iudah. Stilul sdu de domnie poate fi rezumat
prin ultimul cuvint pe care l-a rostit: ,aequanimitas”. Urmatorul Antonin, Marcus Aurelius,
cel mai mare filosof stoic, care a incercat sa péstreze cuvintul de ordine al inaintasului sau,
a avut parte de o perioadd marcata de conflicte militare, si-a urmat si indeplinit indatoririle
de imparat, socotind, ins4, ca este o treaba incompatibild cu apetenta sa pentru filosofie. La
insistentele sale, a domnit alaturi de Lucius Verus. In plan administrativ si juridic a facut o
serie de reforme prin care a ajustat organizarea si functionarea imperiului la dinamica
realitétii vremii. Ultimul dintre Antonini si primul dintre porphyrogeneti, Commodus, desi
a beneficiat de o educatie intelectuald si militard aleasd, fiind pregitit pentru a deveni
impdrat si asociat la domnie cu tatdl siu, poate fi socotit cel in vremea céruia incepe
decaderea imperiului roman. Spre deosebire de predecesorii sdi, nu are interes pentru
administratie si drept (pe care nici nu le stipineste prea bine), are tendinta de a lua hotariri
arbitrare, nejustificate si care se dovedesc ddunétoare treburilor publice, in general, fiind
abuziv in actele sale. Megaloman, las, coborindu-se pina la a lupta in arena gladiatorilor
(unde isi exercita cruzimea asupra soldatilor romani raniti sau infirmi, precum si asupra
cetatenilor romani infirmi), schimbind pind si numele Romei, Commodus va sfirsi ucis,
numele fiindu-i supus dezonoarei. (n.trad.)

115 Tatian asirianul (aprox. 120-180), elev al lui Iustin din Cezareea, scriitor si teolog crestin
care a scris o parafrazd a Evangheliilor, Diatessaron, ce a devenit textul standard in
comunitétile de crestini vorbitori de siriac, pina secolul al V-lea, la momentul traducerii
acestora in Peshitta, versiunea siriacd a Noului Testament. Conceptia sa este puternic
monoteista, sustinind cd sufletul uman are, in mod natural si organic, credintd in
Dumnezeu, deciderea aducindu-l la politeism. Monoteismul inseamni ridicarea de la
lumea materiala si iesirea de sub stapinirea regulilor demonice, la unitatea cu Dumnezeu,

128

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



interioare. Ei aveau aspiratii pe care filosofia singura nu le putea satisface,
probleme pe care aceasta nu le putea rezolva, religia crestind raspunzind
unora si satisfacindu-le pe celelalte. Din ziua in care deveneau crestini, insa,
chiar daca asemenea oameni isi renegau tot trecutul gindirii lor, nu se
puteau debarasa de educatia lor, de obiceiurile lor spirituale, de procedeele
lor de a gindi, de cuceririle lor intelectuale si filosofice. Fie ca isi dddeau
limpede seama, fie ca simteau in mod confuz, religia pe care o adoptasera le
parea saracd, nu in fondul ei, pe care il socoteau insondabil precum infinitul,
ci in expresia ei, iar cind vorbeau despre ea, in mod irezistibil tindeau sa-i
acorde trasaturile unei filosofii revelate. Cu procedeele lor de scoald, o
consolidau in partea ei de apologeticd, iar cu reflectii sau explicatii pe care
concluziile lor metafizice anterioare le sugerau —in prezenta postulatelor
crestine—, o intdreau in partea ei de dogmatica.

Deschis atit cit se putea —datorita incertitudinilor de ordin dogmatic— la
influente de acest gen, si inmlddiat pe cit fusese deja prin speculatia
paulinicd si ioanica, crestinismul generatiei post-apostolice nu le prevazuse

care este spiritul cel mai pur. Tatian socoteste ca omul se poate ridica prin vointd, imaginea
lui Dumnezeu reflectindu-se in om prin spirit. In ceea ce priveste creatia, aceasta s-a
infaptuit prin dynamis logike, puterea cuvintului, Dumnezeu eliberind Logosul, care a
generat materia din care, apoi, toate s-au facut. (n.trad.)

116 Quintus Septimius Florens Tertullianus (aprox. 160-aprox.220), primul autor crestin
care a scris un corpus detaliat al literaturii crestine latine, supranumit ,péarintele
crestinatétii latine” si ,fondatorul teologiei occidentale”, apologet si polemist redutabil
impotriva ereziilor, teoretician al dogmei Sfintei treimi ,tres Personae, una Substantia”,
poliglot cu o solida educatie, brusc convertit la crestinism in urma unui eveniment
puternic, a trecut prin montanism, si-a fondat propria grupare religioasd, dar a continuat sa
lupte impotriva ereziilor, in special a celor gnostice. S-a pronuntat extrem de vehement la
adresa practicilor si moravurilor vremii, a cultului imparatului, indemnind la rezistenta si,
practic, la sacrificiul de sine (al altora). Spirit polemist pinid dincolo de orice limiti,
Tertullian gaseste mereu ceva de atacat sau de dispretuit (inclusiv filosofia clasica greaca),
indiferent de mize (de la cocosul jertfit de Socrate lui Asclepios, pind la a-i socoti pe
filosofii greci ca patriarhi premergétori ai ereticilor). Totodata, se pronunté asupra tuturor
chestiunilor pe care le intilneste in cale, influentind mult ginditorii care vor urma. Faptul
acesta face ca multe dintre ideile sale sd se impleteasca strins in conceptiile Bisericii.
(n.trad.)

129

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



pe acestea deloc, si nu detinea vreun mijloc nici de a le tria, nici de a le
disciplina. De aceea, la inceput, ele s-au exersat asupra sa intr-un mod pe cit
de confuz, pe atit de intens, si a trebuit sa treaca ceva timp pina cind masa
de credinciosi —mereu lentd in a constientiza cu claritate realitatea— sa-si
dea seama ca acestea impingeau religia in doua directii foarte diferite.

111

Una tindea sd imprumute din cultura elenica toate notiunile
susceptibile de a face mai profunda si mai frumoasid doctrina crestina
initiald. Desigur, asimilarea nu era impiedicatd de scrupule exagerate, iar
logica —nu mai mult decit realitatea faptelor— nu era mereu in perfect acord
cu acestea —textele nici atit—, dar intentia cel putin, era de natura a linisti.
Aceasta nu cauta decit sa adapteze afirmatiile cele mai interesante ale
gindirii grecesti la exigentele solicitate de postulatele sale fundamentale,
unele modificindu-le pe celelalte pind la a le face mai degraba de
nerecunoscut. Transformarea se producea destul de lent, pentru a nu soca
deloc, si, mai ales, ea opera in conformitate cu aspiratiile mai mult sau mai
putin constiente ale maselor de credinciosi. Dacd li s-ar fi spus celor
doisprezece ca Isus il incarnase pe Dumnezeu, mai intii nu ar fi inteles, apoi
ar fi protestat impotriva groaznicei primejdii de pacat. Probabil ca ar
accepta, insd, ce a spus Paul despre El: cd fusese un Om celest si ca
incarnase Spiritul, Pneuma'’ lui Dumnezeu. Aceasta era prima etapa a unei
augmentari pe care religia o dorea cu ardoare, si care va apropia treptat si
pina la completa asimilare, pe Christos de Dumnezeu. Aceasta tendinta, din

117 Preluindu-1 din scrierile medicale (unde se referea la un curent de aer in miscare,
respiratie, suflu), stoicii vor face din pneuma un concept central al filosofiei lor despre
Univers. La ei, pneuma este principiul activ care organizeaza materia (principiul pasiv),
fiind de provenientd divind. Pneuma poartd cu sine si logosul, care este legiferator si
rationalizant, si care se impune materiei. Conceptia cosmologica a stoicilor se apropie de
unele ipoteze actuale din fizica Universului, intrucit ei socoteau cé Universul este o forma
de existentd a pneumei, el se genereaza si distruge ciclic, dupd ecpiroza urmind
apocatastaza, cind totul revine la si in Zeul suprem (existenta in sine si spiritul ordonator),
care, printr-un nou act de creatie (palingenetic) elibereazd pneuma, un nou ciclu incepind
astfel. (n.trad.)

130

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



care a aparut ortodoxia, n-a urmat un drum drept si bine trasat. Adeseori a
ezitat, s-a raticit printre speculatiile pe care credinta comuna nu le-a
acceptat, gasindu-si —nu fara dificultate— ideea sau formula convenabil.
Totusi —acesta este aspectul esential-, ea nu a incercat niciodata o
combinare constienta a ideilor pagine, oricare ar fi fost acestea, cu
postulatele crestine. Putem spune cd, in functie de aceste postulate, ea si-a
ales si organizat mereu adaugirile pe care le-a imprumutat din cultura
elenicd, chiar in acea admirabild scoalda din Alexandria, a carei glorie a fost
Origenes'', si care va incheia marea opera: transformarea crestinismului in
filosofie revelata si perfecta.

Cealaltd tendinta, pe care crestinismul a cunoscut-o inca din secolul al
II-lea —poate dinainte—, isi trage obirsia dintr-un punct de plecare diferit. Ea
vrea, de asemenea, sa imbogiteasca cele mai simple afirmatii de inceput si
sa le adinceasca. Nu o poate face, insa, decit combinindu-le cu credinte sau
speculatii imprumutate din ambianta sa. Mai intii, nu se manifesta nici un
fel de prudenta in alegerile sale, care se opresc la obiecte foarte numeroase
si mai ales foarte disparate: péaginism olimpic, orfism, diferite religii
orientale, sisteme filosofice, hranindu-se din toate. In al doilea rind, nu
exista preocuparea de a-si pune in acord imprumuturile cu datele istorice
sau doar traditionale ale religiei, cici se pretinde a fi in posesia unei revelatii

118 QOrigenes (Adamantius) (aprox. 185-254), ascet, teolog si scriitor african, autor al

Hexaplei, exeget al multor carti biblice, creator al unui sistem care prezintd doctrina
crestind din perspectiva filosofica. Pentru Origenes, Dumnezeu este principiul prim,
perfect unitar si imuabil, incomprehensibil, transcendent materiei, spatiului si timpului,
limitat doar de propria deitate. Logosul este principiul rational prin care Dumnezeu d&
existentd Universului, si, alaturi de Sfintul Duh, constituie un reflex al lui Dumnezeu, care
isi comunici astfel divinitatea si isi manifesta vointa sa atotputernica. In acest fel, Origenes
ajunge la o conceptie ierarhizata a Sfintei Treimi.

Urmind creatiei celor doud emanatii, Logosul si Sfintul Dubh, fiintele rationale sint create in
chipul divinitatii si sint dotate cu liber arbitru, deoarece nefiind perfecte, astfel au
posibilitatea de a atinge perfectiunea, prin purificarea treptatd si deplini, totul
reintorcindu-se in punctul de plecare, care este Dumnezeu, de la care toate pleaca si care se
afla in toate. Aceasta conceptie arata si ci scopul lui Dumnezeu, in ceea ce priveste creatia
materiald, este purificarea acesteia si ridicarea spirituald, dar si cd Origenes sustine
apocatastaza. (n.trad.)

131

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



particulare, prin care justifica cele mai monstruoase constructii —veritabile
sisteme sincretice—, in care adevaratul crestinism nu mai apare decit ca un
element dificil de recunoscut, cu o cosmogonie complicata, o metafizica
greu de inteles, care nu-i datoreaza aproape nimic, nici una, nici cealalta. Se
intelege de la sine ca aceste gnoze diferite, inflorite in secolul al II-lea, au
ingrozit pe cei simpli si ca, in realitate, ele nu aveau nici o sansa de a dura,
chiar trecind —cum au sfirsit cele mai multe prin a o face— in practici
magice —mai seducatoare pentru vulg decit constructiile metafizicii mistice
si simboliste. Totusi, acestea existau in logica evolutiei crestine, astfel ci ele
ne prezintd o imagine a acestei evolutii, care corespunde cu ceea ce stim
despre spiritul vremii in care ele au aparut si care sfirseste prin a ne face sa-1
intelegem.

Este semnificativ faptul cd acestea au aparut —nu precum celelalte erezii,
in sinul carora credinta este dezbatutd— inainte de a-si gési un log, si c4, in
majoritatea cazurilor, nu sint decit opinii care nu au reusit, cu nimic mai
neobisnuite decit cele care s-au impus. Controversele si discutiile pe care si
unele si celelalte le-au provocat, au asezat si au fixat treptat elementele
doctrinei ortodoxe. Ele au oferit credinciosilor ocazia de a-si analiza si
preciza propria lor gindire sau aspiratiile lor, au identificat problemele, au
accentuat contradictiile pe care teologii avuseserd misiunea de a le rezolva.
Mai mult incé, ele au fiacut evidenta necesitatea si imperioasa dorinta unei
discipline a religiei, a unei reguli, si a unei autoritditi care si o apere
personificind-o. In acest sens, ele reprezinti cel mai activ factor de
organizare ecleziastica si de autoritate clericala care se fundamenteaza in
secolul al II-lea.

Celalalt factor trebuie cautat intr-o reactie a mediului greco-roman
asupra crestinismului primitiv, cel care —incepind cu momentul in care
fratii parasesc Templul evreu— tinde sa introduci intr-un cult, in intregime
»in spirit si in adevar”, totul sau o parte din ritualismul pagin. Evolutia
crestinismului sub aspect ritualic se incheie in paralel cu evolutia
dogmaticd, si prin aceleasi procedee. Se pleaca de la practicile simple ale
inceputurilor, toate aparute din iudaism: botezul, fringerea piinii,

132

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



impunerea miinilor'*

, rugaciunea, postul. Acestora li se va acorda un sens
tot mai profund si mai misterios, fiind amplificate si juxtapunindu-li-se
gesturi familiare sau péagine. Apoi li se va conferi un interes deosebit —pe
care il comportau, spre exemplu, riturile misteriilor grecesti si orientale— si
li se va infuza antica si redutabila putere a magiei. Acest proces incepe
imediat ce religia apostolicd ajunge din Palestina pe terenul grec, se
intilneste —deja extrem de avansat, in paulinism—, si se continua fara
intrerupere in decursul luptei noii religii impotriva rivalelor sale.

Uneori, este foarte dificil de spus cu certitudine din ce rit pagin deriva
cutare rit crestin, insa ramine in afara oricédrei indoieli faptul ca spiritul
ritualist al paginilor s-a impus treptat crestinismului, pina la a se regasi in
intregime in ceremoniile acestuia din urma. Incepind cu secolul al IV-lea,
necesitatea de a dezraddcina obiceie vechi si foarte persistente a grabit
asimilarea. De altfel, puterea clerului crescu extrem de mult prin dreptul —
pe care, in ciuda citorva ezitari, de curind il primise aproape in
exclusivitate— de a dispune de forta magicd a riturilor, care au fost numite
sacramente.

v
Daca, asadar, examinam Biserica crestina la inceputul secolului al
IV-lea, vom avea dificultiti in a recunoaste comunitatea apostolica, sau,
pentru a spune adevirul, nu o mai recunoastem deloc. In locul unui mic
grup de evrei, separati de majoritatea fratilor lor doar printr-o speranta

19 Tmpunerea miinii sau miinilor pe capul cuiva este un gest vechi, cu semnificatii
profunde, suprapuse si decantate de-a lungul secolelor. Binecuvintarea péarinteascs,
sfintirea preotilor, trimiterea apostolilor in misiune, ungerea nobililor, binecuvintarea
mirenilor de cétre sacerdoti, felurite ritualuri intre dascél si invaticel, orice formad de
transmitere a unor atribute dinspre initiat cétre cel in curs de initiere sau aflat la capatul
acesteia si precedind orice forma de plecare in lume se fac de sus, plasind centrii energetici
ai palmei initiatului deasupra locului in care, cindva, se situa fontanella celuilalt, spre a-1
investi pe acesta cu energia si acceptul necesare noii vieti. In Biseric4, impunerea miinilor
ramine un gest ritualic curent, chiar dacd s-a formalizat pind la a nu i se mai sti
semnificatiile (ceea ce —precum in orice situatie in care o forma exista si se afld in uz, dar
si-a pierdut sensul- face ca individul s ii atribuie felurite semnificatii si valori). (n.trad.)

133

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



aparte si printr-o toleranta mai ridicatd fata de prozeliti decit cea a
nationalismului israelit de rind, vedem acum o vasta asociatie religioasd in
care intra —fara distinctie de rasa ori de conditie sociala— toti oamenii de
buna credintd, si care are constiinta ca formeaza un corp, constiinta de a fi
poporul ales, Biserica lui Christos. Ea 1-a respins pe Israel —despre care
spune mereu ca a parasit cdile Domnului si ca rataceste in mod deplorabil
departe de adevar—, a gésit mijlocul de a se debarasa de practicile Legii
evreiesti, dar, si de a recunoaste Vechiului Testament calitatea de Carte
sfinta'?, Intemeindu-se pe afirmatiile fundamentale ale credintei lui Israel,
Biserica a construit o dogmatica noua, foarte complicatd, a carei speculatie

120 Cregtinismul ficuse pasi importanti pe calea indepirtirii de Legea iudaicd, iar citiva
crestini notabili, precum Marcion, s-au folosit de acest fapt. Nu au reusit deoarece
apologetica crestind a inceputurilor, sprijinindu-se in mod constant pe textele biblice
socotite profetice, consolidase veneratia iudeo-crestind pentru Carte si ii confirmase
caracterul divin. (n.a.)

Marcion din Sinope (sec. I-II), creatorul ereziei marcionismului, sistem teologic care a
reprezentat un concurent serios la adresa Bisericii. Prin unele idei, este precursor al
bogomilismului si al catarismului. Pe baza studierii Vechiului Testament, Marcion
socoteste ca iudaismul este distinct de crestinism si opus acestuia, in invétaturile despre
Dumnezeu, Isus referindu-se la un Tata ceresc, iar nu la Yahweh. Acesta din urmi este
doar demiurg, o zeitate geloasd, raizbunitoare si cruda, in vreme ce Isus vorbeste despre un
zeu universal, plin de compasiune, bunédvointa si milé fatd de umanitate. Marcion mai crede
cd evreii nu au inteles corect textele Vechiului Testament si nici intimplérile din vremea lui
Isus. Altminteri s-ar fi inteles cd acesta este mintuitorul trimis de Tatal ceresc,
incarnindu-se (dar in manierd gnostica, docetistd, corpul siu fiind doar o imitatie a
corpului material), apoi patimind spre a rascumpéra omenirea si a deschide calea citre
viata vesnicd. Dincolo de teologia sa, pentru care a fost excomunicat, Marcion este
important deoarece este primul care pune, intr-un mod cit se poate de clar, problema
canonului. De fapt, el este primul care propune instituirea unui canon al cértilor Noului
Testament, pe care il imparte in Evanghelikon si Apostolikon (in care, la loc de cinste se afld
Epistolele sfintului Paul, pe care Marcion il considera a fi nu doar cel mai corect interpret si
invétator al ideilor lui Isus, ci si marele sdu apostol). Prin critica adusd mai multor texte
considerate a fi valide in epoca sa, el a grabit actiunea Bisericii de a-si constitui un canon al
textelor biblice, iar prin conceptiile si interpretirile sale a ficut vizibild necesitatea de a
discerne, pe baze clare, intre ortodocsi si eretici, practic, determinind Biserica sa-si edifice
o dogmatica si canoane riguroase si unitare, caracter sistematic in actiunile sale si trasarea
unor limite in ceea ce priveste actiunile si conceptiile membrilor ei. (n.trad.)

134

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



centrald s-a dezvoltat in jurul persoanei lui Christos —ajuns la identificarea
cu Dumnezeu-, si din care si-a extras elementele, parte a propriilor reflectii
—ce duc la cresterea primelor elemente ale credintei sale—, parte din
doctrinele filosofice si religioase ale mediului greco-roman. Aceasta
dogmaticd, exprimata printr-o reguld a credintei stabilita, pe baza opiniei
majoritatii, de catre autoritati competente, se prezinta ca o filosofie revelata
si perfectd, explicatia ne varietur a lumii, a vietii si a destinului, iar teologii
se straduie cu zel sa o aprofundeze si sa o faca armonioasa.

Dintr-o alta perspectivd, Biserica crestind se prezinta ca un corp
constituit. Ea s-a organizat treptat in Biserici individuale, dupa modelul
sinagogilor sau al asociatiilor pagine. Functiunile administrative si spirituale
sint concentrate in miinile unui cler ierarhizat, ai cirui sefi au capatat
obiceiul de a se pune de acord asupra tuturor chestiunilor privitoare la
religie, la moravuri si la discipling, si de a exprima opiniile majoritétii prin
decizii colective. Acest cler prezideaza in cadrul riturilor, mai mult sau mai
putin imprumutate direct din iudaism sau din misteriile pagine, insa perfect
crestinate si mascate —cel putin cele mai importante— cu misterioasa putere
magicd cu care cultele secrete ale Greciei si Orientului ii obisnuisera pe
oamenii de atunci. Cu alte cuvinte, crestinismul devenise o adevarata religie,
cea mai completa dintre toate —pentru cd a luat din toate ce aveau ele
maibun —, cea mai primitoare, cea mai consolatoare si cea mai umana.
Astfel, cel simplu nu are decit sé creada in ea —fara a intelege— si a asculta
de autoritatile ei —fara a gindi— pentru a-si asigura mintuirea vesnica, in
vreme ce filosoful géseste in dogmele acesteia o ampld materie de speculat.

Totusi, aceasta religie atit de profund sincretica, se manifesta exclusivist
la modul imparabil. Ea nu sufera nici o impartire a credinciosilor ei cu nici o
alta religie, nu tolereaza nici o rivald si, inainte de a-si asigura victoria,
aceastd tendintd fundamentald a naturii sale i-a cauzat cele mai periculoase
dificultati, mai ales, suscitind animozitatea Statului si pe cea a intregii
societati civile.

Inainte de a incerca si ne dim seama de natura, de evolutia, de
amploarea si de rezolvarea acestui conflict decisiv, trebuie sa ne apropiem
mai mult si sa cercetam sub aspect concret doua fapte fundamentale pe care

135

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)



tocmai le-am prezentat in abstracto: religia lui Christos, adica religia care il
are in vedere pe Christos ca fiind propriul siu Dumnezeu, care —
organizindu-se in timp— a generat Biserica crestind, si care —din mod de
viatd, ce era mai intli— a devenit corp de doctrinad si sistem de dogmaticd.

136

BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:58:20 UTC)


http://www.tcpdf.org

