CAPITOLUL V
FORMATIA CRESTINA A LUI PAUL

L. — Paul a primit o educatie crestind; este dificil sa o precizam. — In ce fel procedeele sale
dure fatd de crestini ii pregatesc pe nesimtite convertirea. — El nu a suferit influenta
apostolilor, ci pe aceea a unei comunititi ,eleniste”.

1I. — Credinta acestei comunitdti. - Cum se raspindeste aceasta de la Ierusalim, modificind
credinta apostolica. — Biserica din Antiohia. - Importanta si spiritul ei. — Christologia sa:
notiunea de Domnul Isus. — Rolul acesteia la Paul. — Originea sa elenicd. — Cultul si
prezenta Domnului in comunitatea paulinicd. — Soteriologia comunitatii ,elenice”
primitive si soteriologia paulinicé.

1II. — Mecanismul probabil al convertirii lui Paul. - Cum si l-a reprezentat el insusi. — Ce
trebuie s fi fost in realitate. - Cum ii provoacéi aceasta apostolatul si ii determina sensul.

I

Cu toate acestea, am gresi daca i-am atribui exclusiv lui Paul marea
opera de implantare a sperantei apostolice in solul elenic. Desigur, nu este
de tagaduit originalitatea sa si este sigur cd nu se exagereaza calificind-o ca
geniald. Rareori se vede un suflet mai ardent, un gust mai viu si un simt mai
acut al actiunii, o facultate mai puternicd de a transpune si adapta, totul
servit de daruri expresive —evident, incomplete si inegale insd, in ansamblu,
admirabile si fecunde. Totusi, el nu a inventat tot ceea ce a spus; a suferit
influente care i-au determinat convertirea, care l-au schimbat brusc din
zelot al Legii cum era, in martor neclintit al Domnului Isus. Paul a primit o
educatie crestind si cred cd anumiti oameni i-au prezentat o anumitd
viziune asupra persoanei si operei lui Isus, si cad pe aceste fundamente a
edificat ceea ce el numeste Evanghelia sa. In ce misurd a modificat el ceea
ce a invatat, sau in ce masura doar a reprodus toate acestea in propria sa
invatatura? Este destul de dificil sa spunem cu precizie, insi cel putin putem
restringe aria problemei, ajungind la concluzii plauzibile.

Nu mai este posibil s determinam cu exactitate ce contacte s-au stabilit
intre Paul si cei fideli lui Isus, inainte de criza care l-a facut cel mai zelos
dintre acestia. S-a dezbatut mult timp si inutil problema daca el 1-a vazut pe

93

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



Isus. Ceea ce pare a fi in afard de orice dubiu este ci nu l-a cunoscut®. Cele
mai sigure texte ale propriilor sale scrisori (Gal. 1, 13 si 1Cor. 15, 9) ni-1
prezintd, inainte de miracolul de pe drumul Damascului, ca pe un
persecutor al ,Bisericii lui Dumnezeu”. Ceea ce ne povestesc Faptele asupra
furiei sale nefaste (7, 58; 8, 1-3; 9, 1-2) este suspect in aménunt si, probabil,
se trage din dorinta de a face mai evidentd brusca schimbare a
sentimentelor sale ostile, dar este drept cd a inceput prin a detesta pe
discipolii extravaganti ai galileeanului crucificat, si prin a le-o arata cit mai
mult.

Detestd, insa ajunge sd cunoascd prima comunitate. Poate considera
absurda credinta oamenilor pe care ii tortureaza, iar sperantele lor debile,
incit se petrece deja —in mod obscur si in adincul spiritului sau— apropierea
intre afirmatiile ereticilor galileeni si cele ale sincretistilor pagini sau evrei,
din Tars sau Antiohia, in care, de asemenea, nu credea. Lumina va veni
pentru el de la aceasta apropiere si din interpretarea pe care o va face in
functie de iudaism.

Pare sigur ca evolutia sa spre crestinism nu s-a implinit nicidecum la
Ierusalim, si cd doctrina sa nu s-a fondat in urma contactului cu cei
doisprezece. S-a scris, pe buna dreptate®: ,Paul nu purcede din Isus prin
comunitatea primitiva, ci prin intermediul altui canon. Ordinea succesiunii
se stabileste astfel: Isus, comunitatea primitiva, crestinismul elenistic, Paul”.

Nu Paul este cel care a fondat prima comunitate crestina din diaspora.
Faptele (11, 19) semnaleaza stabilirea grupurilor de convertiti in coloniile
evreiesti ale Feniciei, Ciprului si Antiohiei, care nu ii datoreaza nimic, iar
prima Bisericd din Roma n-a aparut din initiativa sa. Este probabil ca
transformarea lui Paul sa pard mai putin miraculoasa daca cunoastem mai
bine starea de spirit a acestor comunitéti primitive de pe pamint pagin, al
caror iudaism —mereu mai putin rigid decit cel din Iudeea— ciddea uneori in
sincretism, si pe care ar fi neverosimil sd credem ca l-au primit fara a

8 Intreaga discutie se poarti in jurul versetului 16 din 2Cor. 5: ,dacd l-am cunoscut pe
Christos dupd trup, acum nu-l mai cunoagstem astfel”. (n.a.)

8 Heitmiiller, Zum Problem Paulus und Jesus, apud ,Zeitschrift fiir Neutestamentliche
Wissenschaft”, XIII, 1912, p. 330. (n.a.)

94

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



interpreta afirmatiile apostolilor privitoare lui Isus. Din nefericire, sintem
fortati sa incercam a intui cite ceva din credinta acestor prime comunitati
»elenice”, de-a lungul nesigurelor texte ale Faptelor si din aluziile lui Paul
insusi, ceea ce nu-i prea mult®.

II

Prima comunitate crestind din Ierusalim era pur evreiascd; privitor la
acest aspect nu avem nici un motiv s ne indoim de exactitatea marturiei
din Fapte. Membrii acestei comunititi nu se deosebesc de alti evrei piosi
decit prin aceea ca marturisesc ca Isus Nazarineanul a fost ridicat de cétre
Dumnezeu la demnitatea de Mesia, cd prin el sint indeplinite Promisiunile.
Nu se concepea ca ei sa fi avut de la ei insisi ideea de a cauta sa cistige
neevrei la credinta lor, lucru care, de fapt, nu ar fi avut nici un sens. Cel
mult, puteau sd faca o buna primire citorva prozeliti evrei si acesta este
sensul istoric pe care il desteapta capitolul 10 din Fapte, in care il vedem pe
Petru botezindu-l pe centurionul Cornelius, un ,temétor de Dumnezeu” —
dacé acceptam ca episodul nu este legendar, cum s-a banuit ca ar fi. Foarte
repede si fird a o vrea, prin forta lucrurilor, tocmai aceasta prima
comunitate apostolicd a incetat sa mai fie, daca nu pur evreiascd, cel putin
pur palestiniana. Foarte curind dupa nasterea sa, un element strain
spiritului sdu fundamental patrunse in ea, in persoana aderentilor pe care
Faptele ii numesc elenisti. Dupa toate aparentele, acestia sint evrei stabiliti
de mult timp pe pamint grecesc si care s-au reintors spre a-si sfirsi zilele in
patria lor, precum si —mai cu seaméd— evrei din diaspora, care au urcat la
Ierusalim pentru vreo mare sarbatoare. Acesti oameni au spiritul mai suplu
si mai deschis la noutati decit iudeii, si nu este deloc surprinzator ca un
anumit numadr dintre acestia sa-i fi ascultat pe apostoli si sa-i fi crezut. Chiar
acceptind legea lui Isus Christos, insa, ei isi pastreaza spiritul, si probabil ca
in acest fapt trebuie cautatd originea sfisierilor care, in curind, se vor
produce in comunitate.

8 Esentiala, in aceasti privintd, este lucrarea lui Bousset, Kyrios Christos des

Christusglaubens von den Anfingen des Christentums bis Irenaeus, Gottingen, 1913,
capitolele IIT i IV. (n.a.)

95

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



Nu le vom povesti aici, mai ales cd nu ne sint prea bine cunoscute®.
Totusi, fard a fi prea imprudenti, putem spune ca acestea tin de laxismul
care i-a caracterizat pe acesti elenisti, in ceea ce priveste Legea si cultul
Templului, si, de asemenea, de tendinta care, ca un corolar, trebuie sa se fi
dezvoltat la ei, si anume aceea de a cugeta asupra persoanei si a misiunii lui
Isus, cu mult mai mult decit insisi apostolii. Dupa toate aparentele, ne aflam
inaintea unei concretizari a afirmatiilor apostolice privitoare la acest spirit
al diasporei, pe care am incercat si-l precizam. Rezultatul este ca
autoritatile evreiesti sint iritate de acesti elenisti, ii persecuta si ii alunga din
oras, unde apostolii ramin, ceea ce inseamna cd apostolii nu gindesc deloc
precum aceia si nu se solidarizeaza cu ei*.

Or, acesti ,elenisti”, expulzati sau evadati din lerusalim, au fost, se pare,
primii misionari pe pdmint pdgin, adica in comunitatile evreiesti de pe
pamint pagin, care cuprind —dupd cum stim— evrei adevarati si prozeliti,
mai mult sau mai putin apropiati de iudaism, insd radmasi in permanent
contact cu neevreii. Intrezirim citeva comunititi pe care aceastd primi
propaganda le-a facut sa apara in Fenicia si in Cipru, dar ceea ce a iesit din
ele si este de o importantd cu adevarat capitala a fost Biserica din Antiohia.
Renan avea dreptate cind scria®’: ,Punctul de plecare al Bisericii gentililor,
vatra primordiald a misiunilor crestine a fost, in adevar, Antiohia. Aici s-a
constituit pentru prima datd o Biserica crestina eliberata de legaturile cu
iudaismul, aici s-a intemeiat marea propagandd a erei apostolice, aici s-a
format definitiv Paul”.

Faptele (11, 19-20) ne spun ci dintre ,elenistii” dati afard din lerusalim,
unii ajung pind in Antiohia, unde anuntd Vestea Bund a Domnului Isus,
adresindu-se si grecilor. Intelegem ci ei se adreseazi mai intii evreilor —cici
nu se concepea ca ar fi putut, incd de la inceput, s actioneze in afara
Sinagogii—, apoi prozelitilor, care trebuie si fi fost foarte numerosi aici. Nu
este deloc sigur ca primii predicatori ai lui Isus se intorc intentionat spre
prozeliti, insi ei nu-i indepirteaza. In plus, gisind la acestia mult mai multa

8 Fapte 6. (n.a.)
% Fapte 6,7-8, 1. (n.a.)
1 Apostolii, p. 226. (n.a.)

96

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



intelegere in a se atasa sperantei crestine —in comparatie cu evreii puri—, si-i
anexeazi. Inclin si cred ci, destul de repede, acesti ,greci” constituie
majoritatea in Biserica din Antiohia, iar numele de crestini pe care il
primesc aici membrii sdi, pentru prima oara din gura paginilor, pare a indica
destul de clar ca oamenii din afara observa cu limpezime c&, prin membrii
sai din mediul evreiesc, aceasta Biserica se distinge de adevirata evreime.
Este probabil ca ea si se fi separat de aceasta destul de repede, constituind
grupari autonome, si —poate inca si mai mult— subordonind iudaismul
autentic specificului sperantei crestine, plasind pe primul loc al religiei sale
persoana lui Christos.

In adevir, se dovedeste cel putin plauzibil faptul ci, in acest mediu al
Antiohiei —in care multi dintre credinciosi nu l-au cunoscut pe Isus si,
totusi, isi pun toata speranta in el-, se accentueazd si se accelereaza
divinizarea lui, sau, daca cuvintul poate parea prematur, se contureaza
glorificarea sa. Reprezentarea pe care si-o fac asupra persoanei sale si asupra
rolului sau tinde sa-1 deposedeze de caracterul sau evreiesc de Mesia, in
folosul unei conceptii mai generale, mai largi si mai inalte, aceea din care
decurge titlul de Domn (x¥p1og).

Retinem ca cei doisprezece insisi erau, fara indoiala, foarte incurcati la
inceputul activitatii lor de propovaduire. Scriptura, chiar completata de
cartile apocaliptice recente, nu prevedea un Mesia supus in mod infamant
supliciului, in schimb, ea continea un text de temut: ,blestemat este de
Dumnezeu tot cel spinzurat pe lemn!” (Deut. 21, 23). Trebuiau, asadar, si
explice in ce fel intra moartea lui Isus in planul mesianic al lui Dumnezeu, si
ajunseserd aici plecind de la faptul invierii, printr-un rationament ca acesta:
dacd Dumnezeu l-a inviat, aceasta nu poate fi decit pentru a-l face si joace
un rol mare; care altul decit cel de Mesia? Moartea a fost conditia necesara a
invierii, deci calea voita de Dumnezeu pentru ca Isus sa se ridice de la
umanitate la glorificarea necesara.

In felul acesta, Isus este identificat cu Fiul Omului anuntat de profetul
Daniel, si care va aparea curind deasupra norilor. Or, aceastd notiune de
Fiul Omului nu se regéaseste la Paul. El a inlocuit-o cu o alta, cu care ne vom
intilni curind, si care nu apartine comunitétii iudaizante. Deci nu din

97

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



invatatura acestei comunititi si-a imprumutat Paul punctul de plecare
christologic. Pentru cei doisprezece, moartea lui Isus nu apare ca un
sacrificiu expiatoriu. Pentru Paul exact asta este, iar Christos a murit pentru
pdcatele noastre. Pentru cei doisprezece, Isus nu ar putea fi calificat ca Fiu
al lui Dumnezeu, ci numai ca Rob al lui Dumnezeu; pentru Paul, Fiu al lui
Dumnezeu este un titlu curent al lui Isus. Asadar, aceste notiuni esentiale
pentru comunitatea primitiva sint indiferente sau necunoscute apostolului
neamurilor si, dupa cum se pare, desi le-a putut perfectiona pe cele care ii
sint proprii, nu el este cel care le-a faurit. Trebuie sd ne gindim ca le-a luat
din afara mediului crestin apostolic si nu poate fi vorba decit despre o
comunitate elenicd. Cele mai mari sanse sint ca aceasta sa fie cea din
Antiohia.

Titlul Domn (Kyrios), atribuit lui Isus, propriu nu numai epistolelor lui
Paul, ci tuturor scrierilor Noului Testament de origine elenica, este unul
semnificativ. Este suficient si rasfoim marile epistole paulinice pentru a
intelege ca Domnul domina intreaga viatda a comunitatilor pe care le
frecventeazd Paul. Fiecare Bisericd formeazd un corp al cirui cap este
Domnul, altfel spus, ea constituie un grup cultual al carui centru il ocupa el.
O secventa celebra a Epistolei cdtre filipeni (2, 9 si urm.) pune in lumina
acest fapt cu maxima claritate: ,,Pentru aceasta, si Dumnezeu l-a indltat i
i-a daruit numele care este mai presus de orice nume, pentru ca in numele
lui Isus sa se plece tot genunchiul: al celor din ceruri, al celor de pe pamint i
al celor de desubt, si orice limbd sd dea mdrturie cd Isus Christos este Domn
(6Tt KYPIOX IHXOYX XPIXTOX) spre gloria lui Dumnezeu-Tatdl’.
Numele cultual sacru din Vechiul Testament, cel care domind intreg cultul
Templului de la Ierusalim si, mai mult ca sigur, cel al crestinilor iudaizanti,
pare a fi fost transpus in beneficiul acestui nou Kyrios, deoarece Yahweh
insusi a pronuntat odinioard (I[saia, 45, 23): ,Mie mi se va pleca tot
genunchiul”. S-ar spune cd a renuntat la puterea sa in favoarea lui Isus.

Nu pare deloc verosimil ca Paul sa fi inventat si impus acest titly, atit de
incarcat de sens, deoarece pare sa existe in forta si in profunzimea acestei
operatii ceva care depaseste realmente vointa unui om si care presupune ca
acceptarea sa a fost pregititd de mult timp in constiinta celor care l-au

98

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



consacrat. Or, daca lasam deoparte ipotezele fara fundament solid,
construite pentru a incerca sd dovedeasca cé acest Kyrios poate fi de origine
evreiascd, vom constata: cd acesta este cuvintul prin care sclavii greci isi
marcheaza respectul fatd de stidpinul lor si ca, in fapt, el marcheaza relatia
intre sclavii lui Christos si Christos insusi (cf. 1Cor. 7, 22), cé este un titlu
strain zeilor clasici, adica autentic greci —sau romani, daca ne gindim la
echivalentul latin, dominus—, dar ca el se aplica indeosebi divinitatilor
mintuitoare in Asia Mica, Egipt, Siria, cind se vorbeste despre ele in greacd,
si de la acestea, de altfel, titlul se extinde la suverani.

In aceasti atmosfera a Siriei s-au nidscut si au crescut primele
comunititi elenistice. Aici, linga leaganul lor, titlul de Kyrios si
reprezentirile cultuale pe care acesta le suporta sint larg raspindite. In acest
mediu, tindra comunitate elenica, tinzind deja —aproape pe nesimtite— sa se
indeparteze de iudaism si nemairesimtind atit de riguros precum
palestinienii constringerea monoteismului biblic, se fixeaza ca un cult al lui
Christos, adici se organizeaza in jurul cultului lui Christos. In acest cadru ea
primeste numele care exprima pozitia dominanta a lui Christos in serviciul
divin al acesteia. Pare firesc, de altfel, ca ea sa fi dat cuiva pe care un pagin
l-ar fi numit erou cultual titlul caracteristic de Domn, folosit in mod curent
in jur.

Ceea ce, aproape anticipind, numim crestinism, pe huma pietatii elenice
capata forma unei credinte in Domnul si a unui cult al Domnului, in vreme
ce apostolii galileeni ramin inca la credinta in Isus si la cuvintele lui,
aratindu-se asidui in cultul templului evreu.

Putem spune ca crestinismul nu va suferi niciodata o transformare mai
importanta pentru viitorul sau, decit cea despre care discutim in acest
moment. Putem spune ca Fiul Omului, al credinciosilor iudaizanti din
Palestina, tine de domeniul eshatologiei evreiesti, adicd nu-si gaseste
adeviratul sdu loc decit in tabloul lucrurilor ultime imaginate de catre evrei
si de care doar evreii se pot atasa. Aceasta este, asadar, o adevirata
grandoare eshatologicd. El va ramine in cer pini la venirea Imparitiei
mesianice. Dimpotriva, Domnul comunitétii elenistice este, in cult si in
serviciul divin, o grandoare actuald, prezentd. Credinciosii reuniti ,in

99

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



numele sau” simt ca el este acolo, in mijlocul lor, dupad cum initiatii in
misterii simteau prezenta divina in ceremoniile secrete la care luau parte.
Asadar, daca punem fata in fatd cele doua notiuni, Fiul Omului si Domn,
recunoastem aici doui conceptii atit de diferite incit ele se opun. In mod
vadit, viitorul apartine conceptiei elenice, pentru cd, neindoios, ea decurge
din profunzimile vietii religioase a mediului care a generat-o. Mai veche,
cealalta ramine fixata in texte si s-a redus putin cite putin la calitatea de
formula incomprehensibila si inactiva pentru credinciosii neevrei.

Pe aceasta dubld baza a credintei in Domnul si a cultului Domnului
Isus, este fondatd christologia lui Paul, iar achizitia notiunilor care se
raporteaza la aceasta constituie faptul capital al formatiei sale crestine.
Aceste notiuni ii sint anterioare, iar el le-a imprumutat de la un mediu care
ii era, prin educatia sa pe pamint grecesc, mult mai inteligibil decit
comunitatea iudeo-crestind a Palestinei.

Este stiut, insa, ca in acest mediu sirian era, de asemenea, curenta
notiunea de zeu, de Domn divin care moare si reinvie pentru mintuirea
credinciosilor sdi. Nu cumva aceasta s-a impus comunitétilor elenistice,
pentru a explica si interpreta moartea lui Isus, inca inainte de Paul? Altfel
spus, nu cumva Paul datoreaza afirmatia fundamentald a soteriologiei sale:
Christos a murit pentru pdcatele noastre, dupd Scripturi, primilor sii
educatori? Este imposibil, in prezent, si probdm aceasta ipoteza, insa un
intreg ansamblu de consideratii o fac plauzibild. Nu retinem aici decit una:
misteriile sugerau cu claritate tentatia de a asocia mortii si invierii lui Isus
nu doar ideea unui simbol, a unui tip al mortii si al invierii tuturor
credinciosilor sai, ci valoarea unui exemplu si a unei garantii. Ei ajungeau sa
creada ca salvarea credinciosului depindea de uniunea sa cu Christos
mintuitor, uniune care trebuia sa se faca prin rituri eficace. La Paul, aceste
rituri reprezintd in mod clar botezul, simbolul mortii si al renasterii in
Christos, si euharistia, cina de comuniune la masa Domnului. Este destul de
dificil de imaginat ca comunitatea elenica, luind din riturile de prozelitism
evreiesti practica botezului purificator, iar de la apostolii galileeni pe cea a
fringerii piinii in comun, sa nu le fi incarcat pe ambele, inca de la inceput, cu
un sens mistic si profund, dupa sugestiile acelorasi misterii sub a caror

100

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



inspiratie pare sd se plaseze atit de clar notiunea lor de Domnul-Isus-
Mintuitor. Paul manevreaza toate aceste idei ca si cum ele ar merge de la
sine. El raspindeste cu atita spontaneitate formulele mistice care se
raporteazd la aceasta, incit avem impresia —si aceasta este cea mai slaba
expresie— cd el vorbeste un limbaj deja familiar pentru comunitatile carora
li se adreseazd, ca nu el a inventat terenul pe care il exploateaza, ca el doar
l-a sapat si imbogatit. Dacd ludm literal cuvintele sale, acestea ne confirma
impresia: ,Cdci v-am transmis, in primul rind, ceea ce am primit §i eu:
Christos a murit pentru pdcatele noastre, dupd Scripturi”’ (1Cor., 15, 3).

11
Daca admitem caracterul verosimil al acestei comunicari a lui Paul,
intr-o comunitate crestind elenicd —care are sanse reale de a fi cea din
Antiohia—, din fundamente ale doctrinei pe care ne-am obisnuit si o
consideram ca paulinism®, convertirea sa devine mult mai usor de inteles

%2 Paulinismul se referi la crestinismul dezvoltat din doctrina generatd de gindirea sfintului
Paul, in scrierile sale. Inci din timpul vietii lui Paul si pina in zilele noastre, alituri de cei
care au considerat ca acesta a incercat in textele lui sa explice invétatura lui Isus, spusele
sale fiind conforme acesteia (Bisericile Romano-Catolici, Ortodoxi orientala si esticd, unii
protestanti si unii dintre evrei), au existat teologi, filosofi, istorici si exegeti care au
considerat cd ideile paulinice se indepérteazd, mai mult sau radical (Tolstoi socotea ci
sfintul Paul a corupt si distrus mesajul lui Isus), de invétaturile lui Isus, asa cum apar
aceastea in Evanghelii si, mai ales in Epistola lui lacob, fratele Domnului. Aceasta din urma,
alituri de Epistolele lui Petru si loan, de unele fragmente din Faptele apostolilor si de
fragmente din Epistolele paulinice araté clar ca, dincolo de divergentele umane dintre Paul
si ceilalti apostoli, au existat destule si importante deosebiri in intelegerea invataturilor lui
Isus, si care au generat deosebiri doctrinare. In general, cei care sustin al doilea punct de
vedere, considerd cd sfintul Paul a modificat mesajul mesianic, adresat evreilor de catre
Isus, intr-unul soteriologic-universalist, pe mesajul original, Paul grefind numeroase idei
din lumea elenici si romanicd, unii dintre acestia considerind ca Paul a distorsionat mesajul
lui Isus, altii cd, de fapt, crestinismul este inventia sfintului Paul. Chiar daca o incercare de
abordare stiintifica si impartiala a chestiunii intilneste dificultati majore, dincolo de multe
constante si variabile, fie cd ne raportdm la atitudinea lui Paul fatd de evrei si fata de
iudaism, fie cd ne raportim la modul in care acesta s-a comportat fatd de autoritatile
romane, fie cd ne raportam la interpretirile sale doctrinare, unul dintre factorii definitorii

101

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



decit dacd este plasat —el, evreu ortodox si fariseu— alaturi de saracele
afirmatii ale iudeo-crestinilor de la Ierusalim, pe care le-a detestat si
combitut mai intii, si pe care, chipurile, le-ar fi adoptat brusc. Daci, in
realitate, Paul a gasit notiunile si practicile esentiale pe care tocmai le-am
amintit, intr-o comunitate crestina elenica si dacd, pe de alta parte, el a fost
intr-adevar crescut, nu in iudaismul Palestinei, ci in cel din diaspora —mai
suplu si mai mult sau mai putin sincretist—, la Tars sau in Antiohia, daca,
asadar, incd din copilaria sa, credinta in mintuirea printr-un zeu care moare
si invie l-a invéluit din toate partile si I-a patruns fara ca el sa se indoiascd —
chiar cind incé o respingea ca pe o oribila imaginatie de pagin—, dacd din
faptul acestei influente si fara ca el si-si dea seama de mai mult, speranta sa
mesianica tindea deja s se universalizeze —si, poate, a se aseza mai mult sau
mai putin paralel, precum adevirul in fata erorii, cu speranta exprimata in
misterii— daca, pe de o alta parte, tine de cultura sa si de fascinatia mediului
sau ca nu totul este greoi si eronat in paginism, cred ca ne putem apropia de
o explicatie naturald, logica, satisfacatoare a convertirii sale. El s-a convertit
din ziua in care s-a convins ca crestinii au dreptate sa raporteze la Isus
Nazarineanul implinirea operei salvatoare pe care paginii o presupun si pe
care orbirea lor o trece pe seama demonilor, dar pe care Scrierile o
promiseserd de mult timp lui Israel. In alti termeni, aceastd convertire se
opereaza prin intilnirea bruscd, prin constientizarea simultang, a notiunilor
familiare si profunde si a afirmatiei crestine prezentate de cétre ,elenisti”
sub o forma asimilabild de cétre un evreu de pe pamint grec. Rabinismul sau
se dedd in mod natural la a explica, a adapta, a organiza ,ceea ce el a primit”.

Dar cum a fost posibila o asemenea operatie care, cel putin in aparenta,
schimba fundamental orientarea constiintei sale? A vazut el efectul unui
miracol, pe care l-a conceput ca tdind cu adevarat viata sa in doud perioade:
inainte — tenebrele, dupd — lumina totala? Christos i-a vorbit pe drumul
Damascului si i-a spus clar ce trebuie sa faca. A intrat, asadar, in crestinism,

care nu pot fi ignorati il constituie mediul (cu cerintele si impunerile sale) in care sfintul
Paul a activat. (n.trad.)

102

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



cum se intra intr-o religie cu misterii, nu prin efectul unui calcul si a unei
concluzii gindite, ci prin cel al unui impuls irezistibil.

Este in afara oricarei indoieli faptul ca Paul a crezut in realitatea
concretd a acestei vocatii. Din pacate, ceea ce ne spune despre aceasta sau
ceea ce ne povestesc Faptele®®, nu ne permit nicicum sa ne apropiem prea
mult de fenomen pentru a-l analiza intr-un mod cu adevarat satisfacator.
Nu se poate spune ca acest lucru ar fi, in sine, foarte misterios, deoarece
istoria religiilor, mai ales a celor din lumea greco-romana, abunda in cazuri
mai mult sau mai putin analoage®. Fiind rezervati in privinta a ceea ce nu
cunoastem, adicd in privinta cauzei intimplatoare care a produs in
constiinta lui Paul socul decisiv, putem afirma —din punctul de vedere al
psihologiei moderne— ca efectul a fost pregatit printr-un travaliu psihic
destul de indelungat, probabil. Componentele acestuia sint: mai intii, chiar
temperamentul apostolului, care il predispune la secuse si halucinatii
mistice, in al doilea rind, influentele lent depuse la baza subconstientului
sau —cele ale misteriilor din Tars si Antiohia, care il familiarizeaza cu ideea
de mintuitor, cele ale dascalilor evrei, care il leagd de speranta mesianicd,
cea a mediului sau din copilérie, care il obisnuieste sa nu dispretuiasca a
priori tot ceea ce vine de la paginism, mai ales aceea a unei profunde
nelinisti religioase, pe care ne lasa sd o intrevedem un pasaj celebru din
Epistola catre romani (7,7 si urm.). Fara indoiala ca am gresi dacd am abuza
de acest text, pentru ca ne traduce starea de spirit a lui Paul inainte de
convertirea sa, asa cum o vedea el dupd, si intr-un limbaj de convertit. Cu
toate acestea, se poate retine de aici impresia de ansamblu ca viitorul
apostol nu se simtea in stare sa lupte impotriva pacatului pe care Legea
comentata de doctorii fariseismului i-1 ardta peste tot. Exact aceasta era
starea de spirit care, in acele timpuri, conducea la cautarea ardenta a
mintuitorului, a intermediarului divin, a infailibilei Calauze catre Adevar si
catre Viata.

% Gal. 1,12-17; 1Cor. 15, 8, Fapte, 9, 3 si urm.; 22, 6 si urm.; 26, 13 si urm. (n.a.)
% Putem face comparatia, in special, cu Apuleius, Metamorfozele, 11 si Fapte, 9, 10 si urm.
(n.a.)

103

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



Asadar, Paul se simte departe de Dumnezeu, intr-o stare de
nedesavirsire si de pacat, sentiment surprinzator, de altfel, la un rabin
veritabil, pentru care credinta este bucurie si certitudine. Totusi —trebuie sa
revenim mereu la aceasta constatare—, Paul este un fariseu din diaspora. Nu
este posibil defel ca sentimentul de bucurie si certitudine, pe care il giseste
la crestini de cum fi intilneste, sd nu il frapeze profund, prin contrast cu
propria stare de neliniste. Daca, asa cum cred, aceasta nu se intimpla in fata
simplei sperante galileene, ci in fata unei christologii deja elenizate in
oarecare masurd, si care a dat mortii lui Isus sensul unei expieri pentru
pécatele noastre, ,potrivit Scripturilor”, socotim cé el a putut fi sedus de
aceste idei si de justificarea lor, si cd le-a simtit vag inainte de a vedea cu
claritate solutia satisfacatoare pentru el la problema care de multd vreme
nu-i dadea pace.

Acest travaliu pregititor s-a facut, fara indoiala, pe nesimtite si
inconstient, fiecare termen al viitoarei sinteze maturizindu-se pe cont
propriu si separat, sinteza izbucnind intr-o iluminare mistica, intr-un
neasteptat moment de inspiratie. Acest viraj brusc al intregii lor fiinte nu
este rar la marii mistici, iar viziunea lui Francisc de Assisi pe drumul spre
Spoleto®, sau Fecioara apérindu-i lui Ignatiu de Loyola®, pentru a ma limita

% Francisc de Assisi (1182-1226), intemeietorul ordinului franciscanilor —caracterizat prin
incercarea de a trdi in conformitate cu preceptele Evangheliei, in siracie, cistigindu-si
subzistenta de pe urma muncii manuale, in ascultare si deplind umilinta— ficea parte
dintr-o familie instaritd. La un moment dat, a inceput a renunta la toate bunurile si
privilegiile pamintesti, alegind reinnoirea spirituald —pe care o va predica toatd viata—
saracia, simplitatea si egalitatea intre oameni. Se pare ca schimbarea s-a datorat bolii si
sensibilitétii sale in fata mai multor evenimente prin care a trecut, cel mai celebru fiind un
vis pe drumul catre Spoleto, in ajunul unei expeditii militare, in care Isus l-ar fi intrebat ce
este mai de pret: a sluji regelui sau slujitorului acestuia, apoi unei revelatii a lui Isus —din
biserica San Damiano— care l-a trimis sd ii repare casa aflatd in ruind. Francisc pune
convertirea sa pe seama unei intilniri cu niste leprosi. (n.trad.)

% Ignatiu de Loyola (1491-1556), nobil de origine basca, preot, calugir si teolog, fondator al
Companiei lui Isus, ordinul iezuitilor, catolic fervent, aparator al Bisericii, al autoritatii
papale si al ierarhiei ecleziastice. Dupé bétilia de la Pamplona (1521), in care a fost grav
ranit, aflat in recuperare, citeste lucrarea De Vita Christi, a lui Ludolph de Saxonia, precum
si alte lucrari dedicate vietii lui Isus si celor ale sfintilor, ceea ce il face sa aibd o iluminare

104

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



la aceste doua exemple, trebuie plasate pe acelasi plan cu miracolul de pe
drumul spre Damasc, toate decurgind din cauze mai mult sau mai putin
analoge si care genereaza consecinte in acelasi sens.

In ansamblu, socotesc ci Paul a trecut prin douia momente pregititoare
in vederea crizei care l-a ficut virtualmente crestin si apostol in fapt: una
negativa, intr-o anumitd masurd, cealaltd pozitiva. Prima se poate reduce la
doua elemente: mai intii, ideea de ‘mintuitor’, la care Paul nu se ataseaza la
inceput, dar care este inseparabild de impresiile sale din copilérie si care, cel
putin, tinde sa se apropie de speranta sa mesianica, de evreu din diaspora;
apoi, experienta sa farisee a Legii, care il lasa prada angoaselor pacatului,
amenintind din toate partile si imposibil de evitat. A doua rezida in
spectacolul sigurantei crestine ,elenice”, care se intemeiaza pe eliberarea de
pacat si pe mintuirea prin Domnul Isus. In consecinti, convertirea trebuie
conceputd ca o reactie bruscé intre aceste elemente diverse si, desi cauza
reald ne ramine ascunsa, mecanismul ne este cunoscut.

Sta in logica procesului faptul ca Paul, cu temperamentul sau, nu se
multumeste —precum Francisc de Assisi sau Ignatiu de Loyola— cu o simpla
convertire si cd, din persecutor, el devine apostol. Sa remarcam cu atentie ca
viziunea de pe drumul Damascului nu l-a schimbat pe Paul, ea doar l-a
determinat sa aplice intr-un alt sens vechile sale principii. El si-1 anexeaza
pe Isus nolens volens, isi completeazd informatia asupra lui —mai intii la
Damasc, poate, cu sigurantd in Antiohia, apoi- si incepe sa reflecteze si sa
speculeze prin procedeele sale obisnuite de evreu si de fariseu din diaspora,
asupra a ceea ce el ,primeste” aici. Chiar cind lupta pentru credinta sa noud
si impotriva Legii, ramine evreu ca si mai inainte. Acest lucru l-a exprimat
Renan cu limpezime, spunind ca Paul nu a facut decit sa-si schimbe directia
fanatismului®”.

Cu siguranta ca el nu era omul care sa se multumeasca cu ,a primi”, si
este in afara oricarui dubiu faptul cd Evanghelia sa datoreazd mult

spirituala si sd-si indrepte eforturile cétre slujirea lui Dumnezeu, pe urmele lui Francisc de
Assisi. Apoi, hotarit sa meargd pe aceastd cale, viziteaza citeva minastiri si are o serie de
viziuni. Autorul se referi la viziunea Fecioarei Maria si a pruncului Isus, din 1522. (n.trad.)
7 Les Apotres, p. 183; Cf. Deissmann, Paulus, Tibingen, 1911, p. 67 si urm. (n.a.)

105

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)



inspiratiilor sale personale, si tot atit sugestiilor insusi apostolatului sau,
dupé cum se va vedea. El ,a primit”, ins4, si o spune chiar el. A primit fondul
doctrinei sale, chiar de la aceia care au facut-o —cel putin implicit—, ceea ce
l-a atins si cucerit si ceea ce, la rindul sau, va raspindi explicitind, cu o
energie de neimblinzit: o veritabila religie a mintuirii pentru toti oamenii.

106

BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)


http://www.tcpdf.org

