
75 
 

CAPITOLUL IV 
MEDIUL PAULINIC 

 
I. − Tars. − Şcolile sale şi strălucirea acestora. − Educaţia intelectuală a lui Paul. − Cum 

devine apostol al lui Isus Christos. − Temperamentul său. − În ce măsură este el original. 
− Elementele doctrinei sale: importanţa problemei. 

II. − Zeii mîntuitori ai Orientului elenistic. − Prin ce se aseamănă şi cum se combină ei. − 
Mitul morţii şi al învierii lor anuale. − Originea şi sensul său prim. − Aplicaţie la Mithra, 
Osiris, Tamuz, Adonis. − Drama vieţii şi morţii zeului. 

III. − Interpretarea metafizică a acestor povestiri divine: ele simbolizează misterul 
destinului uman. − Necesitatea, pentru om, de a se asocia la destinul zeului salvator spre 
a dobîndi viaţa veşnică. Cum se operează această asociere. − Botezul de sînge şi masa de 
comuniune: tauroboliul şi banchetul la masa zeului. − Actul de a-l mînca pe zeu. − 
Asemănarea acestor rituri cu Botezul şi Euharistia creştinismului. − Soteriologia 
misteriilor şi soteriologia lui Paul. 

IV. − A cunoscut Paul misteriile? − Religia din Tars: Baal-Tarz şi Sandan. − Alte misterii. − 
Ipoteze şi verosimilităţi. − Influenţe religioase suferite de Paul la Tars. − Influenţe 
filosofice. − Caracteristici ale iudaismului din Tars. − Paul este bine pregătit pentru rolul 
său de apostol al creştinismului la străini prin tripla sa calitate de grec, de evreu şi de 
roman. 

 
I 

L-am amintit deja pe sfîntul Paul. El a văzut lumina zilei într-o familie 
de evrei stabilită la Tars, în Cilicia. Era un oraş animat, situat la capătul 
cheilor ciliciene, pe unde se cobora de pe platoul Asiei Mici în Siria, şi la 
întretăierea unor importante drumuri comerciale, care îi aduceau totodată 
ideile şi influenţele Greciei şi Italiei, ale Frigiei şi ale Capadociei, ale Siriei şi 
ale Ciprului, ale Feniciei şi ale Egiptului63. În ciuda unei destul de recente 

                                                 
63 Privitor la Tars, analizat din punctul de vedere care ne interesează aici, se pot consulta, în 
special, un capitol din cartea lui Ramsay, The Cities of St. Paul, Londra, 1907, p. 85-244 şi 
studiul lui Böhlig, Die Geisteskultur vom Tarsos im augustinischen Zeitalter, Göttingen, 
1913.În ceea ce priveşte religia, adăugăm Frazer, Adonis, Attis, Osiris, Londra, 1914, cap. 
VI, 22, 1 şi 3, p. 117 şi urm. Din păcate, aceşti autori au fost adesea obligaţi să se 
mulţumească cu indicii mărunte, cu prezumţii şi date cu caracter verosimil, întrucît 
documentele de care dispuneau erau puţine la număr şi puţin explicite. Vechiul oraş zace 
între 6 şi 7 metri de sedimente tasate de fluviul Cydnus, oraşul modern fiind construit 
deasupra. Din acest motiv, săpăturile de amploare încă rămîn de făcut. Nu dispunem decît 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



76 
 

tentative a regilor Siriei şi mai ales a lui Antioh Epifanul (în anul 171), de a-l 
eleniza, Tars rămase un oraş oriental, cel puţin prin credinţele sale 
dominante. El deţinea, însă, înfloritoare şcoli greceşti şi, după cum vom 
arăta, o Universitate care, după mărturia lui Strabon, avea o bună reputaţie 
în lumea greco-romană, mai ales în ceea ce priveşte studiile filosofice. 

Profesorii care conduceau aceste şcoli erau legaţi de doctrina stoică şi se 
pare că nu se mulţumeau să pătrundă de învăţăturile acesteia doar pe elevii 
care le urmau cursurile. Ei îi răspîndeau principiile esenţiale, afirmaţiile 
directoare, formulele cele mai frapante prin spiritul lor, într-o veritabilă 
propagandă adaptată pentru a fi înţeleasă de popor. Astfel se explică faptul 
–foarte important pentru noi– că, fără a fi frecventat Universitatea din 
oraşul său natal şi fără să fi studiat filosofia stoică, dar trăindu-şi anii 
tinereţii sale în acest mediu elenizat din punct de vedere intelectual de către 
filosofii care erau totodată şi retori, Paul nu ignoră nici locurile comune ale 
stoicismului, nici procedeele curente ale retoricii greceşti. 

Faptele Apostolilor (22, 3) ar vrea să ne facă să credem că el a fost 
crescut la Ierusalim „la picioarele lui Gamaliel”64, adică într-una din cele mai 
celebre şcoli rabinice din acea vreme. Fireşte că ne este imposibil să 
afirmăm că nu ar fi adevărat, însă, oricum, acest lucru rămîne neverosimil 
deoarece nu se poate nicicum înţelege că un elev al rabinilor Palestinei ar fi 
putut să-şi conteste şi să-şi renege profesorii –aşa cum a făcut Paul apoi– şi 
să exprime atît de perfect spiritul evreiesc care ni se arată a fi cel al 
sinagogilor eleniste65. 

Ceea ce pare probabil este că, într-adevăr, el a primit o solidă instrucţie 
„în Lege”, că el a urmat un învăţămînt religios dus pînă departe, dar nu la 
                                                                                                                                
de cîteva monede, de interpretări adeseori ipotetice, de cîteva inscripţii şi de cîteva texte ale 
geografului Strabon (mort în 20?) şi ale retorului Dion Chrysostomul (mort în 117). (n.a.) 
64 Gamaliel cel bătrîn, nepot al lui Hillel cel bătrîn, fariseu şi doctor în Lege, conducător al 
Sanhedrinului pînă la jumătatea secolului I e.n., a fost unul dintre cei mai mari învăţători ai 
religiei iudaice. În Faptele Apostolilor (5, 34-39) vorbeşte împotriva uciderii apostolilor, 
argumentînd că dacă lucrarea acestora este omenească, va dispărea de la sine, dacă este de 
la Dumnezeu, nu poate fi distrusă de om. (n.trad.) 
65 Asupra acestei chestiuni importante, vezi C.G. Montefiore, Judaism and St. Paul, Londra, 
1914. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



77 
 

Ierusalim. Doctori evrei nu existau doar în Palestina. Ştim că aceştia existau 
şi în Alexandria, de asemenea în Antiohia, puternica metropolă a Siriei şi 
putem crede că aici şi-a completat Paul studiile. 

Născut pe pămînt elen, vorbind şi scriind greaca, provenind dintr-o 
familie bine aşezată –deoarece era cetăţean roman, calitate pe care o avea 
de la tatăl său–, el era admirabil pregătit pentru a cuprinde şi înţelege 
aspiraţiile religioase ale evreilor din străinătate –care credeau în Isus după 
cum credea şi el însuşi– şi ale prozeliţilor lor. La început deosebit de ostil 
creştinilor, el a intrat în rîndurile lor în urma unei crize, despre care, 
deocamdată, voi spune că era deznodămîntul unui lung şi obscur travaliu 
interior. Această etapă se încheie cu o viziune decisivă: el era convins că 
într-o zi, pe cînd se deplasa la Damasc, l-a văzut sau auzit pe Christos 
glorificat, şi că a primit de la acesta demnitatea de apostol66. Trebuie 
adăugat că nu-l cunoscuse pe Isus în timpul vieţii sale, şi că reflecţiile pe 
care le putea face asupra persoanei acestuia şi a învăţăturii sale nu erau 
limitate –precum acelea ale celor doisprezece– de amintiri reale. Să 
adăugăm că avea un suflet înflăcărat şi mistic, un spirit dialectic şi, în acelaşi 
timp, un simţ practic foarte ascuţit, o energie suficient de neîmblînzită încît 
să facă să-i fie acceptată misiunea şi a-şi impune ideile. 

Originalitatea acestor idei pare mare atunci cînd le comparăm cu cele în 
care este cuprinsă credinţa celor doisprezece, chiar după primele sale 
augmentări, şi ajunge, pentru a ne convinge de aceasta, să recitim de la un 
capăt la altul primele capitole ale Faptelor şi ale Epistolei către romani. 
Totuşi, trebuie să rămînem atenţi pentru a nu ceda vreunei iluzii. Cu 
siguranţă, geniul religios al lui Paul nu este de contestat. Cu toate acestea, 
după cum în opera lui Philon din Alexandria se concentrează eforturile unei 
speculaţii evreieşti anterioare lui, în acelaşi fel, în gîndirea lui Paul se 
organizează idei şi sentimente care nu toate apar din iniţiativa sa, şi pe care 
el are meritul doar de a le exprima pentru noi. Un studiu atent al marilor 

                                                 
66 Autorul se referă la întîmplarea pe care o cunoaştem din Fapte, 9, 3-19, repovestită de 
însuşi Paul în Fapte, 22, 6-16 şi Fapte, 26, 12-18, cînd, deşi era însoţit, a avut o viziune 
individuală, precum în Daniel, 10, 7. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



78 
 

epistole paulinice67 dezvăluie o combinaţie, la prima vedere singulară şi 
îndrăzneaţă, de afirmaţii fundamentale ale credinţei celor doisprezece, de 
idei evreieşti –unele direct împrumutate din Vechiul Testament, altele ivite 
din consideraţii religioase mult mai recente–, de concepţii familiare 
mediului elenistic păgîn, de amintiri evanghelice şi de mituri orientale. 

Vom insista asupra acestei chestiuni deoarece atingem astfel problema 
cea mai gravă pe care o pune istoria credinţelor creştine, aceea a 
transformării misiunii lui Isus, aşa cum am definit-o, în religie a Salvării 
universale. 
 

II 
La o primă privire aruncată asupra vieţii religioase a Orientului asiat, de 

la Marea Egee pînă în Mesopotamia, observăm că, la începutul erei noastre, 
primul loc este deţinut aici de un anumit număr de divinităţi care seamănă 
mult între ele, atît de mult încît se confundă uneori: în Frigia, Attis, în Siria, 
Adonis68, în Fenicia, Melkart69, în Mesopotamia, Tamuz70 şi Marduk71, în 

                                                 
67 Mă refer la Gal., 1 şi 2Cor., Rom., pe care, în cvasiunanimitatea lor, criticii le consideră 
astăzi esenţialmente autentice. (n.a.) 
68 Adonis este un nume de origine semitică (variaţie pentru Adonai ‘stăpîn’). În forma sa 
siriană, acest zeu este înrudit cu cipriotul Gauas, egipteanul Osiris, semiticul Tammuz şi 
Baal Hadad, cu frigianul Attis, toţi fiind zei vegetali, care mor şi reînvie, celebraţi în medii 
feminine. La greci, este asociat cu Afrodita, care s-a îndrăgostit de el şi care îl încredinţează 
Persephonei, spre a-l adăposti. Aceasta din urmă, însă, refuză să îl dea înapoi. Fiind chemat 
să arbitreze conflictul, Zeus hotărăşte ca zeiţele să îl împartă, astfel încît Adonis ajunge să 
petreacă o treime de an cu Persephona, şi două treimi de an cu Afrodita. Adonis a fost ucis 
de un taur sălbatic trimis de Artemis, invidioasă pe abilităţile de vînător ale acestuia, de 
către Ares, gelos pe faptul că era iubit de Afrodita, de către Apollo, al cărui fiu, 
Erymanthus, fusese orbit de Afrodita. Adonis moare în braţele Afroditei. (n.trad.) 
69 Melkart, însemnînd ‘zeul oraşului’, este numele unui zeu fenician, patron al Tyrului, dar 
cunoscut şi venerat din Fenicia pînă în Hispania, inclusiv în Israel (desigur, aici, într-o 
perioadă de idolatrie). Grecii îl identificau cu Herakles, între viaţa şi întîmplările celor doi 
fiind numeroase similitudini. De asemenea, există similitudini între aceştia şi Sandan, un 
zeu local din Tars. Precum în cazul altor asemenea zei, atributele sale au cunoscut 
transformări, din zeu maritim sau subpămîntean devenind zeu solar, şi păstrîndu-şi unele 
din vechile atribute. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



79 
 

Egipt, Osiris72, pe pămînt grec, Dionysos, pentru a nu vorbi decît despre cele 
mai importante. Încă ar mai trebui numit şi zeul persan Mithra73, care 
atunci îşi începe aventura în imperiul roman74. Oamenii care circulă dintr-o 
ţară într-alta îşi duc cu ei credinţele şi le implantează cu uşurinţă în afara 
ţării lor, pentru că, în această parte a Asiei, ei întîlnesc la tot pasul 
preocupări religioase analoage cu ale lor –care sînt exprimate prin mituri de 
acelaşi gen– şi îşi caută satisfacţia în rituri strîns înrudite. Nu este probabil 
ca, la propriu, mituri şi rituri să decurgă unele din altele, la origine, însă, ele 
se aseamănă deoarece provin din acelaşi fond de idei şi dorinţe. Însăşi 
înrudirea lor a favorizat numeroase schimburi între realizările lor originale 

                                                                                                                                
70 Numele unei zeităţi sumeriene a vegetaţiei şi hranei, cunoscută şi adorată de către 
akkadieni, asirieni, evrei şi arabi. Sensul cuvîntului este ‘fiul credincios al Zeului’. Fiind o 
zeitate a vegetaţiei, ciclul său de viaţă este legat de solstiţii şi are atît o viaţă pămînteană, cît 
şi una subpămînteană. În unele poeme, Tamuz sau Dumuzi este păstor, iar iubita sa Inanna 
(Ishtar) îl jeleşte şi îl caută în lumea subpămînteană. (n.trad.) 
71 Zeu babilonian cu multiple atribute, originare sau dobîndite, precum: vegetaţia, apa, 
magia, judecata. Pe măsură ce cîştigă teren şi devine tot mai venerat, dobîndeşte şi o 
ascendenţă privilegiată (fiu al lui Ea şi Damkina) şi preia atribute ale unor zeităţi de prim 
rang, precum Ea şi Enil, ajungînd zeu suprem. (n.trad.) 
72 Fiu al lui Geb, zeul egiptean al pămîntului şi al lui Nut, zeiţa cerului, Osiris este zeul 
subpămîntean al morţii şi al vieţii de dincolo. Principalele sale atribute –alături de cel de 
judecător– se referă la renaşterea vegetaţiei şi, în acelaşi chip, la inundaţiile fertilizatoare 
ale Nilului. Graţie acestor atribute, la care se adăugau cele de stăpîn al iubirii, al veşnicului 
început şi al tinereţii, faraonii –care erau asociaţi cu Osiris– dobîndeau, prin imitaţie, 
capacitatea de a învia din morţi şi de a trăi o viaţă eternă şi fericită. Mai tîrziu, privilegiul 
acesta s-a extins şi la oamenii de rînd, dacă îndeplineau anumite ritualuri. (n.trad.) 
73 Zeitate solară iraniană a pactului şi promisiunii, judecător divin, gardian al adevărului, 
Mithra este custode şi păstor al legăturilor şi jurămintelor, dar şi al turmelor de cornute. 
(n.trad.) 
74 Cf. F. Cumont, Les religions orientales dans l’Empire romain; M. Brückner, Der sterbende 
und auferstehende Gottheiland in den orientalischen Religionen und ihr Verhältnis zum 
Christentum, Tübingen, 1908; A. Loisy, Religions nationales et Cultes de mystères în „Revue 
d’histoire et de littérature religieuses”, ianuarie, 1913; A. Loisy, Les mystères païens et le 
Mystère chrétien, Paris, 1919; S.J. Case, The evolution of early Christianity, Chicago, 1914, 
cap. IX; P. Wendland, Die hellenistich-römische Kultur, Tübingen, 1912, p. 163 şi urm. 
(n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



80 
 

–prin copenetranţă reciproc-activă–, iar aceste schimburi au sfîrşit prin a le 
da trăsături de rudenie foarte frapante. Totuşi, subzistă notabile diferenţe 
între povestirile divine care par a le susţine. Acest amestec de religii, numit 
sincretism oriental, tinde să degaje –din detaliul confuz al credinţelor şi 
practicilor pe care le combină– un anumit număr de reprezentări esenţiale 
şi de rituri primordiale. Acestea se observă mai întîi în oricare dintre cultele 
pe care tocmai le-am enumerat şi, de fapt, acestea sînt cele care sfîrşesc prin 
a constitui, în mod clar, raţiunea de a fi a celorlalte, care este de a le oferi 
oamenilor o credinţă şi o metodă pentru a-şi asigura o fericită nemurire. 

Trăsătura cea mai frapantă a istoriei mitologice a acestor zei, este că se 
crede despre ei că mor într-o anumită perioadă a anului spre a reînvia 
curînd. În felul acesta, sufletele credincioşilor se umplu, mai întîi, de o 
durere profundă, apoi de o veselie delirantă. Se remarcă, de altfel că, în sine, 
aceştia nu sînt zei prea mari şi că, cel puţin la origine, cei mai mulţi sînt 
foarte aproape de condiţia umană, deoarece pier. Unii, precum Attis, un 
păstor, şi Adonis, un copil provenit din incest, sînt, de fapt oameni care au 
dobîndit caracter divin prin voinţa zeilor. Numai importanţa funcţiei care 
pare a le fi atribuită în lume –în raport cu oamenii– îi ridică treptat cu mult 
deasupra condiţiei lor prime, ca divinităţi cu adevărat suverane. Vom vedea 
imediat cum se petrece acest lucru. 

S-a discutat mult privitor la originea acestor zei, precum şi cu privire la 
principiul miturilor pe care ei le personifică. Astăzi nu se prea mai ezită 
decît între două explicaţii care, de altfel, nu se exclud reciproc. Succesiunea 
regulată a anotimpurilor –considerată fie în raport cu mersul aparent al 
soarelui, fie în raport cu vegetaţia– a dat naştere mitului zeului care moare 
la intrarea în iarnă pentru a renaşte la începutul primăverii. Deci, unii dintre 
zeii de care este vorba, la început au fost divinităţi astrale, alţii divinităţi ale 
vegetaţiei, ceea ce, prin urmare, a condus la confuzii destul de fireşti, care 
nu ne permit mereu să scoatem la lumină adevărata lor origine, ori 
caracterul prim al unuia sau altuia dintre ei. 

În mod evident, Mithra este un zeu solar şi de aceea naşterea sa se 
plasează pe 25 decembrie, adică la solstiţiul de iarnă. Osiris ne apare ca un 
zeu lunar, ceea ce se pare că nu era de la început. Tamuz, dimpotrivă, este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



81 
 

un zeu al vegetaţiei; arşiţele verii l-au ucis, iar primele suflări ale primăverii 
îl readuc la viaţă. La fel se întîmplă cu Adonis şi, după cît se pare, cu 
majoritatea acestor zei care mor şi reînvie. Raportul evident dintre viaţa 
soarelui şi cea a pămîntului explică faptul că, în cele din urmă, ei au putut să 
se înfăţişeze ca divinităţi solare. De altfel, cea mai mare parte dintre ei se 
arată a fi într-o relaţie strînsă cu o zeiţă, mamă a zeilor, personificare a 
Pămîntului sau a Naturii fecunde, care îi naşte sau care îi iubeşte cu 
dragoste. Astfel sînt Marea Mamă Cybele pentru Attis, Belti-Afrodita 
pentru Adonis, Ishtar pentru Tamuz, Isis pentru Osiris. Totodată, acesta 
este motivul pentru care aceşti zei sînt adoraţi în acelaşi timp cu zeiţele lor 
şi, practic, locuiesc la ele, în templul lor. Dacă problema naturii prime a 
uneia sau alteia dintre aceste divinităţi îşi păstrează importanţa pentru 
istoricul religiilor, pe noi mai mult ne interesează reprezentarea şi mai ales 
interpretarea mitului morţii şi a învierii respectivei divinităţi. De obicei, 
studiul sărbătorii zeului ne oferă cea mai limpede dintre informaţiile pe care 
le putem obţine. Această sărbătoare este o dramă care reprezintă, stilizînd, 
moartea şi învierea zeului. Uneori este dublă în sensul că există două 
sărbători care se leagă de perioade caracteristice ale anului. În acest caz, 
unul din cele două episoade o ia înaintea celuilalt. Astfel, pentru Tamuz, 
principală pare a fi sărbătoarea morţii sale, la solstiţiul de vară; de asemenea 
pentru Adonis, atît de uşor de confundat cu Tamuz. Pentru Marduk, şi 
pentru zeii în mod clar solari, în general, sărbătoarea triumfului lor sau a 
renaşterii lor este cea principală. Uneori, dimpotrivă, cele două sărbători 
sînt reunite în una singură, care are loc fie primăvara, fie toamna, şi în 
cursul căreia se începe prin a plînge moartea zeului şi, imediat după aceea, 
se celebrează învierea sa. Astfel se petrec lucrurile în cazul lui Attis, în a 
doua jumătate a lunii martie, în vremea echinoxului de primăvară. 
 

III 
Ca urmare a dezvoltării sentimentului religios –lucru pe care îl putem 

doar constata deoarece explicarea sa, chiar în măsura redusă în care este 
posibilă, ne-ar duce prea departe de subiectul nostru–, acest mit al morţii şi 
învierii zeului a încetat să se prezinte doar ca o poveste dramatică şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



82 
 

emoţionantă, ajungînd, în mod obişnuit, a fi interpretată ca expresie vizibilă 
a marelui mister al destinului uman. Pe pămînt, omul pare supus unor 
condiţii de viaţă atît de mizerabile, iar existenţa sa –chiar fericită conform 
opiniei comune– îi pare atît de fragilă şi de scurtă, încît îi vine greu să 
creadă că fiinţa sa ar fi cu adevărat limitată în timp şi la aparenţele ce-i cad 
sub simţuri. În consecinţă, pentru timpul nelimitat care urmează morţii 
corporale, s-a imaginat o altă viaţă, preafericită şi fără sfîrşit, de care trebuie 
să se bucure sufletul, adică tot ceea ce-i scapă materiei. S-a considerat, însă, 
că el este incapabil de a merita această viaţă numai prin forţele sale, şi că, 
pentru a accede la ea, are nevoie de un intercesor, de un mediator divin, 
acesta fiind rolul cuvenit pe drept zeului care moare şi reînvie. 

Şi iată cum se socoteşte că ar fi îndeplinită această misiune: zeul a 
suferit, după cum poate suferi omul, zeul moare, cum moare şi omul, însă el 
a învins suferinţa şi moartea, pentru că el a înviat, iar credincioşii săi 
simbolizează şi reînnoiesc într-o manieră oarecare, în fiecare an, drama 
existenţei sale terestre. Ei mai cred că, din clipa învierii sale reale de 
odinioară, el se bucură de o viaţă prea fericită, în nemurire divină. Prin 
însăşi condiţia umană, oamenii sînt uşor de asociat cu suferinţa şi moartea 
zeului, iar chestiunea mîntuirii duce pînă la capăt această asociere, 
implicînd, pentru toţi deopotrivă, învierea şi viaţa de apoi, în nesfîrşită 
fericire. Soluţia se află într-un fel de ficţiune rituală şi mistică, în care, 
printr-o serie de practici cultuale socotite eficace, credinciosul este 
conceput ca identificîndu-se cu zeul. El parcurge simbolic diversele etape 
ale probelor pe care zeul le-a traversat, iar această asimilare care-i 
transformă fiinţa îi garantează că şi el va fi precum zeul, că dincolo de aceste 
probe ale acestei vieţi şi dincolo de moarte îl aşteaptă nemurirea. Destinul 
mîntuitorului divin –aceasta este calitatea pe care, murind şi reînviind, o 
dobîndeşte zeul– este, totodată, prototipul şi garanţia destinului pe care-l va 
avea credinciosul. Un autor creştin din secolul al IV-lea, Firmicus 
Maternus75, ne descrie o ceremonie nocturnă a cultului unuia dintre aceşti 
                                                 
75 De errore profan. relig., 22, 1. (n.a.) 
Iulius Firmicus Maternus astrolog, jurist şi autor creştin, din vremea lui Constantin. 
Lucrarea citată cuprinde o prezentare analitică a multora dintre formulele şi riturile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



83 
 

zei ai mîntuirii: cei care asistă plîng pradă incertitudinii sorţii care îi 
aşteaptă în viitorul fără sfîrşit, în vreme ce un preot, trecînd prin faţa 
fiecăruia dintre ei, îi unge pe gît cu un ulei sfînt murmurînd cuvintele 
sacramentale: „Aveţi încredere, pentru că zeul este salvat veţi avea şi voi 
mîntuirea la capătul chinurilor voastre”. 

Nu ştim bine în ce fel se petrecea, la modul material, această asimilare a 
credinciosului de către mîntuitor în cultele diverşilor zei ai redempţiunii, 
dar sîntem siguri că în toate aceste culte asimilarea constituia scopul 
anumitor rituri. Cel puţin două dintre acestea ne reţin atenţia în mod 
special: botezul sîngelui şi cina comuniunii. 

În cultul frigian al Cybelei şi al lui Attis –dar nu exclusiv aici, pentru că 
se întîlneşte în diverse alte culte asiate şi în cel al lui Mithra–, le lua locul o 
ciudată ceremonie numită tauroboliul76, care făcea parte din iniţierile 
misterioase esenţiale rezervate credincioşilor. În incinta templului era 
amenajată o fosă adîncă, în care cobora iniţiatul, şi era acoperită cu un 
grătar pe care se înjunghia ritualic un taur. Sîngele se scurgea în fosă şi 
pacientul îl primea, încercînd să-şi îmbăieze cu el toate părţile corpului. 
Odată terminat acest botez, organele genitale ale animalului sacrificat erau 
depuse într-un vas sacru, iar myst-ul trebuia să le aducă ofrandă zeiţei, după 
care erau îngropate sub un altar comemorativ. 

Cu siguranţă că, la origine, aceste rituri neobişnuite nu se refereau la 
viaţa viitoare a iniţiatului. Ele erau asociate forţei Cybelei şi celei a lui Attis 
care, se credea, conduceau natura, după cum riturile de iniţiere dionisiacă, 
tot atît de ciudate în ochii noştri, erau considerate ca asociind bacanţii şi 
bacantele operei fecunde a lui Dionysos. La începutul perioadei creştine, 
însă, sub influenţe greu de recunoscut şi de precizat, se încheiase deja, după 

                                                                                                                                
misteriilor sau aflate în legătură cu acestea, precum şi o diatribă la adresa cultelor orientale 
păgîne, fiind un îndemn adresat împăraţilor vremii de a stopa şi interzice practicile şi 
cultele necreştine. (n.trad.) 
76 Sau, alteori, criobolul, cînd victima era un ţap (kriov"). Ch. Hepding, Attis, seine Mythen 
und sein Kult, Giessen, 1903; Graillot, Le culte de Cybèle, mère des Dieux, à Rome et dans 
l’Empire romain, Paris, 1912, în special capitolul IV; Loisy, Cybèle et Attis, apud „Revue 
d’histoire et de littérature religieuse”, iul., 1913. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



84 
 

toate aparenţele, evoluţia care transforma tauroboliul în mijloc eficace de a 
dobîndi preafericita nemurire. Şi iată cum se explica aceasta: fosa figurează 
împărăţia morţilor, iar myst-ul, coborînd în ea, este considerat ca murind, 
taurul este Attis, iar sîngele său răspîndit este principiul vieţii sale divine, 
care se răspîndeşte în afara sa; primindu-l, iniţiatul îl absoarbe şi se 
pătrunde de el. Cînd iese din fosă el este renăscut77 şi –precum în cazul unui 
copil care vine pe lume– i se dă lapte. El, însă, nu a renăscut ca om, cum era 
înainte. El l-a absorbit în esenţa sa pe zeu, şi, la rîndul său, a devenit un Attis 
fiind aclamat ca atare. Conform datelor istoriei divine –în care Attis apare 
ca amant al Cybelei–, el trebuie, aşadar, să meargă să se unească cu zeiţa. 
Ofranda organelor genitale ale taurului-Attis, căruia i s-a asimilat el însuşi, 
simbolizează această uniune, care se împlineşte mistic în camera nupţială a 
Marii Mame, după cum mutilarea taurului aminteşte de cea a lui Attis care, 
se spune, s-a emasculat sub un pin şi a murit. 

Iniţiatul este asigurat, cel puţin pentru un interval considerabil de 
timp78, că va urma destinul lui Attis în ceea ce priveşte moartea inevitabilă şi 
învierea prea fericită, în viaţa de apoi cu zeii. 

Această uniune salutară, obţinută în virtutea iniţierii, este reînnoită, sau 
cel puţin întărită, în mai multe culte ale acestor zei mîntuitori şi mijlocitori, 
de exemplu cel al Cybelei, al lui Mithra, ale Baalilor79 sirieni, şi încă ale 
altora, prin mese sacre, la care credincioşii mănîncă împreună la masa 
zeului. Fără îndoială că acest banchet liturgic nu este, de cele mai multe ori, 
decît semnul fraternităţii myst-ilor şi un simplu simbol, însă „uneori se 
aşteaptă, de asemenea, alte efecte ale hrănirii în comun; se devorează carnea 
unui animal conceput ca divin şi se crede că astfel poate avea loc 

                                                 
77 Taurobolio criobolioque in aeternum renatus, citim pe o inscripţie tîrzie (secolul IV, după 
Isus Christos), dar care marchează destul de bine intenţia supremă a sacrificiului 
taurobolic. (n.a.) 
78 Se pare că tauroboliul era reluat la capătul a douăzeci de ani; cel puţin aşa făceau spre 
sfîrşitul imperiului roman. (n.a.) 
79 În lumea semită, numele zeilor fiind mai degrabă interzise a se rosti, mai cu seamă în 
rîndul laicilor, Baal devine termen generic pentru ‘zeu’, sensul cuvîntului fiind ‘domn, 
stăpîn’. El a fost folosit şi pentru zei, dar şi pentru conducători. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



85 
 

identificarea cu zeul însuşi şi participarea la substanţa şi calităţile sale” 
(Cumont)80. Din păcate, nu deţinem decît foarte puţine detalii asupra 
acestor mese sacre, asupra meniului lor şi asupra riturilor lor, deşi sensul lor 
nu lasă loc îndoielilor. Totuşi, ştim că în misteriile81 lui Mithra există o 
ceremonie în care iniţiatului i se prezintă pîine şi o cupă pronunţîndu-se –
ne spune un apologet creştin din secolul al II-lea– „anumite formule pe care 
le ştiţi sau le puteţi afla”82. 

Textele ne mai spun că, în misteriile Cybelei şi ale lui Attis, iniţiatul ia 
parte la o masă mistică la capătul căreia spune: „Am mîncat din ceea ce 
conţinea tympanon-ul, am băut din ceea ce conţinea cymbala: am devenit 
                                                 
80 François Valéry Marie Cumont (1868-1947), istoric, arheolog, filolog şi epigrafist belgian, 
profesor la Universitatea din Gand, cercetător al religiilor antice păgîne, mai cu seamă al 
cultului lui Mithra. (n.trad.) 
81 De origine greacă, preluat în latină şi răspîndit apoi şi în alte limbi, termenul se referă la o 
doctrină şi/sau la un rit secret, iniţiatul într-unul sau mai multe misterii myst-ul fiind, 
practic, membru al unei(or) secte cu un anumit grad de esoterism. Antichitatea a cunoscut 
o teologie civilă (în care cultul avea caracter etnic sau statal), una naturală (în care 
credinţele derivau mai degrabă din raţionamente şi speculaţii filosofice, devenind concepţii 
asupra lumii) şi una mitică (în care credinţele aveau fundamente mitice şi funcţionau prin 
ritualizare). Misteriile intră în ultima categorie, aşa cum cultul împăratului sau iudaismul, 
de pildă, intră în prima, iar neoplatonismul sau unele ramuri ale gnozei în cea de-a doua. 
Dincolo de caracterul mai mult sau mai puţin secret, misteriile s-au diferenţiat prin modul 
genuin de a relaţiona unele concepţii asupra funcţionării şi relaţiei Universului, Divinului şi 
a fiinţei umane cu anumite elemente de rit, şi a felului în care acestea reflectau 
interacţiunile lumii fizice cu cea spirituală. Majoritatea autorilor consideră că creştinismul 
a cunoscut o inflaţie generatoare de dimensiuni superioare prin absorbţia (în rit şi dogme) 
de elemente ale misteriilor. Misteriile despre care ştim cîte ceva sînt: misteriile eleusine, 
dionisiace, orfice (în lumea elenică), şi cele dedicate Cybelei (Frigia), lui Isis (Egipt), lui 
Mithra (Persia), lui Sabazios (Tracia şi Frigia). Caracterul lor secret, dispariţia lor (prin 
abandon şi uitare, dar şi prin asimilare) au făcut ca multe elemente ale acestora, de la 
concepte la practici, să ne rămînă necunoscute. În fapt, informaţiile –puţine, sumare, mult 
prea aluzive– care au dăinuit timpului şi factorilor menţionaţi, abia ajung pentru a înţelege 
că antichitatea a cunoscut un astfel de fenomen. Prin faptul că, deja, aveau o vechime foarte 
mare, prin caracterul lor conservator, misteriile erau în măsură să ofere numeroase şi 
importante cunoştinţe asupra mentalităţii şi spiritualităţii vechilor indoeuropeni şi a lumii 
central-orientale. (n.trad.) 
82 Iustin, I, Apol., 66, 4. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



86 
 

myst-ul lui Attis”. Tympanon-ul era instrumentul-atribut al Cybelei, 
cymbalul cel al lui Attis, şi putem crede că alimentele sacre care se 
depuneau în ele erau pîinea, probabil şi carnea peştilor sacri, şi vinul. În 
plus, dacă ne gîndim că Attis este în mod curent asimilat grîului, avem toate 
motivele să credem că comuniunea se stabileşte aici, nu pur şi simplu prin 
actul aşezării la masă şi al consumării alimentelor socotite a fi oferite de zeu 
fidelilor săi, ci prin actul mîncării zeului însuşi şi prin a se lăsa pătruns astfel 
de substanţa sa mîntuitoare. 

Nu credem că mai este nevoie să subliniem asemănările evidente ale 
acestor diferite rituri –chiar privite la nivel superficial– cu botezul şi 
euharistia creştinilor. Această asemănare nu a fost nicidecum respinsă de 
către Părinţii Bisericii (din secolul I pînă în secolul al V-lea, de la sfîntul Paul 
la sfîntul Augustin, mărturiile se aglomerează, dovedindu-se că erau miraţi), 
care, însă, o explicau în maniera lor: ei spuneau că Diavolul încercase să 
imite pe Christos şi că practicile Bisericii serviseră de model misteriilor. 
Astăzi nu se mai poate susţine aşa ceva. Este foarte probabil ca, în unele 
cazuri, creştinismul să fi reacţionat faţă de cultele păgîne care, ca şi acesta, 
erau preocupate de asigurarea mîntuirii eterne a oamenilor prin mijlocirea 
unei fiinţe divine. Miturile esenţiale însă, ceremoniile liturgice principale, 
simbolurile şi riturile eficace ale acestor culte sînt anterioare naşterii 
creştinismului, iar în vremea în care trăia sfîntul Paul ele cunosc realizări 
cultuale foarte numeroase în lumea elenistică. 

Nu trebuie uitat că nu este vorba doar despre nişte rituri. Este vorba 
despre o anumită reprezentare a destinului uman şi a mîntuirii, de religia-
credinţă asociată Domnului divin, intermediar între om şi divinitatea 
supremă, şi care a consimţit să trăiască, să sufere ca un om, pentru ca omul, 
destul de apropiat de acesta, să şi-l asimileze, să se poată mîntui, 
asociindu-se destinului său. Tocmai în aceasta constă doctrina sfîntului Paul 
privitoare la misiunea şi la rolul Domnului Isus. Nici măcar elementul moral 
–dotat cu importanţa pe care doctrina i-o acorda (aceasta recomandînd o 
viaţă nu doar pioasă, ci şi pură, demnă, caritabilă)– nu-i aparţine ca 
trăsătură particulară, deoarece misteriile înseşi avuseseră exigenţe de acelaşi 
ordin faţă de iniţiaţii lor –chiar dacă într-o măsură redusă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



87 
 

 
IV 

Imediat, însă, apare întrebarea dacă Paul era în situaţia de a cunoaşte 
ideile esenţiale şi riturile fundamentale ale misteriilor şi dacă putea suferi 
influenţa acestora83. 

Nu sîntem nicidecum foarte bine informaţi asupra vieţii religioase a 
Tarsului, patria sa, în vremea în care a trăit el acolo, însă ştim că în Tars 
erau veneraţi cu deosebire doi zei: unul se numea Baal-Tarz, adică Domnul 
Tarsului, pe care grecii l-au asimilat lui Zeus, celălalt se numea Sandan, 
grecii asimilîndu-l lui Heracles. 

După toate aparenţele, primul este o veche divinitate rurală stăpînă 
peste fecunditatea pămîntului. Devenind urban şi confundîndu-se puţin cîte 
puţin cu Zeus, este ridicat în rang şi capătă aparenţa şi caracterul unui zeu 
celest, stăpîn al zeilor şi al oamenilor, situat atît de mult peste credincioşii 
săi încît le părea aproape inaccesibil. 

Sandan, dimpotrivă, rămîne foarte apropiat oamenilor şi aproape 
tangibil. Din rarele documente pe care le avem asupra lui, din discuţiile şi 
ipotezele provocate de aceste documente, decurg cîteva certitudini utile. La 
origine, acest Sandan este, şi el, un zeu al fertilităţii şi, în sens mai larg, al 
vegetaţiei. Anual, în onoarea sa se celebrează o sărbătoare în care el moare 
pe un rug şi se ridică la cer. Aşadar, acesta reprezintă în Tars ceea ce sînt 
Attis în Frigia, Adonis în Siria, Osiris în Egipt, Tamuz la Babilon şi alţi zei 
analogi în alte părţi. De asemenea, este foarte plauzibil ca, deja, el să fi 
împrumutat trăsături de la unul sau doi dintre aceştia. 

Totuşi, a împrumutat de la aceştia ritualurile iniţiatice misterioase şi 
învăţătura ermetică a mîntuirii? Este el considerat mîntuitor? Aici există o 
dublă problemă, care nu poate fi încă rezolvată decît prin ipoteze. Nici un 
document nu ne vorbeşte în mod cert despre misteriile lui Sandan şi nu îl 
califică drept Soter. Dacă, însă, remarcăm că alţi zei ai vegetaţiei, murind şi 

                                                 
83 Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen, Leipzig, 1910, în special p. 43 şi 
urm., 160 şi urm.; Loisy, apud „Revue d’histoire et de littérature religieuse”, sept.-oct., 1913; 
contra: C. Clemen, Der Einfluss des Mysterienreligionen auf das älteste Christentum, 
Giessen, 1913, p. 23-61. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



88 
 

reînviind, îşi au misteriile lor şi sînt consideraţi de către credincioşii lor ca 
intermediari între divinitatea supremă şi oameni, ca intercesori şi 
mîntuitori, avem temei să credem că la fel se întîmplă şi cu Sandan. În rest, 
Sandan nu-i oferea lui Paul decît spectacolul anual al apoteozei zeului care 
moare, ceea ce, deja, este mult. 

Existau şi alte culte cu misterii în Tarsul începutului erei creştine? Este 
probabil, în virtutea însăşi a poziţiei oraşului la încrucişarea drumurilor 
comerciale, pe unde, împreună cu oamenii, ideile şi credinţele circulau 
precum mărfurile. Ar fi imprudent, însă, a ne arăta prea siguri. Cu toate 
acestea, vecinătatea Frigiei şi a Siriei, raporturile constante cu Fenicia şi 
Egiptul, aproape impun convingerea că oamenii din Tars erau la curent cu 
spiritul misteriilor care înfloreau în aceste ţări diferite, cu principalele lor 
teme mitice, cu principalele lor speranţe, şi ale căror rituri conducătorii le 
practicau mai mult sau mai puţin, pentru avantajele lor. Lumea antică ne 
oferă spectacolul perpetuu al acestor schimbări pe teren religios. 

De altfel, o altă constatare ne aduce încă o cvasi-certitudine în acest 
sens, şi anume că tendinţa sincretistă care amestecă, confundă sau combină 
zeii, pe care fizionomia sau funcţiunile lor îi apropie mai mult sau mai 
puţin, se manifestă în mod foarte clar, şi de foarte multă vreme, în Tars. 
Probabil că acesta este fenomenul cel mai vizibil şi cel mai stabil al vieţii 
religioase a oraşului. Or, noi ştim că misteriile se hrănesc din sincretism. 

Pare verosimil, aşadar, dacă nu cumva neîndoios, că copilăria lui Paul 
s-a desfăşurat într-un mediu în întregime pătruns de această idee a mîntuirii 
obţinute prin mijlocirea sau intermedierea unui zeu care moare şi reînvie, şi 
al cărui destin este împărtăşit de către credincioşii săi asociindu-i-se, nu 
numai printr-o credinţă confesională de nezdruncinat, ci încă –şi aici am fi 
tentaţi să credem că mai ales– prin rituri simbolice şi puternice. Nu era 
deloc nevoie de a fi iniţiat pentru a cunoaşte aceste concepţii religioase şi 
realizările lor rituale, adică pentru a şti că existau şi ce reprezentau ele. Ceea 
ce avea în plus iniţiatul, nu era credinţa şi nici speranţa sa, ci augustul şi 
redutabilul mister care, credea el, îl transformase la nivelul fiinţei sale 
profunde. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



89 
 

De asemenea, în Tarsul acelor vremuri, nu era deloc necesar să fi mers 
la şcoala de filosofi pentru a spune cîte ceva asupra acestei învăţături. Sub 
Augustus, Tars este un oraş realmente guvernat de Universitatea sa, iar 
această circumstanţă are în ochii locuitorilor săi o importanţă particulară 
pentru tot ceea ce fac profesorii acestei Universităţi. Or, aceşti profesori par 
a fi mai mult filosofi stoici. Totul ne face să credem că mai mulţi dintre ei 
ţinuseră deja conferinţe de vulgarizare –ca nişte predici populare– în care 
transferaseră formulele lor morale esenţiale şi, de asemenea, un număr 
destul de mare din termenii tehnici ai acestora. Nu trebuie uitate aceste 
circumstanţe atunci cînd citim epistolele paulinice, în care găsim –în ceea 
ce priveşte fondul uneori, forma adeseori– urme ale influenţei stoice. 
Observîndu-le, s-a crezut odinioară că apostolul intrase în relaţii cu Seneca 
şi că purtase cu acesta o întreagă corespondenţă. Această candidă invenţie 
dă mult mai puţin seamă de faptul în cauză, pe care tocmai l-am amintit, 
privitor la importanţa şi caracteristicile vieţii filosofice din Tars. Paul a trăit 
într-un mediu în întregime pătruns de preocupările şi terminologia stoice. 
Acest al doilea exemplu al influenţei mediului în care a trăit în vremea 
copilăriei sale, cel puţin pînă la adolescenţă, îl luminează pe celălalt şi 
sfîrşeşte prin a ne face să înţelegem felul în care acest evreu din diaspora a 
putut, într-un mod aproape inconştient, să primească şi să fixeze în 
străfundul spiritului său reprezentări a căror fecunditate nu se va revela 
pentru el însuşi decît mult mai tîrziu. 

Rămîne deschisă pentru noi încă o chestiune a cărei soluţie ne-ar aduce, 
poate, un element de informaţie foarte important în ceea ce priveşte 
obscuritatea pregătirii viitorului religios al lui Paul. Evreii din Tars erau cu 
toţii legalişti riguroşi sau, dimpotrivă, sinagogile lor se deschideau, mai mult 
sau mai puţin, influenţelor ambientului? Şi: nu exista aici nimeni care să se 
abandoneze acestui sincretism (despre care am vorbit mai înainte şi care, 
uneori, se pare că măcar tindea să transforme speranţa salvării mesianice 
naţionale în doctrină a mîntuirii)? Dacă lucrurile stăteau astfel –nu ştim, 
însă tind să cred că aşa ceva este verosimil–, nu pare deloc necesar să 
presupunem ca Paul să fi simpatizat cu aceşti evrei pervertiţi. De asemenea, 
în legătură cu ortodoxia primă pe care Faptele i-o atribuie lui şi familiei sale, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



90 
 

putem crede că el îi detesta, dar nu şi că i-a ignorat. El ştia ce credeau 
aceştia despre mîntuire şi despre mîntuitor, iar dacă am putea fi siguri că în 
tinereţe a dobîndit această impresie, este indubitabil că aici se află elementul 
esenţial sau germenele prim al evoluţiei sale. 

Oricum ar sta lucrurile în acest ultim punct, rămîne, în orice caz, un 
adevăr faptul că, dacă Tars a dat naştere primului apostol al neamurilor, 
omului care a contribuit atît de mult la răspîndirea, în numele Domnului 
Isus, unei religii noi a mîntuirii, acest lucru nu constituie un hazard, ci o 
rezultantă. 

Este de reţinut că, dintr-un alt punct de vedere –cel al aptitudinilor sale 
generale pentru o operă de propagandă în lumea greco-romană, în favoarea 
unei doctrine evreieşti–, el se afla într-o situaţie excepţional de avantajoasă, 
deoarece combina în sine tripla calitate de grec, de evreu şi de roman. 

Cînd spun că este grec, înţeleg că, împreună cu aerul din Tars, a respirat 
ceva din sufletul elenistic, fără a-şi da seama că asimilînd limba greacă a 
dobîndit cel mai preţios instrument de gîndire şi de acţiune şi, totodată, cel 
mai comod vehicul de idei care exista în acel timp. Nu exagerăm, desigur: 
Paul nu este un literat grec, nici nu a frecventat marile şcoli şi nu a studiat 
misteriile în acestea. A trăit însă într-un mediu în care se vorbea greaca, în 
care cuvinte precum Dumnezeu, spirit, Domn, mîntuitor, raţiune, suflet, 
conştiinţă îmbrăcau un sens pe care el l-a cunoscut, în care se practica o 
anumită artă a cuvîntului, din care el a reţinut unele dintre procedeele cele 
mai frapante, în care se cultiva o filosofie ale cărei cîteva sentenţii şi mai 
multe cuvinte tehnice au intrat în memoria sa, în care exista în mod firesc 
un ataşament faţă de anumite speranţe de supravieţuire pe care nu le-a 
ignorat şi despre care credea că pot fi realizate pe anumite căi, al căror 
element esenţial măcar îl putea cunoaşte. Cu certitudine, avem motive 
pentru a susţine că nu elenismul este principala sa trăsătură şi că înainte de 
a fi grec el este evreu, dar nu trebuie să pierdem din vedere faptul că este un 
evreu din Tars. 

În acest moment pare sigur că dacă nu a primit marea cultură greacă, pe 
care ar fi putut-o găsi în marile şcoli din patria sa, s-a ridicat pînă la înalta 
cultură ebraică a timpului său, care ţinea în întregime de studiul aprofundat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



91 
 

al Scripturii. Am amintit deja că Faptele (22, 3) îl pun să spună că a fost 
crescut la picioarele lui Gamaliel, adică la Ierusalim, în şcoala nepotului 
marelui Hillel84. Repet că această afirmaţie nu-mi inspiră absolut nici o 
încredere şi că, de aceea, o socotesc a fi inexactă. Totuşi, este incontestabil 
că scrisorile lui Paul par a atesta o cunoaştere rabinică a Scripturii –înţeleg 
o cunoaştere ca aceea pe care un rabin, un doctor, o deţinea în mod 
normal– şi că aici s-a manifestat un spirit format de către fariseism. Spirit 
dialectic, subtil şi întortocheat, care înfruntă Legea evreiască cu înseşi 
procedeele cu care o apărase altădată, el a arătat totodată că deţine un fond 
de idei asupra naturii umane, asupra păcatului, asupra raportului dintre 
păcat şi moarte, la fel de rabinic pe cît de dialectic. 

Este remarcabil, de altfel, că traducerea greacă a Bibliei, Septanta, este 
cea care pare a-i fi familiară. Desigur, el înţelegea originalul ebraic –deşi nu 
aş jura acest lucru– şi, oricum, aproape mereu citează versiunea alexandrină 
de care –aş spune– este pătruns85. Această constatare mai ales, mă face să 
cred că el a studiat Scriptura în vreo şcoală rabinică din diaspora, iar nu la 
Ierusalim. Poate în Antiochia, care nu era departe de Tars, şi care constituia 
marele centru intelectual al Asiei elenistice, punctul de întîlnire şi de 
combinare al ideilor şi al credinţelor asemănătoare sau diferite. 

În acea vreme, numai un evreu putea fi interesat de iniţiativa lui Isus, 
numai un grec putea să o extindă pe măsura lumii şi să o facă fecundă 
(bineînţeles, un grec care nu avea spiritul mărginit de orgoliul unei culturi 

                                                 
84 Hillel (Babilon 110 î.e.n.- Ierusalim 10 e.n.), lider religios de mare înţelepciune şi înaltă 
moralitate, întemeietor de şcoală, precursor al tradiţiei rabinice. Ajuns în Israel la 40 de ani, 
petrecîndu-şi următorii 40 de ani în studiu şi conducînd destinele spirituale ale evreilor 40 
de ani, a fost asemănat lui Moise. Recunoscut pentru blîndeţea, bunătatea şi răbdarea sa, 
de-a lungul întregii sale activităţi, Hillel, care socotea că iubirea faţă de aproapele este 
principiul fundamental al Legii morale iudaice, a încercat, prin interpretările echilibrate şi 
în spirit tradiţional ale Legii şi tradiţiei iudaice, să „repare lumea”, după cum singur spunea. 
(n.trad.) 
85 De altfel, evreii din diaspora considerau traducerea Septantei inspirată în aceeaşi măsură 
ca şi textul ebraic. Această opinie, necesară pentru scrupulele lor legaliste, se sprijinea pe 
legenda identităţii celor 72 de versiuni executate de către 72 de traducători. În mod 
evident, o astfel de concordanţă ar presupune intervenţia divină! (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



92 
 

de şcoală şi care, din lumea elenistică, cunoştea şi împărtăşea cel mai bine 
sentimentele religioase şi aspiraţiile credinţei, şi ale cărei directive 
intelectuale le urma). În sfîrşit, calitatea de cetăţean roman pe care o deţinea 
Paul îi aducea mai multe avantaje preţioase: îl punea la adăpost de 
naţionalismul îngust şi duşmănos al palestinianului şi îl înclina către 
universalism; prin aceasta trebuia să fie destinat, chiar fără a-şi da seama, la 
a ridica însufleţirea unui cenaclu evreiesc la demnitatea de religie umană. 
De aceea l-am putut numi lucrător al viitorului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:37:36 UTC)
BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

