CAPITOLULIV
MEDIUL PAULINIC

I. — Tars. - Scolile sale si stralucirea acestora. — Educatia intelectuald a lui Paul. — Cum
devine apostol al lui Isus Christos. - Temperamentul siu. — In ce masura este el original.
— Elementele doctrinei sale: importanta problemei.

II. - Zeii mintuitori ai Orientului elenistic. — Prin ce se aseamind si cum se combini ei. —
Mitul mortii si al invierii lor anuale. — Originea si sensul sau prim. — Aplicatie la Mithra,
Osiris, Tamuz, Adonis. — Drama vietii si mortii zeului.

IIl. - Interpretarea metafizici a acestor povestiri divine: ele simbolizeazd misterul
destinului uman. — Necesitatea, pentru om, de a se asocia la destinul zeului salvator spre
a dobindi viata vesnicd. Cum se opereaza aceasta asociere. — Botezul de singe si masa de
comuniune: tauroboliul si banchetul la masa zeului. — Actul de a-1 minca pe zeu. -
Asemdnarea acestor rituri cu Botezul si Euharistia crestinismului. — Soteriologia
misteriilor si soteriologia lui Paul.

IV. — A cunoscut Paul misteriile? — Religia din Tars: Baal-Tarz si Sandan. — Alte misterii. —
Ipoteze si verosimilitati. — Influente religioase suferite de Paul la Tars. — Influente
filosofice. — Caracteristici ale iudaismului din Tars. — Paul este bine pregitit pentru rolul
sau de apostol al crestinismului la strdini prin tripla sa calitate de grec, de evreu si de
roman.

I
L-am amintit deja pe sfintul Paul. El a vazut lumina zilei intr-o familie
de evrei stabilita la Tars, in Cilicia. Era un oras animat, situat la capatul
cheilor ciliciene, pe unde se cobora de pe platoul Asiei Mici in Siria, si la
intretdierea unor importante drumuri comerciale, care ii aduceau totodata
ideile si influentele Greciei si Italiei, ale Frigiei si ale Capadociei, ale Siriei si
ale Ciprului, ale Feniciei si ale Egiptului®®. In ciuda unei destul de recente

%3 Privitor la Tars, analizat din punctul de vedere care ne intereseaza aici, se pot consulta, in
special, un capitol din cartea lui Ramsay, The Cities of St. Paul, Londra, 1907, p. 85-244 si
studiul lui Bohlig, Die Geisteskultur vom Tarsos im augustinischen Zeitalter, Gottingen,
1913.In ceea ce priveste religia, adiugim Frazer, Adonis, Attis, Osiris, Londra, 1914, cap.
VI, 22, 1 si 3, p. 117 si urm. Din pacate, acesti autori au fost adesea obligati sa se
multumeascd cu indicii méirunte, cu prezumtii si date cu caracter verosimil, intrucit
documentele de care dispuneau erau putine la numar si putin explicite. Vechiul oras zace
intre 6 si 7 metri de sedimente tasate de fluviul Cydnus, orasul modern fiind construit
deasupra. Din acest motiv, sipaturile de amploare incd ramin de ficut. Nu dispunem decit

75

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



tentative a regilor Siriei si mai ales a lui Antioh Epifanul (in anul 171), de a-1
eleniza, Tars ramase un oras oriental, cel putin prin credintele sale
dominante. El detinea, insa, infloritoare scoli grecesti si, dupa cum vom
arata, o Universitate care, dupa marturia lui Strabon, avea o buna reputatie
in lumea greco-romana, mai ales in ceea ce priveste studiile filosofice.

Profesorii care conduceau aceste scoli erau legati de doctrina stoicd si se
pare ca nu se multumeau sa patrunda de invatéturile acesteia doar pe elevii
care le urmau cursurile. Ei ii raspindeau principiile esentiale, afirmatiile
directoare, formulele cele mai frapante prin spiritul lor, intr-o veritabila
propaganda adaptata pentru a fi inteleasa de popor. Astfel se explica faptul
—foarte important pentru noi— ci, fara a fi frecventat Universitatea din
orasul sau natal si fara sa fi studiat filosofia stoicd, dar traindu-si anii
tineretii sale in acest mediu elenizat din punct de vedere intelectual de cétre
filosofii care erau totodata si retori, Paul nu ignora nici locurile comune ale
stoicismului, nici procedeele curente ale retoricii grecesti.

Faptele Apostolilor (22, 3) ar vrea sa ne faca sa credem ca el a fost
crescut la Ierusalim ,la picioarele lui Gamaliel”®*, adica intr-una din cele mai
celebre scoli rabinice din acea vreme. Fireste cd ne este imposibil sa
afirmdm ca nu ar fi adevarat, insa, oricum, acest lucru ramine neverosimil
deoarece nu se poate nicicum intelege cd un elev al rabinilor Palestinei ar fi
putut sd-si conteste si si-si renege profesorii —asa cum a facut Paul apoi- si
sa exprime atit de perfect spiritul evreiesc care ni se aratd a fi cel al
sinagogilor eleniste®.

Ceea ce pare probabil este cd, intr-adevir, el a primit o solida instructie
»in Lege”, ca el a urmat un invatamint religios dus pina departe, dar nu la

de citeva monede, de interpretari adeseori ipotetice, de citeva inscriptii si de citeva texte ale
geografului Strabon (mort in 20?) si ale retorului Dion Chrysostomul (mort in 117). (n.a.)
 Gamaliel cel batrin, nepot al lui Hillel cel batrin, fariseu si doctor in Lege, conducitor al
Sanhedrinului pina la jumatatea secolului I e.n., a fost unul dintre cei mai mari invétatori ai
religiei iudaice. In Faptele Apostolilor (5, 34-39) vorbeste impotriva uciderii apostolilor,
argumentind ca daci lucrarea acestora este omeneascd, va disparea de la sine, daci este de
la Dumnezeu, nu poate fi distrusi de om. (n.trad.)

% Asupra acestei chestiuni importante, vezi C.G. Montefiore, Judaism and St. Paul, Londra,
1914. (n.a.)

76

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



Ierusalim. Doctori evrei nu existau doar in Palestina. Stim ca acestia existau
si in Alexandria, de asemenea in Antiohia, puternica metropola a Siriei si
putem crede ca aici si-a completat Paul studiile.

Nascut pe pamint elen, vorbind si scriind greaca, provenind dintr-o
familie bine asezatd —deoarece era cetdtean roman, calitate pe care o avea
de la tatdl sau—, el era admirabil pregitit pentru a cuprinde si intelege
aspiratiile religioase ale evreilor din strdinatate —care credeau in Isus dupa
cum credea si el insusi— si ale prozelitilor lor. La inceput deosebit de ostil
crestinilor, el a intrat in rindurile lor in urma unei crize, despre care,
deocamdata, voi spune ca era deznoddmintul unui lung si obscur travaliu
interior. Aceasta etapd se incheie cu o viziune decisiva: el era convins ca
intr-o zi, pe cind se deplasa la Damasc, 1-a vazut sau auzit pe Christos
glorificat, si ca a primit de la acesta demnitatea de apostol®. Trebuie
addugat ca nu-l cunoscuse pe Isus in timpul vietii sale, si cé reflectiile pe
care le putea face asupra persoanei acestuia si a invatiturii sale nu erau
limitate —precum acelea ale celor doisprezece— de amintiri reale. Sa
addugam ci avea un suflet inflacérat si mistic, un spirit dialectic si, in acelasi
timp, un simt practic foarte ascutit, o energie suficient de neimblinzita incit
sa faca sa-i fie acceptatd misiunea si a-si impune ideile.

Originalitatea acestor idei pare mare atunci cind le comparam cu cele in
care este cuprinsa credinta celor doisprezece, chiar dupa primele sale
augmentari, si ajunge, pentru a ne convinge de aceasta, sa recitim de la un
capat la altul primele capitole ale Faptelor si ale Epistolei cdtre romani.
Totusi, trebuie sd raminem atenti pentru a nu ceda vreunei iluzii. Cu
siguranta, geniul religios al lui Paul nu este de contestat. Cu toate acestea,
dupa cum in opera lui Philon din Alexandria se concentreaza eforturile unei
speculatii evreiesti anterioare lui, in acelasi fel, in gindirea lui Paul se
organizeaza idei si sentimente care nu toate apar din initiativa sa, si pe care
el are meritul doar de a le exprima pentru noi. Un studiu atent al marilor

% Autorul se referd la intimplarea pe care o cunoastem din Fapte, 9, 3-19, repovestita de
insusi Paul in Fapte, 22, 6-16 si Fapte, 26, 12-18, cind, desi era insotit, a avut o viziune
individual4, precum in Daniel, 10, 7. (n.trad.)

77

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



epistole paulinice® dezvaluie o combinatie, la prima vedere singulard si
indrdzneatd, de afirmatii fundamentale ale credintei celor doisprezece, de
idei evreiesti —unele direct imprumutate din Vechiul Testament, altele ivite
din consideratii religioase mult mai recente—, de conceptii familiare
mediului elenistic pagin, de amintiri evanghelice si de mituri orientale.

Vom insista asupra acestei chestiuni deoarece atingem astfel problema
cea mai grava pe care o pune istoria credintelor crestine, aceea a
transformdrii misiunii lui Isus, asa cum am definit-o, in religie a Salvarii
universale.

I
La o prima privire aruncata asupra vietii religioase a Orientului asiat, de
la Marea Egee pina in Mesopotamia, observiam c§, la inceputul erei noastre,
primul loc este detinut aici de un anumit numar de divinitati care seamana
mult intre ele, atit de mult incit se confunda uneori: in Frigia, Attis, in Siria,
Adonis®, in Fenicia, Melkart®, in Mesopotamia, Tamuz” si Marduk”, in

8 M4 refer la Gal., 1 si 2Cor., Rom., pe care, in cvasiunanimitatea lor, criticii le considera
astdzi esentialmente autentice. (n.a.)

% Adonis este un nume de origine semitica (variatie pentru Adonai ‘stipin’). In forma sa
siriand, acest zeu este inrudit cu cipriotul Gauas, egipteanul Osiris, semiticul Tammuz si
Baal Hadad, cu frigianul Attis, toti fiind zei vegetali, care mor si reinvie, celebrati in medii
feminine. La greci, este asociat cu Afrodita, care s-a indragostit de el si care il incredinteaza
Persephonei, spre a-1 adaposti. Aceasta din urma, insa, refuza sd il dea inapoi. Fiind chemat
sa arbitreze conflictul, Zeus hotéraste ca zeitele sa il imparti, astfel incit Adonis ajunge sa
petreaci o treime de an cu Persephona, si doud treimi de an cu Afrodita. Adonis a fost ucis
de un taur silbatic trimis de Artemis, invidioasd pe abilitatile de vinator ale acestuia, de
citre Ares, gelos pe faptul cd era iubit de Afrodita, de citre Apollo, al carui fiu,
Erymanthus, fusese orbit de Afrodita. Adonis moare in bratele Afroditei. (n.trad.)

¢ Melkart, insemnind ‘zeul oragului’, este numele unui zeu fenician, patron al Tyrului, dar
cunoscut si venerat din Fenicia pinad in Hispania, inclusiv in Israel (desigur, aici, intr-o
perioada de idolatrie). Grecii il identificau cu Herakles, intre viata si intimplarile celor doi
fiind numeroase similitudini. De asemenea, existd similitudini intre acestia si Sandan, un
zeu local din Tars. Precum in cazul altor asemenea zei, atributele sale au cunoscut
transformaéri, din zeu maritim sau subpidmintean devenind zeu solar, si pastrindu-si unele
din vechile atribute. (n.trad.)

78

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



Egipt, Osiris’, pe pamint grec, Dionysos, pentru a nu vorbi decit despre cele
mai importante. Inci ar mai trebui numit si zeul persan Mithra’, care
atunci isi incepe aventura in imperiul roman’. Oamenii care circula dintr-o
tara intr-alta isi duc cu ei credintele si le implanteaza cu usurinta in afara
tarii lor, pentru ca, in aceasta parte a Asiei, ei intilnesc la tot pasul
preocupari religioase analoage cu ale lor —care sint exprimate prin mituri de
acelasi gen— si isi cautd satisfactia in rituri strins inrudite. Nu este probabil
ca, la propriu, mituri si rituri sa decurga unele din altele, la origine, insa, ele
se aseaminid deoarece provin din acelasi fond de idei si dorinte. Insisi
inrudirea lor a favorizat numeroase schimburi intre realizarile lor originale

7% Numele unei zeitdti sumeriene a vegetatiei si hranei, cunoscutd si adorati de catre
akkadieni, asirieni, evrei si arabi. Sensul cuvintului este ‘fiul credincios al Zeului’. Fiind o
zeitate a vegetatiei, ciclul sau de viata este legat de solstitii si are atit o viata paminteand, cit
si una subpaminteana. In unele poeme, Tamuz sau Dumuzi este pastor, iar iubita sa Inanna
(Ishtar) il jeleste si il cautd in lumea subpdminteand. (n.trad.)

71 Zeu babilonian cu multiple atribute, originare sau dobindite, precum: vegetatia, apa,
magia, judecata. Pe miasurd ce cistigd teren si devine tot mai venerat, dobindeste si o
ascendentd privilegiata (fiu al lui Ea si Damkina) si preia atribute ale unor zeitati de prim
rang, precum Ea si Enil, ajungind zeu suprem. (n.trad.)

72 Fiu al lui Geb, zeul egiptean al pimintului si al lui Nut, zeita cerului, Osiris este zeul
subpamintean al mortii si al vietii de dincolo. Principalele sale atribute —aléturi de cel de
judecator— se refera la renasterea vegetatiei si, in acelasi chip, la inundatiile fertilizatoare
ale Nilului. Gratie acestor atribute, la care se adaugau cele de stipin al iubirii, al vesnicului
inceput si al tineretii, faraonii —care erau asociati cu Osiris— dobindeau, prin imitatie,
capacitatea de a invia din morti si de a trai o viatd eterna si fericitd. Mai tirziu, privilegiul
acesta s-a extins si la oamenii de rind, dacé indeplineau anumite ritualuri. (n.trad.)

78 Zeitate solard iraniand a pactului si promisiunii, judecitor divin, gardian al adevarului,
Mithra este custode si pastor al legéturilor si jurdmintelor, dar si al turmelor de cornute.
(n.trad.)

7 Cf. F. Cumont, Les religions orientales dans 'Empire romain; M. Briickner, Der sterbende
und auferstehende Gottheiland in den orientalischen Religionen und ihr Verhdltnis zum
Christentum, Tiibingen, 1908; A. Loisy, Religions nationales et Cultes de mystéres in ,Revue
d’histoire et de littérature religieuses”, ianuarie, 1913; A. Loisy, Les mystéres paiens et le
Mysteére chrétien, Paris, 1919; S.]. Case, The evolution of early Christianity, Chicago, 1914,
cap. IX; P. Wendland, Die hellenistich-romische Kultur, Tibingen, 1912, p. 163 si urm.
(n.a.)

79

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



—prin copenetranta reciproc-activa—, iar aceste schimburi au sfirsit prin a le
da trasaturi de rudenie foarte frapante. Totusi, subzistd notabile diferente
intre povestirile divine care par a le sustine. Acest amestec de religii, numit
sincretism oriental, tinde sa degaje —din detaliul confuz al credintelor si
practicilor pe care le combind— un anumit numar de reprezentari esentiale
si de rituri primordiale. Acestea se observa mai intii in oricare dintre cultele
pe care tocmai le-am enumerat si, de fapt, acestea sint cele care sfirsesc prin
a constitui, in mod clar, ratiunea de a fi a celorlalte, care este de a le oferi
oamenilor o credinta si o metoda pentru a-si asigura o fericitd nemurire.

Trasatura cea mai frapanta a istoriei mitologice a acestor zei, este ci se
crede despre ei ca mor intr-o anumitd perioadd a anului spre a reinvia
curind. In felul acesta, sufletele credinciosilor se umplu, mai intii, de o
durere profundi, apoi de o veselie delirantd. Se remarci, de altfel c4, in sine,
acestia nu sint zei prea mari si cd, cel putin la origine, cei mai multi sint
foarte aproape de conditia umang, deoarece pier. Unii, precum Attis, un
pastor, si Adonis, un copil provenit din incest, sint, de fapt oameni care au
dobindit caracter divin prin vointa zeilor. Numai importanta functiei care
pare a le fi atribuita in lume —in raport cu oamenii- ii ridica treptat cu mult
deasupra conditiei lor prime, ca divinitati cu adevarat suverane. Vom vedea
imediat cum se petrece acest lucru.

S-a discutat mult privitor la originea acestor zei, precum si cu privire la
principiul miturilor pe care ei le personifica. Astdzi nu se prea mai ezita
decit intre doud explicatii care, de altfel, nu se exclud reciproc. Succesiunea
regulata a anotimpurilor —considerata fie in raport cu mersul aparent al
soarelui, fie in raport cu vegetatia— a dat nastere mitului zeului care moare
la intrarea in iarna pentru a renaste la inceputul primaverii. Deci, unii dintre
zeii de care este vorba, la inceput au fost divinitati astrale, altii divinitati ale
vegetatiei, ceea ce, prin urmare, a condus la confuzii destul de firesti, care
nu ne permit mereu sa scoatem la lumind adevarata lor origine, ori
caracterul prim al unuia sau altuia dintre ei.

In mod evident, Mithra este un zeu solar si de aceea nasterea sa se
plaseaza pe 25 decembrie, adicd la solstitiul de iarna. Osiris ne apare ca un
zeu lunar, ceea ce se pare ca nu era de la inceput. Tamuz, dimpotrivi, este

80

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



un zeu al vegetatiei; arsitele verii l-au ucis, iar primele suflari ale primaverii
il readuc la viatd. La fel se intimpla cu Adonis si, dupi cit se pare, cu
majoritatea acestor zei care mor si reinvie. Raportul evident dintre viata
soarelui si cea a pamintului explica faptul ca, in cele din urma, ei au putut sa
se infatiseze ca divinitati solare. De altfel, cea mai mare parte dintre ei se
aratd a fi intr-o relatie strinsa cu o zeita, mama a zeilor, personificare a
Pamintului sau a Naturii fecunde, care ii naste sau care ii iubeste cu
dragoste. Astfel sint Marea Mamd Cybele pentru Attis, Belti-Afrodita
pentru Adonis, Ishtar pentru Tamuz, Isis pentru Osiris. Totodatd, acesta
este motivul pentru care acesti zei sint adorati in acelasi timp cu zeitele lor
si, practic, locuiesc la ele, in templul lor. Daca problema naturii prime a
uneia sau alteia dintre aceste divinitati isi pastreaza importanta pentru
istoricul religiilor, pe noi mai mult ne intereseaza reprezentarea si mai ales
interpretarea mitului mortii si a invierii respectivei divinitati. De obicei,
studiul sarbatorii zeului ne ofera cea mai limpede dintre informatiile pe care
le putem obtine. Aceastd sarbatoare este o drama care reprezinta, stilizind,
moartea si invierea zeului. Uneori este dubld in sensul ca exista doua
sarbatori care se leagd de perioade caracteristice ale anului. In acest caz,
unul din cele doud episoade o ia inaintea celuilalt. Astfel, pentru Tamuz,
principala pare a fi sarbatoarea mortii sale, la solstitiul de vara; de asemenea
pentru Adonis, atit de usor de confundat cu Tamuz. Pentru Marduk, si
pentru zeii in mod clar solari, in general, sarbatoarea triumfului lor sau a
renasterii lor este cea principala. Uneori, dimpotriva, cele doua sarbatori
sint reunite in una singura, care are loc fie primévara, fie toamna, si in
cursul céreia se incepe prin a plinge moartea zeului si, imediat dupa aceea,
se celebreaza invierea sa. Astfel se petrec lucrurile in cazul lui Attis, in a
doua jumatate a lunii martie, in vremea echinoxului de primavara.

III
Ca urmare a dezvoltarii sentimentului religios —lucru pe care il putem
doar constata deoarece explicarea sa, chiar in masura redusa in care este
posibila, ne-ar duce prea departe de subiectul nostru—, acest mit al mortii si
invierii zeului a incetat sa se prezinte doar ca o poveste dramaticd si

81

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



emotionanta, ajungind, in mod obisnuit, a fi interpretatd ca expresie vizibila
a marelui mister al destinului uman. Pe pamint, omul pare supus unor
conditii de viata atit de mizerabile, iar existenta sa —chiar fericita conform
opiniei comune— ii pare atit de fragild si de scurtd, incit ii vine greu sa
creada ca fiinta sa ar fi cu adevérat limitatd in timp si la aparentele ce-i cad
sub simturi. In consecinti, pentru timpul nelimitat care urmeazi mortii
corporale, s-a imaginat o alta viata, preafericita si fard sfirsit, de care trebuie
sa se bucure sufletul, adici tot ceea ce-i scapa materiei. S-a considerat, insd,
ca el este incapabil de a merita aceastd viata numai prin fortele sale, si c4,
pentru a accede la ea, are nevoie de un intercesor, de un mediator divin,
acesta fiind rolul cuvenit pe drept zeului care moare si reinvie.

Si iatd cum se socoteste ca ar fi indeplinitd aceastd misiune: zeul a
suferit, dupa cum poate suferi omul, zeul moare, cum moare si omul, insi el
a invins suferinta si moartea, pentru cd el a inviat, iar credinciosii sai
simbolizeaza si reinnoiesc intr-o maniera oarecare, in fiecare an, drama
existentei sale terestre. Ei mai cred ca, din clipa invierii sale reale de
odinioard, el se bucurd de o viata prea fericitd, in nemurire divind. Prin
insdsi conditia umand, oamenii sint usor de asociat cu suferinta si moartea
zeului, iar chestiunea mintuirii duce pind la capat aceasta asociere,
implicind, pentru toti deopotrivd, invierea si viata de apoi, in nesfirsita
fericire. Solutia se afla intr-un fel de fictiune rituala si misticd, in care,
printr-o serie de practici cultuale socotite eficace, credinciosul este
conceput ca identificindu-se cu zeul. El parcurge simbolic diversele etape
ale probelor pe care zeul le-a traversat, iar aceasta asimilare care-i
transforma fiinta ii garanteaza ca si el va fi precum zeul, ca dincolo de aceste
probe ale acestei vieti si dincolo de moarte il asteaptd nemurirea. Destinul
mintuitorului divin —aceasta este calitatea pe care, murind si reinviind, o
dobindeste zeul- este, totodatd, prototipul si garantia destinului pe care-1 va
avea credinciosul. Un autor crestin din secolul al IV-lea, Firmicus
Maternus”, ne descrie o ceremonie nocturnd a cultului unuia dintre acesti

”® De errore profan. relig., 22, 1. (n.a.)
Iulius Firmicus Maternus astrolog, jurist si autor crestin, din vremea lui Constantin.
Lucrarea citatd cuprinde o prezentare analitici a multora dintre formulele si riturile

82

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



zei ai mintuirii: cei care asistd pling pradd incertitudinii sortii care ii
asteapta in viitorul fara sfirsit, in vreme ce un preot, trecind prin fata
fiecaruia dintre ei, ii unge pe git cu un ulei sfint murmurind cuvintele
sacramentale: ,Aveti incredere, pentru ca zeul este salvat veti avea si voi
mintuirea la capatul chinurilor voastre”.

Nu stim bine in ce fel se petrecea, la modul material, aceasta asimilare a
credinciosului de céitre mintuitor in cultele diversilor zei ai redemptiunii,
dar sintem siguri ca in toate aceste culte asimilarea constituia scopul
anumitor rituri. Cel putin doud dintre acestea ne retin atentia in mod
special: botezul singelui si cina comuniunii.

In cultul frigian al Cybelei si al lui Attis —dar nu exclusiv aici, pentru ci
se intilneste in diverse alte culte asiate si in cel al lui Mithra—, le lua locul o
ciudatd ceremonie numitd tawuroboliul’®, care ficea parte din initierile
misterioase esentiale rezervate credinciosilor. In incinta templului era
amenajatd o fosa adinci, in care cobora initiatul, si era acoperitd cu un
gratar pe care se injunghia ritualic un taur. Singele se scurgea in fosa si
pacientul il primea, incercind sa-si imbaieze cu el toate partile corpului.
Odata terminat acest botez, organele genitale ale animalului sacrificat erau
depuse intr-un vas sacru, iar myst-ul trebuia sa le aduca ofranda zeitei, dupa
care erau ingropate sub un altar comemorativ.

Cu sigurantd cd, la origine, aceste rituri neobisnuite nu se refereau la
viata viitoare a initiatului. Ele erau asociate fortei Cybelei si celei a lui Attis
care, se credea, conduceau natura, dupa cum riturile de initiere dionisiaca,
tot atit de ciudate in ochii nostri, erau considerate ca asociind bacantii si
bacantele operei fecunde a lui Dionysos. La inceputul perioadei crestine,
insa, sub influente greu de recunoscut si de precizat, se incheiase deja, dupa

misteriilor sau aflate in legitura cu acestea, precum si o diatriba la adresa cultelor orientale
pégine, fiind un indemn adresat imparatilor vremii de a stopa si interzice practicile si
cultele necrestine. (n.trad.)

76 Sau, alteori, criobolul, cind victima era un tap (xp1dg). Ch. Hepding, Attis, seine Mythen
und sein Kult, Giessen, 1903; Graillot, Le culte de Cybéle, mére des Dieux, a Rome et dans
UEmpire romain, Paris, 1912, in special capitolul IV; Loisy, Cybéle et Attis, apud ,Revue
d’histoire et de littérature religieuse”, iul., 1913. (n.a.)

83

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



toate aparentele, evolutia care transforma tauroboliul in mijloc eficace de a
dobindi preafericita nemurire. Si iatd cum se explica aceasta: fosa figureaza
imparatia mortilor, iar myst-ul, coborind in ea, este considerat ca murind,
taurul este Attis, iar singele sdu raspindit este principiul vietii sale divine,
care se raspindeste in afara sa; primindu-l, initiatul il absoarbe si se
patrunde de el. Cind iese din fosa el este rendscut’ si —precum in cazul unui
copil care vine pe lume- i se da lapte. El, insi, nu a renascut ca om, cum era
inainte. El l-a absorbit in esenta sa pe zeu, si, la rindul sau, a devenit un Attis
fiind aclamat ca atare. Conform datelor istoriei divine —in care Attis apare
ca amant al Cybelei—, el trebuie, agsadar, sa mearga sd se uneascd cu zeita.
Ofranda organelor genitale ale taurului-Attis, caruia i s-a asimilat el insusi,
simbolizeaza aceasta uniune, care se implineste mistic in camera nuptiala a
Marii Mame, dupd cum mutilarea taurului aminteste de cea a lui Attis care,
se spune, s-a emasculat sub un pin si a murit.

Initiatul este asigurat, cel putin pentru un interval considerabil de
timp’8, cd va urma destinul lui Attis in ceea ce priveste moartea inevitabila si
invierea prea fericitd, in viata de apoi cu zeii.

Aceastd uniune salutara, obtinuta in virtutea initierii, este reinnoitd, sau
cel putin intérita, in mai multe culte ale acestor zei mintuitori si mijlocitori,
de exemplu cel al Cybelei, al lui Mithra, ale Baalilor™ sirieni, si inca ale
altora, prin mese sacre, la care credinciosii manincd impreuna la masa
zeului. Fara indoialé ca acest banchet liturgic nu este, de cele mai multe ori,
decit semnul fraternitdtii myst-ilor si un simplu simbol, insd ,uneori se
asteaptd, de asemenea, alte efecte ale hranirii in comun; se devoreaza carnea
unui animal conceput ca divin si se crede ca astfel poate avea loc

7 Taurobolio criobolioque in aeternum renatus, citim pe o inscriptie tirzie (secolul IV, dupa
Isus Christos), dar care marcheazd destul de bine intentia supremd a sacrificiului
taurobolic. (n.a.)

78 Se pare ci tauroboliul era reluat la capatul a doudzeci de ani; cel putin asa ficeau spre
sfirsitul imperiului roman. (n.a.)

7 In lumea semitd, numele zeilor fiind mai degrabi interzise a se rosti, mai cu seama in
rindul laicilor, Baal devine termen generic pentru ‘zeu’, sensul cuvintului fiind ‘domn,
stapin’. El a fost folosit si pentru zei, dar si pentru conducétori. (n.trad.)

84

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



identificarea cu zeul insusi si participarea la substanta si calitétile sale”
(Cumont)®. Din péacate, nu detinem decit foarte putine detalii asupra
acestor mese sacre, asupra meniului lor si asupra riturilor lor, desi sensul lor
nu lasa loc indoielilor. Totusi, stim cd in misteriile®! lui Mithra existd o
ceremonie in care initiatului i se prezintd piine si o cupa pronuntindu-se —
ne spune un apologet crestin din secolul al II-lea— ,,anumite formule pe care
le stiti sau le puteti afla™>

Textele ne mai spun ca, in misteriile Cybelei si ale lui Attis, initiatul ia
parte la o masa mistica la capatul careia spune: ,Am mincat din ceea ce

continea tympanon-ul, am baut din ceea ce continea cymbala: am devenit

8 Francgois Valéry Marie Cumont (1868-1947), istoric, arheolog, filolog si epigrafist belgian,
profesor la Universitatea din Gand, cercetator al religiilor antice pagine, mai cu seami al
cultului lui Mithra. (n.trad.)

8 De origine greacs, preluat in latind si raspindit apoi si in alte limbi, termenul se referi la o
doctrind si/sau la un rit secret, initiatul intr-unul sau mai multe misterii myst-ul fiind,
practic, membru al unei(or) secte cu un anumit grad de esoterism. Antichitatea a cunoscut
o teologie civild (in care cultul avea caracter etnic sau statal), una naturalid (in care
credintele derivau mai degrabd din rationamente si speculatii filosofice, devenind conceptii
asupra lumii) si una mitica (in care credintele aveau fundamente mitice si functionau prin
ritualizare). Misteriile intrd in ultima categorie, asa cum cultul impératului sau iudaismul,
de pild4, intra in prima, iar neoplatonismul sau unele ramuri ale gnozei in cea de-a doua.
Dincolo de caracterul mai mult sau mai putin secret, misteriile s-au diferentiat prin modul
genuin de a relationa unele conceptii asupra functionarii i relatiei Universului, Divinului si
a fiintei umane cu anumite elemente de rit, si a felului in care acestea reflectau
interactiunile lumii fizice cu cea spirituald. Majoritatea autorilor considera ca crestinismul
a cunoscut o inflatie generatoare de dimensiuni superioare prin absorbtia (in rit si dogme)
de elemente ale misteriilor. Misteriile despre care stim cite ceva sint: misteriile eleusine,
dionisiace, orfice (in lumea elenicd), si cele dedicate Cybelei (Frigia), lui Isis (Egipt), lui
Mithra (Persia), lui Sabazios (Tracia si Frigia). Caracterul lor secret, disparitia lor (prin
abandon si uitare, dar si prin asimilare) au ficut ca multe elemente ale acestora, de la
concepte la practici, sa ne ramina necunoscute. In fapt, informatiile —putine, sumare, mult
prea aluzive— care au dainuit timpului si factorilor mentionati, abia ajung pentru a intelege
ca antichitatea a cunoscut un astfel de fenomen. Prin faptul cd, deja, aveau o vechime foarte
mare, prin caracterul lor conservator, misteriile erau in masura si ofere numeroase si
importante cunostinte asupra mentalitatii si spiritualitatii vechilor indoeuropeni si a lumii
central-orientale. (n.trad.)

82 Tustin, I, Apol., 66, 4. (n.a.)

85

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



myst-ul lui Attis”. Tympanon-ul era instrumentul-atribut al Cybelei,
cymbalul cel al lui Attis, si putem crede ca alimentele sacre care se
depuneau in ele erau piinea, probabil si carnea pestilor sacri, si vinul. In
plus, daca ne gindim ca Attis este in mod curent asimilat griului, avem toate
motivele sa credem cd comuniunea se stabileste aici, nu pur si simplu prin
actul asezarii la masa si al consumarii alimentelor socotite a fi oferite de zeu
fidelilor si, ci prin actul mincdrii zeului insusi si prin a se lasa patruns astfel
de substanta sa mintuitoare.

Nu credem ca mai este nevoie sa subliniem asemdndrile evidente ale
acestor diferite rituri —chiar privite la nivel superficial- cu botezul si
euharistia crestinilor. Aceastd asemanare nu a fost nicidecum respinsa de
catre Parintii Bisericii (din secolul I pind in secolul al V-lea, de la sfintul Paul
la sfintul Augustin, marturiile se aglomereaza, dovedindu-se ca erau mirati),
care, insa, o explicau in maniera lor: ei spuneau ca Diavolul incercase sa
imite pe Christos si ca practicile Bisericii servisera de model misteriilor.
Astazi nu se mai poate sustine asa ceva. Este foarte probabil ca, in unele
cazuri, crestinismul sa fi reactionat fatd de cultele pagine care, ca si acesta,
erau preocupate de asigurarea mintuirii eterne a oamenilor prin mijlocirea
unei fiinte divine. Miturile esentiale insd, ceremoniile liturgice principale,
simbolurile si riturile eficace ale acestor culte sint anterioare nasterii
crestinismului, iar in vremea in care traia sfintul Paul ele cunosc realizari
cultuale foarte numeroase in lumea elenistica.

Nu trebuie uitat ca nu este vorba doar despre niste rituri. Este vorba
despre o anumitd reprezentare a destinului uman si a mintuirii, de religia-
credinta asociata Domnului divin, intermediar intre om si divinitatea
suprema, si care a consimtit s traiasca, sa sufere ca un om, pentru ca omul,
destul de apropiat de acesta, sd si-l asimileze, sa se poatd mintui,
asociindu-se destinului sdu. Tocmai in aceasta consta doctrina sfintului Paul
privitoare la misiunea si la rolul Domnului Isus. Nici macar elementul moral
—dotat cu importanta pe care doctrina i-o acorda (aceasta recomandind o
viatd nu doar pioasi, ci si purd, demnd, caritabili)— nu-i apartine ca
trasatura particulara, deoarece misteriile insesi avusesera exigente de acelasi
ordin fata de initiatii lor —chiar daca intr-o méasura redusa.

86

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



v

Imediat, insd, apare intrebarea dacd Paul era in situatia de a cunoaste
ideile esentiale si riturile fundamentale ale misteriilor si daca putea suferi
influenta acestora®.

Nu sintem nicidecum foarte bine informati asupra vietii religioase a
Tarsului, patria sa, in vremea in care a trdit el acolo, insd stim ca in Tars
erau venerati cu deosebire doi zei: unul se numea Baal-Tarz, adica Domnul
Tarsului, pe care grecii l-au asimilat lui Zeus, celalalt se numea Sandan,
grecii asimilindu-1 lui Heracles.

Dupa toate aparentele, primul este o veche divinitate rurala stapina
peste fecunditatea pamintului. Devenind urban si confundindu-se putin cite
putin cu Zeus, este ridicat in rang si capatd aparenta si caracterul unui zeu
celest, stipin al zeilor si al oamenilor, situat atit de mult peste credinciosii
sai incit le parea aproape inaccesibil.

Sandan, dimpotrivd, ramine foarte apropiat oamenilor si aproape
tangibil. Din rarele documente pe care le avem asupra lui, din discutiile si
ipotezele provocate de aceste documente, decurg citeva certitudini utile. La
origine, acest Sandan este, si el, un zeu al fertilitatii si, in sens mai larg, al
vegetatiei. Anual, in onoarea sa se celebreaza o sarbatoare in care el moare
pe un rug si se ridica la cer. Asadar, acesta reprezinta in Tars ceea ce sint
Attis in Frigia, Adonis in Siria, Osiris in Egipt, Tamuz la Babilon si alti zei
analogi in alte parti. De asemenea, este foarte plauzibil ca, deja, el sa fi
imprumutat trasaturi de la unul sau doi dintre acestia.

Totusi, a imprumutat de la acestia ritualurile initiatice misterioase si
invatatura ermetica a mintuirii? Este el considerat mintuitor? Aici exista o
dubla problem4, care nu poate fi inca rezolvata decit prin ipoteze. Nici un
document nu ne vorbeste in mod cert despre misteriile lui Sandan si nu il
califica drept Soter. Dacg, insa, remarcam ca alti zei ai vegetatiei, murind si

8 Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen, Leipzig, 1910, in special p. 43 si
urm., 160 si urm.; Loisy, apud ,Revue d’histoire et de littérature religieuse”, sept.-oct., 1913;
contra: C. Clemen, Der Einfluss des Mysterienreligionen auf das dlteste Christentum,
Giessen, 1913, p. 23-61. (n.a.)

87

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



reinviind, isi au misteriile lor si sint considerati de catre credinciosii lor ca
intermediari intre divinitatea supremd si oameni, ca intercesori si
mintuitori, avem temei sa credem ca la fel se intimpla si cu Sandan. In rest,
Sandan nu-i oferea lui Paul decit spectacolul anual al apoteozei zeului care
moare, ceea ce, deja, este mult.

Existau si alte culte cu misterii in Tarsul inceputului erei crestine? Este
probabil, in virtutea insasi a pozitiei orasului la incrucisarea drumurilor
comerciale, pe unde, impreund cu oamenii, ideile si credintele circulau
precum marfurile. Ar fi imprudent, insd, a ne arita prea siguri. Cu toate
acestea, vecindtatea Frigiei si a Siriei, raporturile constante cu Fenicia si
Egiptul, aproape impun convingerea ca oamenii din Tars erau la curent cu
spiritul misteriilor care infloreau in aceste tari diferite, cu principalele lor
teme mitice, cu principalele lor sperante, si ale caror rituri conducatorii le
practicau mai mult sau mai putin, pentru avantajele lor. Lumea antica ne
ofera spectacolul perpetuu al acestor schimbari pe teren religios.

De altfel, o altd constatare ne aduce inca o cvasi-certitudine in acest
sens, si anume cé tendinta sincretistd care amestecd, confundd sau combina
zeii, pe care fizionomia sau functiunile lor ii apropie mai mult sau mai
putin, se manifestd in mod foarte clar, si de foarte multd vreme, in Tars.
Probabil ca acesta este fenomenul cel mai vizibil si cel mai stabil al vietii
religioase a orasului. Or, noi stim céd misteriile se hranesc din sincretism.

Pare verosimil, asadar, daca nu cumva neindoios, ca copilaria lui Paul
s-a desfagurat intr-un mediu in intregime patruns de aceasta idee a mintuirii
obtinute prin mijlocirea sau intermedierea unui zeu care moare si reinvie, si
al carui destin este impartasit de catre credinciosii sii asociindu-i-se, nu
numai printr-o credintd confesionald de nezdruncinat, ci inca —si aici am fi
tentati sd credem cd mai ales— prin rituri simbolice si puternice. Nu era
deloc nevoie de a fi initiat pentru a cunoaste aceste conceptii religioase si
realizarile lor rituale, adica pentru a sti cd existau si ce reprezentau ele. Ceea
ce avea in plus initiatul, nu era credinta si nici speranta sa, ci augustul si
redutabilul mister care, credea el, il transformase la nivelul fiintei sale
profunde.

88

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



De asemenea, in Tarsul acelor vremuri, nu era deloc necesar sa fi mers
la scoala de filosofi pentru a spune cite ceva asupra acestei invataturi. Sub
Augustus, Tars este un oras realmente guvernat de Universitatea sa, iar
aceasta circumstanta are in ochii locuitorilor sii o importantd particulara
pentru tot ceea ce fac profesorii acestei Universitati. Or, acesti profesori par
a fi mai mult filosofi stoici. Totul ne face sa credem ca mai multi dintre ei
tinusera deja conferinte de vulgarizare —ca niste predici populare— in care
transferasera formulele lor morale esentiale si, de asemenea, un numar
destul de mare din termenii tehnici ai acestora. Nu trebuie uitate aceste
circumstante atunci cind citim epistolele paulinice, in care gasim —in ceea
ce priveste fondul uneori, forma adeseori— urme ale influentei stoice.
Observindu-le, s-a crezut odinioara ca apostolul intrase in relatii cu Seneca
si cd purtase cu acesta o intreagd corespondentd. Aceastd candida inventie
da mult mai putin seamd de faptul in cauza, pe care tocmai l-am amintit,
privitor la importanta si caracteristicile vietii filosofice din Tars. Paul a trait
intr-un mediu in intregime patruns de preocuparile si terminologia stoice.
Acest al doilea exemplu al influentei mediului in care a trdit in vremea
copilariei sale, cel putin pind la adolescentd, il lumineazad pe celalalt si
sfirseste prin a ne face sa intelegem felul in care acest evreu din diaspora a
putut, intr-un mod aproape inconstient, sa primeascd si sa fixeze in
strafundul spiritului sau reprezentiri a caror fecunditate nu se va revela
pentru el insusi decit mult mai tirziu.

Réamine deschisd pentru noi inca o chestiune a carei solutie ne-ar aduce,
poate, un element de informatie foarte important in ceea ce priveste
obscuritatea pregatirii viitorului religios al lui Paul. Evreii din Tars erau cu
totii legalisti rigurosi sau, dimpotriva, sinagogile lor se deschideau, mai mult
sau mai putin, influentelor ambientului? Si: nu exista aici nimeni care sa se
abandoneze acestui sincretism (despre care am vorbit mai inainte si care,
uneori, se pare ca macar tindea sa transforme speranta salvarii mesianice
nationale in doctrind a mintuirii)? Dacé lucrurile stiteau astfel —nu stim,
insd tind sa cred cd asa ceva este verosimil—, nu pare deloc necesar sa
presupunem ca Paul sa fi simpatizat cu acesti evrei pervertiti. De asemenea,
in legatura cu ortodoxia prima pe care Faptele i-o atribuie lui si familiei sale,

89

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



putem crede ca el ii detesta, dar nu si ca i-a ignorat. El stia ce credeau
acestia despre mintuire si despre mintuitor, iar dacd am putea fi siguri cé in
tinerete a dobindit aceastd impresie, este indubitabil ci aici se afla elementul
esential sau germenele prim al evolutiei sale.

Oricum ar sta lucrurile in acest ultim punct, ramine, in orice caz, un
adevar faptul ca, daca Tars a dat nastere primului apostol al neamurilor,
omului care a contribuit atit de mult la raspindirea, in numele Domnului
Isus, unei religii noi a mintuirii, acest lucru nu constituie un hazard, ci o
rezultanta.

Este de retinut cd, dintr-un alt punct de vedere —cel al aptitudinilor sale
generale pentru o opera de propaganda in lumea greco-romang, in favoarea
unei doctrine evreiesti—, el se afla intr-o situatie exceptional de avantajoasd,
deoarece combina in sine tripla calitate de grec, de evreu si de roman.

Cind spun ca este grec, inteleg cd, impreuna cu aerul din Tars, a respirat
ceva din sufletul elenistic, fara a-si da seama ca asimilind limba greaca a
dobindit cel mai pretios instrument de gindire si de actiune si, totodata, cel
mai comod vehicul de idei care exista in acel timp. Nu exageram, desigur:
Paul nu este un literat grec, nici nu a frecventat marile scoli si nu a studiat
misteriile in acestea. A trait insa intr-un mediu in care se vorbea greaca, in
care cuvinte precum Dumnezeu, spirit, Domn, mintuitor, ratiune, suflet,
constiintd imbracau un sens pe care el l-a cunoscut, in care se practica o
anumitd artd a cuvintului, din care el a retinut unele dintre procedeele cele
mai frapante, in care se cultiva o filosofie ale cérei citeva sententii si mai
multe cuvinte tehnice au intrat in memoria sa, in care exista in mod firesc
un atasament fatd de anumite sperante de supravietuire pe care nu le-a
ignorat si despre care credea cd pot fi realizate pe anumite cai, al caror
element esential mécar il putea cunoaste. Cu certitudine, avem motive
pentru a sustine ca nu elenismul este principala sa trasatura si ca inainte de
a fi grec el este evreu, dar nu trebuie sa pierdem din vedere faptul ca este un
evreu din Tars.

In acest moment pare sigur ci dacd nu a primit marea cultura greaca, pe
care ar fi putut-o gési in marile scoli din patria sa, s-a ridicat pind la inalta
cultura ebraica a timpului sdu, care tinea in intregime de studiul aprofundat

90

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



al Scripturii. Am amintit deja ca Faptele (22, 3) il pun sd spund ci a fost
crescut la picioarele lui Gamaliel, adicd la Ierusalim, in scoala nepotului
marelui Hillel**. Repet ca aceastda afirmatie nu-mi inspira absolut nici o
incredere si ca, de aceea, o socotesc a fi inexacta. Totusi, este incontestabil
ca scrisorile lui Paul par a atesta o cunoastere rabinica a Scripturii —inteleg
0 cunoagtere ca aceea pe care un rabin, un doctor, o detinea in mod
normal— si c aici s-a manifestat un spirit format de cétre fariseism. Spirit
dialectic, subtil si intortocheat, care infrunta Legea evreiascd cu insesi
procedeele cu care o apérase altidata, el a aratat totodatd ci detine un fond
de idei asupra naturii umane, asupra péacatului, asupra raportului dintre
pacat si moarte, la fel de rabinic pe cit de dialectic.

Este remarcabil, de altfel, ca traducerea greaca a Bibliei, Septanta, este
cea care pare a-i fi familiara. Desigur, el intelegea originalul ebraic —desi nu
as jura acest lucru— si, oricum, aproape mereu citeaza versiunea alexandrina
de care —as spune— este patruns®. Aceasta constatare mai ales, ma face sa
cred ca el a studiat Scriptura in vreo scoald rabinica din diaspora, iar nu la
Ierusalim. Poate in Antiochia, care nu era departe de Tars, si care constituia
marele centru intelectual al Asiei elenistice, punctul de intilnire si de
combinare al ideilor si al credintelor asemanatoare sau diferite.

In acea vreme, numai un evreu putea fi interesat de initiativa lui Isus,
numai un grec putea sa o extinda pe masura lumii si sa o faca fecunda
(bineinteles, un grec care nu avea spiritul marginit de orgoliul unei culturi

8 Hillel (Babilon 110 i.e.n.- Ierusalim 10 e.n.), lider religios de mare intelepciune si inaltd
moralitate, intemeietor de scoald, precursor al traditiei rabinice. Ajuns in Israel la 40 de ani,
petrecindu-si urmatorii 40 de ani in studiu si conducind destinele spirituale ale evreilor 40
de ani, a fost asemanat lui Moise. Recunoscut pentru blindetea, bunitatea si rabdarea sa,
de-a lungul intregii sale activitati, Hillel, care socotea cd iubirea fatd de aproapele este
principiul fundamental al Legii morale iudaice, a incercat, prin interpretirile echilibrate si
in spirit traditional ale Legii si traditiei iudaice, sa ,repare lumea”, dupa cum singur spunea.
(n.trad.)

8 De altfel, evreii din diaspora considerau traducerea Septantei inspiratd in aceeasi masura
ca si textul ebraic. Aceasta opinie, necesara pentru scrupulele lor legaliste, se sprijinea pe
legenda identititii celor 72 de versiuni executate de citre 72 de traducitori. In mod
evident, o astfel de concordanta ar presupune interventia divina! (n.a.)

91

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)



de scoala si care, din lumea elenistica, cunostea si impartiasea cel mai bine
sentimentele religioase si aspiratiile credintei, si ale cdrei directive
intelectuale le urma). In sfirsit, calitatea de cetidtean roman pe care o detinea
Paul ii aducea mai multe avantaje pretioase: il punea la adapost de
nationalismul ingust si dusmaénos al palestinianului si il inclina cétre
universalism; prin aceasta trebuia sa fie destinat, chiar fird a-si da seama, la
a ridica insufletirea unui cenaclu evreiesc la demnitatea de religie umana.
De aceea l-am putut numi lucrétor al viitorului.

92

BDD-B621-07 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editoriala Demiurg
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)


http://www.tcpdf.org

