
62 
 

CAPITOLUL III 
OPERA APOSTOLILOR 

 
I. − Apostolii sînt palestinieni; perspectiva lor. − Există evrei în afara Palestinei: diaspora. − 

Cum s-a constituit. − Organizarea comunităţilor sale. − Propaganda sinagogilor sale. − 
Cum au ajuns acestea să concrească cu elenismul. − Spiritul prozeliţilor lor: prin ce este 
acesta propice discursului creştin. 

II. − Sincretismul diasporei. − Mandaismul Mesopotamiei. − Hypsitienii şi sabazienii 
Frigiei. − Nazoreii din Epiphan şi Perea. − Avantajele pe care le-au oferit creştinismului 
aceste secte. 

III. − În ce fel are loc trecerea credinţei apostolice pe terenul diasporei; povestirea din Fapte. 
− Barnaba în Antiohia. − Caracterul obscur şi realmente slab al influenţei apostolilor 
palestinieni. 

 
I 

Apostolii şi discipolii pe care robusta încredere a sfîntului Petru îi 
calmă, şi care, după risipirea primului moment de groază, se adunară spre a 
încerca să reconstruiască visul lor sfărîmat şi a reînvia în inimile lor 
speranţele pe care Învăţătorul le pusese, erau evrei de joasă condiţie şi lipsiţi 
de cultură. Orizontul lor nu putea să fie mai larg decît cel al lui Christos, iar 
ambiţia lor se limita la a paşte „oile casei lui Israel” pe drumul mîntuirii. 
Totul ne conduce la a crede că, cel puţin la început, exclusivismul lor evreu 
era dispus să se arate chiar mai îngust decît cel al lui Isus. Nimic nu putea fi 
mai departe de gîndul lor decît intenţia de a aduce Vestea cea Bună 
păgînilor şi, la drept vorbind, le era imposibil să conceapă că Evanghelia ar 
putea fi acceptată de către oameni care, în prealabil, nu împărtăşeau deloc 
credinţa evreiască. În acele vremuri, însă, foarte mulţi evrei locuiau în afara 
Palestinei; aceştia, de asemenea, făceau parte din turma lui Israel43. 

                                                 
43 Lucrarea esenţială este cea a lui J. Justier, Les Juifs dans l’Empire romain, Paris, 1914; de 
asemenea, în Dictionnaire des Antiquités, al lui Daremberg şi Saglio, vezi articolul Judaei, al 
lui Th. Teinach. – Asupra începuturilor creştinismului, a implantării sale pe teren greco-
roman şi a definirii sale ca religie originală, se poate citi cu profit Pfleiderer Die Entstehung 
des Christentums şi Case, The evolution of early christianity, Chicago, (1914); se va consulta 
şi Bousset, Kyrios Christos, cap. III-VII şi J. Weiss, Das Urchristentum, Göttingen, 1914. 
(n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



63 
 

În timpul celor patru secole care au precedat era creştină, mai multe 
cauze au făcut ca strămoşii acestor oameni, să ajungă a locui în afara patriei 
lor. Mai întîi necesitatea: ţara lor, aşezată între regatul lagid al Egiptului şi 
regatul seleucid al Siriei, a servit deseori drept cîmp de bătaie pentru 
egipteni şi sirieni. În cursul raziilor lor, şi unii, şi ceilalţi au făcut numeroşi 
prizonieri, care nu au mai revenit vreodată. Această întîmplare s-a produs 
de mai multe ori în timpul lungii lupte pentru independenţă –susţinută de 
maccabei împotriva regilor sirieni. Ea s-a reluat în beneficiul romanilor, 
cînd aceştia s-au războit cu Antioh cel Mare şi, mai tîrziu, cînd au luat parte 
la certurile intestine ale Iudeei. Pe de altă parte, cînd erau bine trataţi, evreii 
se arătau a fi harnici, fideli, zeloşi. De aceea, ptolemeii şi seleucizii căutară 
să-şi atragă grupuri importante, fapt care le reuşi. Unii se instalară în delta 
Nilului şi în Cirenaica, alţii în Antiohia, în Lidia, în Frigia. În sfîrşit, 
Palestina nu oferea resurse inepuizabile, iar rasa evreiască era prolifică. 
Astfel că, fiind sub dominaţia străinilor, şi strîmtoraţi datorită unui sol mai 
degrabă neproductiv, mulţi evrei mergeau să-şi caute pîinea în ţinuturi 
aflate sub aceeaşi dominaţie, unde mulţi dintre ei îşi aflau norocul. Începînd 
cu secolul al doilea înainte de Isus Christos, un evreu din Alexandria îşi 
permitea cel mult o exagerare poetică atunci cînd, adresîndu-se poporului 
său, scria: „Întreg pămîntul este plin cu tine şi de asemenea toată marea”44. 
De asemenea, geograful Strabon, contemporan cu Isus, avea impresia că 
evreii se găseau peste tot. La drept vorbind, ei erau răspîndiţi de jur 
împrejurul Mediteranei, însă nu formau grupuri compacte decît în marile 
oraşe ale lumii greceşti, în Mesopotamia şi la Roma, unde, sub August, 
puteau fi găsiţi vreo douăsprezece mii. 

Oriunde ar fi fost, de regulă, ei nu-şi uitau nici originea, nici religia. Se 
adunau împreună, căutau să obţină funcţii publice de răspundere, drept 
legal la existenţă, şi se organizau. Cu timpul, formau o comunitate care îşi 
avea şefii săi, propriii magistraţi aleşi, propria justiţie şi cutumele sale, iar la 
nivel spiritual o sinagogă45, unde toţi veneau să asculte citindu-se Legea, să 
                                                 
44 Oracolele Sibylline, III, 271. (n.a.) 
45 Acest cuvînt, întocmai precum biserică, desemnează, totodată, un loc de adunare şi 
adunarea care se ţine acolo. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



64 
 

se roage, să se edifice împreună şi care, ea însăşi, îşi avea mica sa conducere. 
O evreime numeroasă, precum cea din Roma, îşi repartiza uneori membrii 
între mai multe sinagogi. Prinţii greci, sirieni sau egipteni îşi lăsaseră evreii 
să trăiască în felul lor şi chiar le acordaseră diverse privilegii. Romanii 
urmaseră acest exemplu, şi o veritabilă cartă proteja pe fiii lui Israel pe 
întreg teritoriul imperiului, o cartă care nu doar le autoriza religia şi le 
legaliza grupările, dar care ţinea seamă cu largheţe de precauţiile şi 
prejudecăţile lor, care menaja pe cît posibil susceptibilităţile lor religioase. 

Această situaţie excepţională, pe care orgoliul lor natural o accentua 
încă şi mai mult, dispreţul –aproape scuzat de această situaţie– pe care îl 
profesau faţă de cultele municipale, diverse alte cusururi sau lucruri ridicole 
pe care le lăsau a fi văzute, mai cu seamă caracterul aparte al ceremoniilor 
de la sinagogă –pe care vulgul o considera ca pe un templu fără rituri al 
unui zeu fără chip şi fără nume–, circumcizia, restricţiile alimentare ale legii 
mozaice şi, una peste alta, mai multe calomnii foarte supărătoare şi uşor 
acceptate, căzute asupra lor –precum aceea de a practica uciderea rituală şi 
aceea de a adora un cap de măgar–; toate acestea făcură ca în rîndul 
popoarelor din oraşele în care se găseau în număr mare să apară împotriva 
lor sentimente foarte ostile. Lumea greco-romană a cunoscut un veritabil 
antisemitism, care ar fi ajuns la ultimele consecinţe violente dacă 
autorităţile romane nu l-ar fi stopat, şi care scăpa uneori de sub control. 
Este bine de semnalat acest fapt încă de la început, întrucît, în curînd, acesta 
se va transfera de la evrei la creştini46. 

Israeliţii, în schimb, bine văzuţi de către putere datorită supunerii lor şi 
a spiritului lor laborios şi serios, atrăseseră atenţia binevoitoare a oamenilor, 
pe care îi şoca puerilitatea mitologică, caracterul grosier al riturilor, 
vulnerabilitatea metafizică, nulitatea morală a religiei păgîne de atunci. 
Într-o vreme în care începea să se afirme moda religiilor impresionabile ale 
Orientului, iahvismul părea celor pe care temperamentul îi predestinase să-l 
înţeleagă, cea mai simplă dintre toate, cea mai elevată şi cea mai pură. Pe de 
                                                 
46 Toate mărturiile greceşti şi romane referitoare la evrei au fost adunate, traduse şi 
adnotate de către Th. Reinach: Fontes rerum judaïcarum, I. Textes d’auteurs grecs et 
romans, Paris, 1895. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



65 
 

altă parte, foarte exclusivişti, bănuitori şi neprimitori la ei în ţară, evreii 
adoptaseră cele mai bune conduite printre străini. Ei nu îşi închideau cu 
stricteţe sinagogile, tolerînd străini în spatele uşilor deschise, nu se dădeau 
în lături de la a învăţa pe cei ce voiau să cunoască Legea şi, de altfel, cum 
aceasta fusese tradusă în greacă, orice om instruit putea să o studieze. În 
felul acesta, în jurul fiecărei sinagogi, se formase treptat o clientelă de 
prozeliţi. Unii mergeau pînă la capăt cu convertirea, primind botezul 
purificator, acceptînd circumcizia, trimiţînd ofranda rituală Templului din 
Ierusalim, identificîndu-se astfel cu adevăraţii fii ai lui Israel. Alţii, fără a 
ajunge pînă acolo, frecventau mai mult sau mai puţin regulat locul pe care îl 
aveau în cadrul sinagogii, contribuiau cu bani la întreţinerea acesteia şi 
„trăiau viaţa evreiască” atît cît le permitea condiţia lor socială. Aceştia erau 
numiţi „cei temători de Dumnezeu”. Cu siguranţă că erau foarte numeroşi 
în jurul marilor grupări de evrei ale Orientului şi Egiptului; la Roma, erau 
recrutaţi pînă şi din clasele superioare, mai ales dintre femei. 

Evreii din străinătate nu păstraseră integral nici obiceiurile, nici spiritul 
fraţilor lor palestinieni. Exclusivismul lor, ura lor faţă de străin, teama lor 
maladivă de contacte impure, cedaseră într-un mediu în care acestea le-ar fi 
făcut viaţa imposibilă. Întreţineau relaţii zilnice cu „păcătoşii”, fiind supuşi 
mai ales influenţei şi atracţiei culturii elenice, în care se scăldau. Lăsînd 
deoparte convingerile religioase şi, de asemenea, practicile esenţiale pe care 
acestea le presupuneau, prin limbă, înfăţişare şi formaţie intelectuală, aceşti 
evrei –priviţi după două sau trei generaţii de la emigrarea lor– se asemănau 
grecilor de aceeaşi condiţie socială. Cei mai instruiţi dintre ei profesau o 
profundă admiraţie pentru literele şi filosofia elenică. Ei se pătrunseseră de 
acestea pînă la un asemenea punct încît nu mai erau în stare să le sacrifice 
Legii, ci de a o sacrifica lor. De aceea Philon, modelul acestor evrei elenizaţi, 
fiind de bună credinţă, s-a străduit să demonstreze la Alexandria că 
revelaţiile lui Moise şi prescripţiile acestuia se acordau perfect cu 
speculaţiile lui Platon şi ale lui Zenon; nu trebuiau decît corect înţelese47. 

                                                 
47 E. Bréhier, Les idées philosophiques et religieuses de Philon d’Alexandrie, Paris, 1907. 
(n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



66 
 

La aceşti elenizaţi, slăbiră chiar idei capitale pentru palestinieni. De 
exemplu, mesianismul lor, în loc de a îmbrăca forma unui naţionalism 
îngust şi agresiv, tindea să se înfăţişeze ca o cucerire a lumii de către adevăr. 
În spiritul lor îşi făceau loc idei străine de rasa lor. De pildă, se lăsau tot mai 
mult pătrunşi de ideea grecească a dualismului48 naturii umane. Ajunseseră 
să nu mai acorde mare importanţă sorţii viitoare a trupului lor, 
îndreptîndu-şi toată atenţia asupra destinului sufletului lor, punct asupra 
căruia palestinienii nu profesaseră nicicînd o doctrină fermă şi clară. 

Cu atît mai mult, prozeliţii rămîneau fideli culturii şi spiritului mediului 
lor, şi nimic nu i-ar fi putut convinge să dispreţuiască ceea ce educaţia lor le 
arăta a fi civilizaţia cea mai frumoasă care a existat vreodată şi cea mai 
demnă pentru un om raţional. Adoptînd mai mult sau mai puţin complet 
iudaismul, ei aspirau să-l adapteze şi să nu excludă din spiritul lor şi din 
viaţa lor decît ceea ce părea a fi într-o radicală opoziţie cu ceea ce 
împrumutaseră de la acesta. De aceea, evreii din străinătate şi „cei temători 
de Dumnezeu” –mai ales aceştia din urmă– erau mult mai dispuşi decît 
palestinienii să discute afirmaţiile apostolilor şi, la nevoie, să le accepte. Din 
acest motiv, cea mai simplă doctrină apostolică, pe care experienţa o 
dezvăluia a fi foarte plastică, se expunea riscului de a suferi grave alterări în 
cazul în care era transportată în sinagogile elene. 
 

II 

                                                 
48 Autorul se referă la concepţiile conform cărora, din punct de vedere ontologic, materia şi 
spiritul sînt două categorii separate, ireductibile una la cealaltă. Opoziţia şi înlănţuirea 
dintre două forţe contrarii (bine/rău, materie/spirit, yin/yang, masculin/ feminin, 
repaos/mişcare, întuneric/lumină etc.), aflate în felurite relaţii şi, adesea, decurgînd dintr-o 
forţă primordială şi superioară, se regăseşte în toate culturile şi spiritualităţile, reflectînd 
principiile pe care există şi funcţionează Universul. În plan teologic, dualismul poate lua 
forma biteismului, în care se acceptă existenţa a doi zei, la fel de puternici, complementari, 
opuşi dar aflaţi în armonie, sau a diteismului, în care zeii de află în raporturi de rivalitate şi 
disarmonie. În plan moral, dualismul are în vedere o relaţie complementară sau 
conflictuală între un zeu bun şi unul rău. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



67 
 

Acest risc părea cu atît mai mare cu cît în celelalte regiuni ale 
diasporei49 evreii nu s-au mulţumit să se adapteze necesităţilor sociale ale 
mediului lor şi să-şi organizeze religia sau, cel puţin, să şi-o explice în 
funcţie de cultura lor, menţinînd-o integral. Treptat, au ajuns să amestece în 
ea cîte ceva din ideile şi credinţele păgînismului ambiant, în timp ce unii 
păgîni acceptau, pentru a le combina cu propria lor religie, mai multe 
reprezentări importante ale religiei evreieşti. Sîntem prea puţin edificaţi 
asupra acestor combinaţii sincretice50 care rezultau din aceste endosmoze, 
însă ceea ce întrevedem este suficient pentru a înţelege importanţa lor. 

Spre exemplu, colonia evreiască din Mesopotamia se află în situaţia de a 
suferi –socotind că se apără– influenţele Iranului şi pe cele ale Babilonului, 
care –lipsite de speculaţii surprinzătoare– se organizează în sisteme mai 
mult sau mai puţin coerente de explicaţii ale lumii şi ale vieţii, în gnoze, cum 
se va spune mai tîrziu în Biserica creştină51. Este una dintre combinaţiile 
născute din acest mediu străin, în care iudaismul intră ca element, şi pe care 

                                                 
49 Termenul diaspora este de origine greacă, avînd semnificaţia ‘dispersie, răspîndire’, cu 
trimitere la cazul în care un popor sau o parte importantă a acestuia migrează, este dizlocat 
sau mutat de pe teritoriul său originar. Iniţial, termenul apare în Septuaginta, cu referire 
expresă la evreii căzuţi pradă robiei babiloniene. În limba greacă, însă, termenul avea un alt 
sens, referindu-se la cazul în care un grup din sînul unei comunităţi etnice migrează spre a 
cuceri un teritoriu cu scopul de a-l supune, coloniza şi îngloba teritoriului-mamă. După 
cum se vede, trimiţînd către ideea de ‘dispersie’ a unui grup de populaţie pe un teritoriu 
străin, nucleul de sens a ajuns să permită variate dezvoltări semantice. Ulterior, termenul 
şi-a simplificat şi lărgit sensul, fiind folosit pentru felurite situaţii şi cu referire la felurite 
neamuri sau grupuri de populaţie. (n.trad.) 
50 Acesta este numele dat tuturor realizărilor religioase ce adună şi organizează elemente 
provenite din diferite religii. – Lucrarea esenţială asupra sinagogilor din diaspora, privite 
din punctul de vedere care ne interesează pe noi aici, este cea a lui Friedländer, Synagoge 
und Kirche in ihren Anfängen, Berlin, 1908; ea trebuie citită cu precauţie, deoarece, uneori, 
afirmaţiile din ea sînt hazardate în comparaţie cu textele. (n.a.) 
51 Cuvîntul gnoză semnifică ‘cunoştinţă’, însă implică faptul că această cunoştinţă scapă 
sferei comune a oamenilor şi nu poate fi dobîndită decît prin revelaţie sau iniţiere. Cf. 
Legge, Forerunners and rivals of Christianity, Cambridge, 1915, 2 vol., cap. III-VI. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



68 
 

trebuie să-l numim: este mandeismul52, sincretism iudeo-babilonian, care 
pare să fi servit ca fundament mai multor construcţii ulterioare, importante 
în istoria creştinismului. 

O altă colonie evreiască extrem de interesantă, din acelaşi punct de 
vedere, este cea a Frigiei. În această ţară –care de-a lungul întregii 
antichităţi s-a distins prin intensitatea vieţii religioase–, evreii au format 
mai întîi unul sau cîteva grupuri izolate în mijlocul populaţiilor păgîne. 
Sfîrşiră, însă, prin a suferi acţiunea acestui contact şi, la rîndul lor, 
reacţionară asupra acestora atît de bine încît se observă destul de clar cum 
mai multe dintre concepţiile lor religioase, adoptate de păgîni, s-au 
amalgamat cu credinţe autohtone. Cultul propriu frigian este cel al Marii 
Mame (Cybele) şi al lui Attis53, amantul ei. Acesta din urmă a primit numele 

                                                 
52 Religie naţională monoteistă a semiţilor din Mesopotamia, cu o perspectivă dualistă 
asupra lumii, şi care se revendică de la Ioan Botezătorul. Mandeenii cred că Isus şi 
Mohamed au fost proroci falşi, care au pervertit învăţăturile încredinţate de către Ioan 
Botezătorul. De asemenea, ei socotesc că Ierusalimul este oraşul pierzaniei, zeul adorat aici 
(Adonai sau Yahweh) fiind un spirit malefic. În mandeism, Universul este socotit a fi 
emanaţie a unei fiinţe supreme. Primele fiinţe emanate au capacitatea de a emana, dar 
astfel apar fiinţe tot mai corupte şi mai imperfecte faţă de fiinţa supremă –prin 
imperfecţiunile lor, primii emanaţi intrînd în felurite opoziţii cu fiinţa supremă. De aceea, 
prin îndepărtarea de fiinţa supremă, sufletul este exilat, dar, în cele din urmă, va reveni în 
punctul de plecare, de-a lungul călătoriei fiind însoţit de spirite călăuzitoare şi protectoare. 
Sufletul se poate purifica prin intermediul misteriilor sau sacramentelor, asigurîndu-se 
astfel renaşterea spirituală a trupului şi elevarea acestuia din lumea materială. De altfel, 
mandeismul prezintă numeroase elemente comune cu religiile gnostice, cu cele iraniene şi 
egiptene, unele datorate unui fond comun, altele influenţelor. Asemănător multor religii 
orientale, mandeismul conţine destule elemente care îl arată a fi mai aproape de stadiul 
credinţelor populare decît de cel al unei religii decantate şi elaborate în cadre teologice. 
(n.trad.) 
53 Zeiţă-mamă frigiană, personificare a pămîntului, venerată cu mult înainte de apariţia 
indo-europenilor. La greci este echivalentă cu mama zeilor, Rhea. Adepţii, numiţi 
corybanţi, se manifestau zgomotos prin dans şi muzică, în forme extatice şi orgiastice, sub 
conducerea preoteselor cultului. Cei mai zeloşi se castrau în cinstea ei, asumîndu-şi o 
identitate feminină, ritual care putea fi făcut şi simbolic, în acest caz ofranda fiind 
testicolele unui taur. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



69 
 

de hypistos54, Cel Foarte Înalt, nume de origine evreiască, şi care, de altfel, 
răspunde unei credinţe caldeene conform căreia locuinţa zeilor se află 
deasupra celor şapte sfere planetare şi a cerului înstelat. Pe de altă parte, un 
joc de cuvinte facil şi tentant identifică pe Sabazios55, Jupiter-ul ori 
Dionysos-ul frigian, cu Sabaoth56, şi remarcăm –din păcate în penumbra 
                                                                                                                                
Apărut mai tîrziu, Attis este un semizeu frigian local, spirit al vegetaţiei. Provenit dintr-un 
daimon hermafrodit foarte puternic –Agdistis, care a stîrnit invidia zeilor–, Attis suferă 
cîteva metamorfoze, ajunge un tînăr frumos, este pe cale să se căsătorească cu fiica unui 
rege, dar se îndrăgosteşte de el zeiţa-mamă Cybele, (identificată cu Agdistis, din acesta 
provenind, în fapt, cei doi), care, venind la nunta lui Attis, geloasă, îi ia minţile şi îl face să 
se castreze, după care, zeiţa îl va face să renască sub forma unui pin. După cucerirea Frigiei 
de către Lydia, apoi la intrarea în lumea greacă şi în cea romană, în diferite puncte ale sale, 
mitul suferă felurite transformări adaptative solicitate de respectivele medii. Cultul celor 
doi şi povestea lor au ajuns să se relateze şi celebreze împreună. Ritul iniţiatic în cultul 
marii zeiţe-mamă a pămîntului şi a zeilor se încheia prin ceremonia tauroboliului, în care 
candidatul ocupa loc într-o groapă, sub un grătar pe care era sacrificat un taur, şi al cărui 
sînge îmbăia pe neofitul iniţiat. Actul reprezenta un botez purificator şi iniţiatic. Principala 
sărbătoare a cultului comun, hilalia, era în a doua jumătate a lunii martie, aproximativ pe 
25 (data nu era fixă şi putea oscila într-un interval de 10-14 zile), cînd se deplîngea moartea 
lui Attis şi se sărbătorea învierea sa. (n.trad.) 
54 Termenul provine din gr. hypsistos ‘cel mai mare, mai înalt’ (zeu), traducere a ebr. elyon , 
fiind o denumire curentă şi cît se poate de firească pentru zei, în general. (n.trad.) 
55 Zeu traco-frigian, conceput ca un călăreţ nomad şi tată ceresc. Imaginea aceasta este 
foarte potrivită pentru neamul indo-european, a cărui clasă stăpînitoare era constituită de 
războinici călare, aflaţi în continuă mişcare, în căutare de prăzi. Adus de indo-europeni în 
Anatolia, Sabazios intră în relaţii (iniţial, conflictuale, apoi de acomodare) cu zeii locali. 
Lucrul acesta se petrece şi la contactul cu terenul grecesc şi roman. Deşi nu se ştiu prea 
multe lucruri despre acest zeu şi despre cultul său –unul în care se practicau misteriile–, 
întrucît informaţiile care există reflectă numeroase confuzii între Sabazios, atribute ale sale, 
elemente de cult şi zei, atribute şi elemente de cult aparţinînd diferitelor zone în care a fost 
transplantat, se poate deduce că a fost un zeu destul de confundat, împrumutînd destule 
elemente altor zei, dar şi însuşindu-şi elemente proprii altor zei. (n.trad.) 
56 Conform concepţiei semite, în iudaism, numele adevărat al unei realităţi este realitatea 
însăşi, fiind capabil ca, prin rostirea corectă, acel nume să creeze, activeze sau să ia în 
stăpînire realitatea denumită, întocmai precum însuşi Dumnezeu a creat, pus în act şi luat 
în stăpînire lumea prin numire. Cel ce cunoaşte numele real al realităţii, aşadar, este sau 
devine stăpînul acelei realităţi. Din acest motiv, omul nu are cum să cunoască adevăratul 
nume al lui Dumnezeu. Fiind, însă, nevoit să denumească Divinitatea, omul o poate face 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



70 
 

documentelor– sectele semi-evreieşti ale hypsistenilor, ale sabbatiştilor sau 
sabazienilor, care împărtăşesc o aceeaşi speranţă: aceea a salvării veşnice, a 
vieţii fericite fără sfîrşit, obţinută dincolo de moarte prin intervenţia unui 
Soter57, a unui mîntuitor divin. Comuniunea între membrii acestor secte se 
stabilea prin participarea lor la o masă liturgică şi mistică care are deja 
valoare de sacrament, care, aşadar, acordă convivilor graţia divină sau o 
aptitudine particulară de a primi această graţie58. 

De altfel, combinaţii analoage s-au produs în Egipt şi mai ales în Siria, a 
căror influenţă asupra formaţiei religioase a sfîntului Paul o vom indica 
imediat. 

                                                                                                                                
prin diferitele atribute pe care aceasta binevoieşte a i le dezvălui. Numele principal al 
divinităţii iudaice este YHWH (tetragrammaton), semnificînd ‘domn, stăpîn, eternul’, cu 
referire la singura existenţă reală, la stăpînul Universului, la Universul însuşi. Yehowah şi 
Adonai constituie variante teoforice ale numelui divinităţii iudaice. Numele pe care 
Dumnezeu i l-a încredinţat lui Moise (Exod, 3, 14) era Ehyeh-Asher-Ehyeh (אהיה אשר אהיה) şi 
dă seamă de acelaşi caracter etern al Divinităţii (prin exprimarea: perfectei identităţi cu 
sine, a imuabilităţii, a unicităţii, a existenţei în sine) ‘eu sînt cel ce există, eu sînt existenţa, 
cel etern’. Fiind un nume-particulă care trimite direct către divinitate, El apare în 
combinaţii care se referă la diferite atribute sau perspective prin care fiinţa umană se 
raportează la Divinitate sau intră în relaţie cu aceasta: Elyon ‘cel preaînalt’, El Gibbor 
‘stăpînul puterilor’, El Shaddai ‘stăpînul atotputernic’, El Olam ‘stăpînul veşnic’, El Hai 
‘stăpînul viu’, El Roi ‘stăpînul atoatevăzător’. Dumnezeu mai este: Elah Yerushelem 
‘Dumnezeul lui Ierusalim’, Elah Yisrael ‘Dumnezeul lui Israel’, Elah Elahin ‘Dumnezeul 
zeilor’, Elah-avahati ‘Dumnezeul părinţilor’, Shalom ‘pace’, Avinu ‘tatăl nostru’, HaMakom 
‘cel omniprezent’, nume care arată şi că perspectiva se schimbă şi îmbogăţeşte în funcţie de 
percepţiile şi de nevoile adoratorilor. De aceea, el poate fi YHWH Tzevaot sau Sabaoth 
‘Dumnezeul oştirilor’, cu referire la oştirile lui Israel, dar şi la oştirile cereşti, adică stăpînul 
tuturor categoriilor de îngeri sau de corpuri cereşti. (n.trad.) 
57 În mitologia greacă, Soter ‘salvator, mîntuitor, eliberator’, se referă la un daimon care 
eliberează de rău, îngrijindu-se de siguranţa oamenilor. Deşi avea o genealogie care îi 
conferea identitate, se pare că Soter reprezenta un atribut şi o formă de manifestare a lui 
Zeus. Dată fiind calitatea de protector, precum şi concepţia politeistă, denumirea apare 
folosită şi ca atribut divin pentru diferiţi zei, apoi şi pentru eroi sau conducători. (n.trad.) 
58 Cf. Cumont, Les religions orientales dans le paganisme romain, Paris, 1909, p. 94 şi urm. 
(n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



71 
 

Sectele sincretiste şi gnostice cu fond evreu se răspîndesc puţin cîte 
puţin în jurul Palestinei. Totodată, nu este imposibil ca, încă de dinaintea 
naşterii lui Isus, ele să fi imigrat profitînd de pelerinajele frecvente pe care 
evreii din străinătate le făceau la Ierusalim, în timpul marilor sărbători ale 
anului liturgic. Un scriitor creştin din secolul al IV-lea, sfîntul Epifan59, care 
nu se arată mereu demn de încredere, dar care dispunea de bogate 
informaţii asupra acestor „erezii” orientale, ne vorbeşte destul de detaliat de 
una dintre ele, cea a nazoreilor60, răspîndită în regiunea transiordanică, în 
Pereea, înainte de începutul erei noastre. Adepţii săi resping cultul 
Templului, însă se supun altor cutume evreieşti. Cu toate acestea, influenţa 
străină pe care au suferit-o se manifestă în aceea că nu admit caracterul 
divin al Legii. Ei se considerau sfinţi, în comparaţie cu alţi oameni, tot astfel 
cum vor face primii creştini, şi, de altfel, numele lor este, fără îndoială, 
explicabil, precum supranumele lui Isus, prin ebraicul nazir pe care grecii îl 
traduceau prin hagios, adică sfînt. Foarte probabil, aceşti nazorei erau 
mesianişti înfocaţi şi, poate, răspîndeau în avans un cult al lui Mesia, cum 
fac cu Dumnezeul lor mîntuitor sectele cele mai profund păgîne în 
sincretismul lor. 

Din păcate, informaţia pe care o deţinem –încă foarte incompletă– nu 
ne permite să facem afirmaţii asupra tuturor aspectelor privitoare la aceste 
                                                 
59 Sfîntul Epifan din Salamina (sec. IV), apărător al ortodoxiei, fondator al unei mînăstiri în 
Iudeea, episcop de Constantia-Salamina, este unul dintre părinţii Bisericii, luptător 
împotriva ereticilor de după Conciliul de la Niceea. (n.trad.) 
60 Epifan, Haeres., 19, 1 şi urm.; 29, 9. (n.a.) 
Secta iudeo-creştină a nazoreilor susţinea că Isus era Mesia, Fiul lui Dumnezeu, apărut prin 
imaculata concepţiune. Adepţii sectei se socoteau evrei care respectă Legea lui Moise, pe 
care, de altfel, nu o abandonaseră, dar care utilizau doar Evanghelia aramaică, a lui Matei. 
Nu este limpede încă, dacă epitetul lui Isus se referă la Nazareth sau la nazir. Oricum, nu 
este cu neputinţă ca referirea să se facă la nazir, un israelit care a făcut jurăminte speciale, 
prin care s-a dedicat lui Yahweh, abţinîndu-se o perioadă de la felurite obiceiuri lumeşti, 
după care urma să se scufunde în apă. Dincolo de îndoieli, există numeroase elemente care 
ar putea pleda cu seriozitate în această direcţie: botezul de către Ioan Botezătorul, faptul că 
astfel „se împlinesc cele cuvenite”, unele caracteristici ale lui Ioan Botezătorul, ale lui Iacob, 
faptul că Paul a însoţit la Templu pe unii care „făcuseră un legămînt” (Fapte, 21, 23-26; 24, 
5). (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



72 
 

secte sincretice evreieşti, dar însăşi existenţa lor ajunge pentru a ne 
demonstra că există punţi între iudaismul propriu-zis şi diversele religii ale 
Asiei occidentale care, alături de acesta, prezintă trăsătura comună a 
aşteptării, sub o formă oarecare, sau deja, aceea a adorării unui mîntuitor 
divin. Urmează de aici că, a priori, nu este neverosimil ca o revitalizare 
mesianică de origine palestiniană să se fi întins dincolo de limitele Palestinei 
şi să fi fost luată în considerare în multe sinagogi ale diasporei, la început în 
jurul acestora, şi chiar în grupările mai îndepărtate de ele decît cele ale 
simplilor prozeliţi de la intrare. Existenţa acestor secte probează încă o dată 
că ortodoxia Sinagogii din străinătate se eroda mai uşor decît cea a 
comunităţii palestiniene, că departe de Templu şi de preoţi rigoarea sa 
legalistă ceda uneori formelor de expresie ale sentimentului său religios, mai 
spontane, sau într-o mai mare armonie cu preocupările religioase generale 
ale mediului în care aceasta trăia şi care sfîrşeau prin a o pătrunde. Cu alte 
cuvinte, evreii, şi mai ales semi-evreii din străinătate, aveau toate datele 
pentru a se arăta mai îngăduitori faţă de afirmaţiile apostolice privitoare la 
Isus, în comparaţie cu cei din Ierusalim şi Palestina. Totodată, însă, probabil 
că se temeau că credinţa în Christos Isus nu făcea decît să adauge un 
element nou, o componentă mai mult sau mai puţin puternică, la un 
sincretism deja destul de complicat pentru mulţi dintre ei. 
 

III 
Trecerea speranţei apostolice pe terenul diasporei a avut caracter 

inevitabil şi s-a făcut în cel mai natural mod din lume. Cartea Faptelor ne 
povesteşte că apostolii atrăseseră de partea lor un anumit număr de evrei 
elenişti, veniţi la Ierusalim pentru sărbătoarea Rusaliilor. Unii se 
reîntoarseră acasă imediat, alţii rămaseră în oraş dar nu întîrziară într-atît 
încît să fie expulzaţi atunci cînd diaconul Ştefan –care îşi făcuse o 
specialitate din a predica Evanghelia la sinagogile pe care eleniştii le 
întreţineau în oraşul sfînt– pieri ca victimă a Sanhedrinului (Fapte, 6, 8 şi 
urm.; 7, 57 şi urm.). Apostolii merseră în Fenicia, Cipru şi Antiohia, unde, la 
rîndul lor, începură să predice în sinagogi (Fapte, 11, 19 şi urm.) „vorbiră 
chiar grecilor”, adică „celor temători de Dumnezeu”, iar mulţi dintre aceşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



73 
 

greci „se convertiră la Domnul”. Cei doisprezece nici nu provocaseră, nici 
nu prevăzuseră această iniţiativă. Cînd i-au observat efectele, trimiseră în 
Antiohia un om de încredere, numit Barnaba, pentru a se informa asupra 
unei situaţii care, cu siguranţă, îi neliniştea. Entuziasmul noilor convertiţi îl 
cîştigă pe Barnaba, recunoscu aici graţia Domnului şi, cu tot zelul, se strădui 
de îndată să urmeze ceea ce fusese atît de bine început. El merse la Tars, 
unde locuia atunci Paul, şi îl aduse în Antiohia pentru a-l asocia operei sale. 
Găsise aici pe marele făuritor al viitorului. 

Este limpede că cei doisprezece şi discipolii direcţi ai lui Isus nu puteau 
decît să bată pasul pe loc –exact cum făcuse Învăţătorul lor– şi să cunoască 
aceleaşi pericole ca şi el. În loc să proclame, cum făcuse el: „Împărăţia va 
apărea”, ei spuneau: „Domnul va reveni”, însă acestea sînt afirmaţii pe care 
aşteptarea prelungită nu poate decît să le sleiască. De aceea, ne-ar fi dificil să 
precizăm ce-au făcut, de fapt, companionii direcţi ai lui Isus. Grupaţi în 
jurul lui Petru şi Ioan –cărora păreau să li se fi alăturat de curînd fraţii 
Domnului, pentru că Paul însuşi aşează pe unul dintre ei, Ioan cel Mic, 
alături de Petru în comunitatea de la Ierusalim– ei vegetează în mod vizibil 
şi, fără îndoială, nu se prea îndepărtează de oraşul sfînt. Legende posterioare 
îl duc pe Andrei la sciţi, pe Iacob cel Mare în Spania, pe fratele său, Ioan, în 
Asia Mică, pe Toma în India şi pînă în China, pe Petru la Corint şi la Roma. 
Toate aceste povestiri nu sînt în aceeaşi măsură de neverosimile, însă ne 
temem că nici una nu este adevărată. În fond, lăsînd deoparte primele 
capitole ale Faptelor Apostolilor, pe care noi nu le avem decît sub forma 
unei îngrijorătoare remanieri a redacţiei prime, nu ne rămîne nici o 
informaţie demnă de crezare asupra vieţii şi operei apostolilor direcţi ai lui 
Isus. 

Această tăcere nu îndeamnă a crede că au făcut lucruri extraordinare, 
ceea ce, în fapt, este improbabil. Noi credem a şti că Petru, cei doi Iacobi şi 
Ioan, fiul lui Zebedeu, au pierit de moarte violentă şi păşim de-a lungul 
scrierilor eresiologilor61 pe urmele micilor comunităţi iudaizante pe care ei 

                                                 
61 Adică ale creştinilor care au scris despre erezii, precum sf. Irineu, în secolul al II-lea, 
autorul lucrării Philosophumena, în secolul al III-lea, sf. Epifan în secolul al IV-lea etc. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



74 
 

le-au fondat şi care, de la marea revoltă evreiască din 6662, se refugiază 
dincolo de Iordan. Acestea rămîn foarte repede în urmă faţă de doctrina 
comunităţilor de pe teren grecesc şi trec drept necredincioase încă din 
secolul al II-lea. Practic, acţiunea lor imediată şi directă asupra istoriei 
creştinismului este neglijabilă. Germenele însufleţitor vine din altă parte. 

                                                 
62 Marea revoltă a evreilor din 66-70, a fost prima din cele trei mari rebeliuni ale evreilor 
din provincia Iudeea îndreptată împotriva romanilor. Deşi lucrurile cunosc o evoluţie care 
pare a fi degenerarea unui conflict local, esenţa conflictului ţine de ciocnirea dintre 
comportamentul neevreilor –în fond, obişnuit şi similar cu cel din toate provinciile 
imperiului– cu obiceiurile, concepţiile şi modul de viaţă al evreilor. Scînteia revoltei se 
aprinde în Cezareea, unde grecii sacrificau păsări în faţa sinagogii de acolo, romanii 
neintervenind, în urma plîngerilor evreilor. În consecinţă, evreii au reacţionat prin a înceta 
rugăciunile şi sacrificiile în cinstea împăratului roman. Totodată, au apărut proteste legate 
de impozite, felurite atacuri la adresa romanilor şi alte asemenea incidente, de diferite 
gravităţi. După o primă înfrîngere a trupelor trimise de către romani, în anul 67, Nero îl va 
trimite pe Vespasian –cu două legiuni–, care începe să reinstaureze ordinea romană în 
Galileea şi Cezareea. Nordul fiind înfrînt, zeloţii, alături de întreaga rezistenţă armată se 
îndreptă spre Ierusalim, spre a-şi organiza rezistenţa. În vreme ce Vespasian pregătea 
asediul, conflictele de la Roma îl determină pe Nero să se sinucidă, Galba devenind noul 
împărat. Acesta este asasinat în scurtă vreme, războiul civil izbucnit amînînd continuarea 
intervenţiei din Iudeea. După ce Vespasian (întemeietorul dinastiei Flaviilor) ajunge 
împărat, îl va trimite pe fiul său, Titus Flavius, să continue lupta în Iudeea. În urma unui 
asediu destul de problematic, Titus va da asaltul final în vara anului 70, cucerind oraşul. 
Conform uzanţelor pe care le aveau încă de pe cînd stăpîneau doar o palmă de pămînt, 
romanii îşi tratau învinşii în funcţie de comportamentul acestora (foarte generoşi cu 
învinşii care cedau fără luptă, necruţători cu cei care opuneau rezistenţă sau cu rebelii). 
Urmează, aşadar, distrugerea Ierusalimului şi a celor trei ziduri, dărîmarea şi jefuirea celui 
de-al doilea Templu, distrugerea tuturor punctelor de rezistenţă, deportarea şi vînzarea 
multora dintre evrei. De pe urma acestei revolte, Iudeea a suferit pedepse exemplare, chiar 
evreimea din diaspora avînd de suferit. Chiar aşa, împăratul nu a considerat că a repurtat o 
victorie ce merita sărbătorită, susţinînd că nu este vreun merit în a cuceri un popor părăsit 
de propriul zeu. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:09:54 UTC)
BDD-B621-06 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

