
52 
 

CAPITOLUL II 
EŞECUL LUI ISUS 

 
I. − Certitudinea acestui eşec. − Cauzele sale: Isus nu vorbeşte nici poporului, nici 

cărturarilor, nici preoţilor într-un limbaj convingător. − Drumul la Ierusalim şi moartea 
lui Isus. − O prevăzuse? 

II. − Împrăştierea Apostolilor. − În ce fel credinţa în învierea lui Isus le trezeşte curajul. − 
Din ce fenomene decurge această credinţă. − Consecinţele sale privind constituirea 
christologiei primitive şi naşterea creştinismului. 

III. − Reorganizarea credinţei discipolilor. − Ideea apropiatei întoarceri a lui Mesia Isus. − 
Şansele slabe ale succesului doctrinei apostolice. − Ce-i asigură supravieţuirea: 
transplantarea pe teren grecesc. 

 
I 

Privitor la ceea ce a gîndit Isus asupra principiului misiunii sale, a 
caracterului persoanei sale şi asupra influenţei rolului său, textele ne lasă în 
incertitudine. Ceea ce vedem clar, în schimb, este că el nu reuşeşte, că 
compatrioţii săi palestinieni nu au crezut în misiunea pe care şi-o atribuia şi 
nu s-au conformat sugestiilor morale pe care el le oferea. Cît timp a circulat 
printre ei35 –unul foarte scurt, de altfel– l-au privit cu curiozitate sau 
indiferenţă, dar fără a-l urma. Cel mult, poate că a sedus cîteva sute de 
galileeni naivi, deoarece Evangheliile ne arată mulţimile îngrămădite pe 
urmele sale şi fermecate de cuvîntul său. Nu trebuie să uităm ceea ce ne 
spun aceleaşi Evanghelii în alte părţi –cu mult mai multă dreptate– asupra 
împietririi inimilor evreilor. În adevăr, însuşi Isus pare a nu mai crede că 
i-ar putea mişca. Cauzele eşecului său se văd destul de limpede. 

Poporului, nu-i vorbea cu cuvintele pe care acesta le aştepta. El predica 
întoarcerea la sine, dragostea pentru aproapele, smerenia inimii, încrederea 
filială în Dumnezeu, unor oameni care sperau într-o chemare la arme şi 
aşteptau anunţul ultimei lupte de dinaintea victoriei eterne. El nu spunea: 
„Ridicaţi-vă! Unsul lui Yahweh este printre voi”, ci: „Pregătiţi-vă pentru 

                                                 
35 Viaţa publică a lui Isus nu poate fi socotită după datele Evangheliei a IV-a, care ar 
permite să-i atribuim o durată de aproximativ trei ani. Cu siguranţă că aceasta a durat 
cîteva luni, poate cîteva săptămîni, nu ştim exact. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-05 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



53 
 

pocăinţă, spre a vă înfăţişa cum se cuvine la Judecata care se apropie”. Nu le 
cerea să acţioneze, ci doar să aştepte într-o anumită poziţie morală şi 
religioasă, care schimba aşteptarea în constrîngere. Fiu al lui Israel, el nu 
dovedea, probabil, decît un exclusivism relativ: pietatea inimii, credinţa 
centurionului roman ori a cananeenei, păreau a egala în ochii săi meritele 
naşterii pure. Mai exact spus, un păgîn care credea în cuvîntul său se plasa, 
în ochii săi, cu mult deasupra unui evreu necredincios. Vorbea mult de 
justiţie, de pace, de însufleţire către Tatăl şi, prin asta, de resemnare, de 
răbdare; nimic despre revoltă, şi nici despre triumful poporului ales asupra 
străinilor. Toate acestea –în care, pentru noi, stau originalitatea şi farmecul 
său– nu puteau fi pe placul înfocaţilor mesianişti ai Palestinei. 

Cărturarilor le apărea ca un ignorant pretenţios care, în mod naiv, 
credea că bunul simţ putea înlocui ştiinţa, iar sufletul raţiunea. Unul care, 
fără a fi frecventat şcolile, vorbea despre „autoritate”, şi asta numai pentru 
că simţea duhul Tatălui în el. Spiritul lor îi displăcea, spontaneitatea religiei 
sale se simţea constrînsă de formalismul religiei lor: antipatia nu putea fi 
decît reciprocă. Desigur, nu trebuie să uităm că Evangheliile pe care le avem 
reflectă preocupările unor timpuri în care legalismul evreu nu-i mai înfrîna 
deloc pe creştini, prin urmare, vremuri în care aceştia înclinau să-i atribuie 
Învăţătorului desconsiderarea pe care o aveau ei faţă de acest legalism. 
Totuşi, din numeroasele texte în care Christos atacă scribii şi invers, din 
cele în care îi vedem întinzîndu-i capcana întrebărilor insidioase nu putem 
să nu extragem ideea clară a unui conflict latent între ei şi el. Evident, 
respecta Legea, ţinea la ea, însă nu ţinea la ea în mod exclusiv şi se arăta 
dispus să aşeze inspiraţiile pietăţii deasupra recomandărilor rabinice. 

Preoţilor de la Ierusalim, aristocraţiei saducee, le apărea ca fiind cel mai 
periculos şi stînjenitor dintre agitatori. Periculos pentru că, în cele din 
urmă, putea provoca în popor una din acele mişcări violente şi absurde pe 
care autorităţile romane le reprimau mereu cu severitate –agitaţie ce 
tulbura liniştea celor de la Templu. Stînjenitor, pentru că, în mod 
nechibzuit, ajungea să etaleze sub ochii poporului comparaţii şi apropieri 
care, în cele din urmă, se întorceau în dezavantajul sacerdoţiului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-05 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



54 
 

Mai mult decît o arăta, poate, poporul ezita împotriva lui nabi. Se 
spunea că Isus înmulţea semnele, adică miracolele, vindecînd posedaţi şi 
infirmi. Se poate să-i fi cerut deja –banalitate în acea ţară şi în acele 
vremuri!– învierea cîtorva morţi. Duşmanii săi raportau tot acest miraculos 
la influenţa lui Beelzebut36, adică a Diavolului, însă cei simpli nu-i credeau 
pe cuvînt şi rămîneau perplecşi. În sfîrşit, dacă Isus nu le stimula 
entuziasmul, nici nu le descuraja simpatia. În schimb, doctorii şi preoţii l-au 
detestat de cum l-au cunoscut, iar el a comis imprudenţa de a merge şi a se 
da pe mîinile lor. 

Nu ne dăm prea bine seama ce anume l-a determinat să meargă la 
Ierusalim. Probabil că nu doar dorinţa de a celebra Paştele în oraşul sfînt. 
Evangheliştii noştri au scris într-o vreme în care „misterul” vieţii lui Isus 
stătea în moartea sa –moarte acceptată de el pentru a răscumpăra şi 
regenera umanitatea–, iar ei presupuneau că Domnul explicase încă de mult 
timp necesitatea Patimii sale. De aceea, ei nu ezită să ne spună că Isus urcă 
la Ierusalim pentru a-şi împlini astfel opera divină pe crucea Calvarului. 
Pentru istoric, starea sa de spirit şi intenţiile sale adevărate par a fi mai 
obscure. 

Avea, oare, conştiinţa clară a eşecului său? O putem crede, întrucît 
faptele vorbesc cu destulă elocvenţă. La drept vorbind, este greu de 
conceput că ar fi putut reuşi după cum voia. Discursul său moral nu avea 
sens şi nu putea da rod decît cu condiţia de a fi întărit prin cîteva semne 
premergătoare ale marelui eveniment a cărui iminenţă o afirma. El nu se 
putea justifica decît prin împlinirea cuvîntului său. Or, semnele nu apăreau, 
iar cuvîntul său nu s-a împlinit încă, astfel că cei devotaţi lui au ajuns, încă 
de mult timp, să susţină că primii discipoli nu l-au înţeles bine şi că el nu le 

                                                 
36 Baal Zebub este numele zeităţii supreme filistene. Numele semnifică ‘zeul muştelor’ şi se 
pare că este o formă coruptă şi batjocoritoare la adresa zeităţii duşmanilor lui Israel, 
numele real fiind Baal Zebul ‘zeul cerului, zeul cel înalt’. Oricum ar fi, date fiind 
adversităţile dintre israeliţi şi filisteni, cei dintîi îl identifică cu Satan. Traducerile ulterioare 
ale textului biblic au deformat aceste nume în felurite moduri, în istorie fiind frecventă 
practica de a trata depreciativ şi dispreţuitor o zeitate importantă a unei comunităţi 
adverse, transformînd-o în zeitate negativă. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-05 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



55 
 

spunea ceea ce părea a le spune. Ferm convins că deţinea şi anunţa adevărul, 
el îşi închipuia, poate, că acesta se va manifesta la Ierusalim şi că numai aici 
va străluci marea Zi, lucru care ar fi trebuit crezut, dacă ar fi să dăm crezare 
povestirii privind intrarea sa mesianică în oraş, printre aclamaţiile populare. 
Eu unul, însă, mă îndoiesc că această intrare s-a petrecut astfel. 

Oricare i-ar fi fost intenţiile sau speranţele, Isus a fost rău inspirat să se 
transporte în acest mediu care nu era al său şi în care duşmanii săi naturali 
erau stăpîni. A comis aici imprudenţe, precum aceea de a se manifesta 
împotriva vînzătorilor de porumbei şi a zarafilor din faţa templului? Se 
poate. În orice caz, procuratorul roman învăţase să nu se încreadă în 
inspiraţii evrei şi nu le fu deloc greu preoţilor şi doctorilor să-l convingă că, 
din motive de ordine publică, avea interes să pună capăt agitaţiilor unui 
galileean de nimic. Deci Pilat îl arestă pe Isus, îl judecă şi îl răstigni. Poporul 
îl lăsă s-o facă. După toate aparenţele, eforturile Evangheliilor noastre de a-l 
inocenta pe roman şi de a arunca asupra evreilor întreaga responsabilitate a 
crimei, nu se inspiră din adevărul faptelor, ci din dorinţa de a menaja 
autorităţile romane, într-o vreme în care creştinii nu găseau decît în acestea 
sprijin împotriva animozităţii sinagogilor. 

Isus nu prevăzuse deloc ceea ce i s-a întîmplat, groaza şi fuga 
discipolilor săi fiind proba evidentă. Lovitura de forţă a lui Pilat l-a izbit în 
plină visare şi părea să-i sfărîme opera. Este foarte probabil ca în ultimele 
sale zile neliniştea faţă de viitor, incertitudinea prezentului şi –cine ştie?– 
îndoiala de sine să-l fi invadat, şi ca gîndul la apropiata sa moarte să-i fi 
apăsat spiritul. Dar nimic nu ne îndreptăţeşte să credem că şi-ar fi socotit 
util supliciul, pentru îndeplinirea misiunii sale, totul obligîndu-ne să credem 
că nu a spus nimic în acest sens. În fapt, pentru că miracolul anunţat nu se 
producea nicicum, pentru că Yahweh nu se manifesta deloc, ce mai putea 
face decît să se furişeze în Galileea sau să-şi plece capul şi să-şi îndure 
destinul? Că, într-adevăr, se gîndea să se reîntoarcă în ţara sa, s-a presupus 
pe baza faptului că, după Evanghelia lui Matei, a dat întîlnire discipolilor săi 
în Galileea. Oricum, dacă aceasta a fost intenţia sa, nu a avut timp a o urma. 
 

II 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-05 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



56 
 

Se pare că „scandalul crucii”37, cum va spune sfîntul Paul, trebuia să 
pună capăt tentativei lui Isus. El se ridicase pentru a anunţa un eveniment 
care nu s-a produs, apoi a pierit, iar discipolii săi s-au dispersat plini de 
spaimă. Nu trebuia ca ei să abandoneze pînă şi speranţa care le-a fost sădită 
în inimă, să plîngă şi să blesteme eroarea lui şi a lor? Să nu uităm, el nu 
fondase nimic. Nu aducea o religie nouă, nici măcar un rit nou, ci o 
concepţie personală, mai mult decît originală, asupra pietăţii în religia 
evreiască, în care el nu pretindea să schimbe nici credinţa, nici Legea, nici 
cultul. În centrul învăţăturii sale se plasa ideea mesianică –care aparţinea 
aproape tuturor compatrioţilor săi în aceeaşi măsură cît îi aparţinea şi lui–, 
şi pe care el doar o concepea într-o manieră proprie. Să reţinem că ne este 
imposibil a afirma că această manieră însăşi îi era cu adevărat proprie. A-i 
atribui voinţa de a fonda o Biserică, Biserica sa, de a o prevedea cu rituri, 
sacramente, semne sensibile ale graţiei sale, şi de a-i pregăti cucerirea 
întregului pămînt, sînt tot atîtea anacronisme. Mai mult, sînt tot atîtea 
distorsiuni ale gîndirii sale, de care, dacă ar fi avut cunoştinţă, ar fi fost 
scandalizat. Atunci, însă, ce poate rămîne din el, în afara cîtorva maxime 
morale –folositoare, cu siguranţă, dar mai puţin originale decît se spune de 
obicei– şi în afară de amintirea mişcătoarelor sale virtuţi, de farmecul 
personal? Logica răspunde: nimic. Şi totuşi, urmarea evenimentelor pare a fi 
contrazis logica. 

Credinţa-încredere a apostolilor triumfă asupra morţii însăşi. Şi astfel 
ajungem în cea mai obscură zonă a problemei. Ei s-au regăsit în Galileea, în 
cadrul familiar în care trăiseră cu el, au crezut că-l revăd şi şi-au închipuit că 
nu mai era mort. Acesta este faptul, amănuntele, însă, ne scapă. După cum 
era inevitabil, legenda l-a voit luminos, dar l-a făcut ininteligibil, 
contopindu-l cu episoade minunate, neverosimile şi pe care contradicţiile 

                                                 
37 Sintagma se referă la întreg complexul de întîmplări umilitoare pînă şi pentru o fiinţă 
umană, prin care a trecut Isus din momentul în care a fost arestat şi pînă la moartea sa 
fizică: interogatoriul, batjocorirea de către soldaţi, drumul Calvarului, culminînd cu 
crucificarea. În lumea greco-romană şi orientală a epocii, acestea erau inacceptabile în 
legătură cu Divinitatea. Paul este cel care, printr-o dialectică iudeo-grecească va formula 
explicaţii care, încă din vremea sa, au început a fi acceptate. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-05 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



57 
 

textelor le fac să devină imposibil de controlat. Povestirile evanghelice care 
ne istorisesc Învierea, sînt privite de critică ca nişte agregate compozite de 
amintiri confuze, de precizări inventate, de vechi „istorii” devenite banale în 
lumea orientală. Ce este la bază, însă? Căci, fără îndoială, ceva sigur există! 
După toate aparenţele, există o viziune a lui Petru, urmată de viziuni 
colective, fenomene de contagiune mentală, care nu sînt singulare în istoria 
religiilor. 

Să nu uităm că, dacă apostolii au revenit de la Ierusalim complet 
îngroziţi, dezorientaţi, descurajaţi pe moment –pentru că ceea ce aşteptau 
nu s-a produs şi pentru că o lovitură atît de bruscă şi de neaşteptată i-a 
izbit–, ei pot, totuşi, să nu fie disperaţi. Şi-au pus o prea mare speranţă în 
promisiunea lui Isus, pentru a se rupe de aceasta, iar după trecerea primului 
moment de confuzie –în acelaşi mediu în care, nu demult, aceasta i-a 
pătruns–, speranţa a acţionat din nou asupra lor –în special asupra lui 
Petru– în mod energic. Or, promisiunea lui Isus este pentru ei legată de 
persoana lui Isus. A mărturisi că această persoană a dispărut pentru 
totdeauna este a consimţi să părăseşti orice speranţă. Credinţa lor se fixează 
şi –ca să spunem aşa– se concentrează hipnotic asupra acestei idei: nu este 
posibil să ne fi abandonat şi ca moartea sa să fie definitivă. Rezultatul 
necesar al acestei tensiuni spre o constantă asemănătoare, în mintea 
oamenilor neinstruiţi şi mistici totodată, exaltaţi de aşteptare şi de dorinţă, 
este viziunea. De aceea Petru îl vede pe Isus, iar alţii, după aceea, îl văd cum 
îl văzuse Petru. Puţin importă că este vorba despre veritabile halucinaţii sau 
de interpretări halucinatorii cu oarecare aparenţe vizuale; pescarii de pe 
lacul Genezaret erau la fel de dezarmaţi atît în faţa unuia cît şi a altuia 
dintre aceste fenomene. 

Viziunile îi conving pe apostoli că Isus trăieşte, că trăieşte cel puţin în 
spiritul său glorificat de Dumnezeu. Pentru ca el să trăiască, însă, trebuie ca 
el să nu mai fie mort şi, dacă nu mai este mort –pentru evreii din acel timp, 
indubitabil– este pentru că a înviat. Nu neapărat cu corpul său pus în 
pămînt, dar a înviat cu un corp. Presupunînd că apostolii nu se gîndiseră 
mai înainte decît la apariţiile spiritului său, fără îndoială că ei nu putură să 
rămînă multă vreme la această opinie, deoarece credinţa populară le descria 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-05 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



58 
 

o înviere ca pe o reluare integrală a vieţii terestre38, şi, de asemenea, pentru 
că diverse texte din Scriptură, în care căutaseră anunţul şi justificarea 
învierii lui Isus, le-au impus convingerea că el ieşise din mormînt la capătul 
a trei zile, sau a treia zi39. Pe această convingere a apostolilor s-a fondat 
legenda, edificarea ei avînd loc, în cea mai mare parte, pe teren grecesc. 

Deocamdată nu insist pe această construcţie secundară. Să remarcăm 
doar că singura afirmaţie apostolică: Noi l-am văzut; Dumnezeu l-a înviat, 
reclamă o concluzie: de ce l-ar fi ridicat Dumnezeu pe Isus din odihna 
morţilor dacă nu pentru că îi rezervase un rol primordial în opera sa 
viitoare? Opera nu putea fi decît instaurarea Împărăţiei pe care Învăţătorul 
o anunţase, iar rolul nu putea fi decît acela de Mesia. Două versete din 
Faptele Apostolilor (2, 32 şi 36) ne permit să sesizăm pe viu raţionamentul 
apostolic: „Pe acest Isus, Dumnezeu l-a înviat, spune un verset, şi noi toţi 
sîntem martorii acestui fapt”, iar celălalt concluzionează: „Aşadar, să ştie cu 
siguranţă toată casa lui Israel că Dumnezeu l-a făcut Domn şi Christos pe 
acest Isus pe care voi l-aţi răstignit”. Bineînţeles, nu garantez că expresia 
atribuită aici sfîntului Petru îi aparţine într-adevăr –eu cred contrariul–, 
deoarece utilizarea cuvîntului Domn (Kyrios) dezvăluie un redactor 
elenizant –adică aparţinător de christologia comunităţilor elenistice–, dar 
apropierea celor două afirmaţii răspunde, cu siguranţă, unei realităţi 
psihologice. 

Dacă această credinţă a apostolilor în învierea Învăţătorului lor, nu s-ar 
fi produs, nu ar fi existat creştinismul, şi din acest punct de vedere s-a putut 
susţine (Wellhausen40) că, fără moartea sa, Isus nu ar fi ocupat nici un loc în 

                                                 
38 După unii, în timpul vieţii sale, Isus trecea drept Ioan Botezătorul înviat. (n.a.) 
39 Osea, 6, 2: „Ne va face să trăim în două zile şi, a treia zi, ne va ridica şi ne va face să fim în 
faţa lui”. Iona, 2, 1: „şi Iona a stat în pîntecele peştelui trei zile şi trei nopţi” (Cf. Mt., 12, 40). 
Ne putem gîndi şi la Psalmi, 16, 10 (Cf. Fapte., 2, 27 şi 31). (n.a.) 
40 Julius Wellhausen (1844-1918), biblist şi orientalist, profesor de teologie la Greifswald, 
profesor de limbi orientale la Halle, Marburg şi Göttingen. Lucrarea sa, Prolegomena zur 
Geschichte Israels, este o sinteză amănunţită a tuturor opiniilor de pînă la el privind 
originea Torei, iar cercetarea şi studiul apariţiei celor cinci cărţi biblice al Torei este făcută 
în contextul istoric şi social. Julius Wellhausen dezvoltă astfel tipul de argument numit 
ipoteza documentară. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-05 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



59 
 

istorie. Invers, putem susţine că întreaga doctrină esenţială a creştinismului 
se întemeiază pe acestă înviere? Din punctul de vedere al dogmaticii nu 
i-am putea decît cu greutate exagera importanţa şi ar părea legitim să-i 
punem, ca epigraf, sub titlul oricărui expozeu al credinţei ortodoxe, cuvîntul 
sfîntului Paul din prima Epistola 1 către corinteni (15, 17): „Iar dacă 
Christos nu a înviat, credinţa voastră este zadarnică!” 

În rest, pentru cine se situează în punctul de vedere pur istoric al 
determinării şi extensiei creştinismului, importanţa credinţei în învierea lui 
Isus nu pare deloc mai mică, deoarece această credinţă în Domnul Isus a 
devenit fundamentul unei religii noi care, devreme separată de iudaism, s-a 
oferit tuturor oamenilor ca o cale divină a mîntuirii. Prin ea, influenţele 
vechiului mit oriental al zeului care moare şi învie pentru a-şi conduce 
credincioşii la viaţa veşnică, vor pătrunde în conştiinţa comunităţilor 
creştine, mai puţin a celor elenizante, şi vor transforma rapid pe Mesia 
evreu, erou naţional –de neînţeles şi indiferent pentru greci– în Isus 
Christos, Domn şi Mîntuitor, Fiu al lui Dumnezeu şi Vicar al lui Dumnezeu 
în lume, cel căruia, după cum o spune din nou sfîntul Paul, toţi cei care cred 
îi invocă numele şi în faţa căruia creaţia toată trebuie să-şi îndoaie 
genunchiul41. 
 

III 
Pentru a începe –din moment ce accepta învierea–, credinţa discipolilor 

trebuia să se reclădească şi să se reorganizeze. 
Să se reorganizeze, deoarece este limpede că nu mai putea trăi doar din 

afirmaţiile lui Isus. Moartea sa modifica poziţia chestiunii, deoarece căpăta 
–în mod voit sau forţat– un loc în perspectiva eshatologică42. Mai întîi, 
credinţa a fost considerată ca fiind destinată să facă posibilă învierea –proba 
supremă a măreţiei mesianice a Răstignitului–, urmînd ca din această să se 
facă marele mister, consecinţa necesară, scopul întregii opere. Şi se spune: 
„Isus Nazarineanul a venit ca un om inspirat de Dumnezeu, înmulţind 
                                                 
41 1Cor. 1, 2; Filipeni. 2, 9 şi urm. (n.a.) 
42 Adică în tabloul sfîrşitului lumii, a celor din urmă lucruri (> gr. e[scato" ‘ultimul, capăt’) 
(n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-05 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



60 
 

semnele şi făcînd binele; el a pierit de mîna celor ticăloşi; însă el era Mesia 
cel ales; Dumnezeu a dovedit-o înviindu-l din morţi a treia zi, şi curînd va 
reveni plin de gloria sa celestă pentru a inaugura Împărăţia pe care a 
promis-o”. În predicile lui Christos pare a fi esenţială ideea iminenţei 
Împărăţiei, în predicile apostolice, esenţiale sînt ideea măreţiei mesianice a 
lui Isus şi cea a apropiatei sale reveniri. În adevăr, conform cărţii Faptelor, 
acestea sînt cele două teme pe care au început a le dezvolta cei doisprezece, 
după revenirea la Ierusalim. 

Este sigur că ei deţineau o putere de iluzionare mai puţin obişnuită, 
deoarece, a priori, totul lăsa să se presupună că ei vor obţine încă mai puţin 
succes decît Învăţătorul lor, şi că îi aştepta acelaşi sfîrşit. Dacă evreii nu 
crezuseră în Isus în timpul vieţii sale, cum ar putea adera la el acum, cînd 
totul lăsa să se creadă că s-a înşelat singur, că nu s-a putut salva nici măcar 
în clipa supliciului, că a murit în mod mizerabil în faţa poporului său? Se 
spune că a înviat? Dar cine l-a văzut? Discipolii săi? Slabă mărturie. În 
adevăr, la Ierusalim, cei doisprezece avură parte de o primire pe care oricine 
altcineva în afara lor ar fi putut să o prevadă: cîştigară cîteva duzini de 
partizani, precum cea din urmă sectă, păstrară bunăvoinţa poporului prin 
rigoarea pietăţii lor evreieşti şi prin asiduitatea lor faţă de Templu –ceea ce, 
în treacăt, probează cît de puţin înţelesese Învăţătorul lor să se separe de 
religia lui Israel– şi stîrniră înverşunarea dispreţuitoare a cărturarilor şi a 
preoţilor, suferind diverse persecuţii. Condiţia lor mizerabilă, caracterul lor 
pacific şi de asemenea, poate, părerea bună pe care poporul o avea despre ei, 
îi scăpară de la moarte; pentru mulţi dintre ei, de altfel, aceasta nu a fost 
decît o amînare a morţii. Recrutară cîţiva oameni de prin micile oraşe 
vecine Ierusalimului, dar în mod evident printre evreii de rasă succesul lor 
îşi atinse degrabă apogeul. Acest succes era de o atît de slabă influenţă, încît 
în ochii celor mai puţin avizaţi părea evident că erezia creştină nu va depăşi 
generaţia care a văzut-o născîndu-se, că în curînd credincioşii lui Isus 
Nazarineanul vor cădea în uitare, precum şi cei ai Botezătorului ori cei ai 
oricărui alt nabi. 

Nu s-a întîmplat deloc astfel deoarece a intervenit un element nou care 
schimbă lucrurile complet: incapabilă de a se înrădăcina pe teren evreiesc, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-05 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



61 
 

speranţa apostolică se trezi transportată pe teren grecesc. Vom vedea cum. 
Iar acolo –se înţelege de ce–, această speranţă va prospera. La drept 
vorbind, aici trebuie căutat primul moment al evoluţiei creştinismului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 20:38:23 UTC)
BDD-B621-05 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

