
13 
 

INTRODUCERE 
 
I. − Dificultatea de a defini religia; necesitatea de a insista asupra analizei religiilor pozitive. 

− În ce consistă greutăţile. − În ce fel, într-o societate evoluată, straturile religioase 
corespund straturilor sociale. − Caracterul sincretic al religiei populare; activitatea sa. − 
Exemple luate din viaţa creştinismului. − Endosmoza între religii diferite stabilite pe 
acelaşi teren social. − Cum poate apărea din aceasta o nouă religie. 

II. − De ce studiul istoriei creştinismului nu este mai avansat. − Cauze externe şi cauze 
interne. − Informaţia defectuoasă şi probleme greşit puse multă vreme. − Confuzia 
provocată de către confesionalişti şi de polemişti. − Puncte de vedere actuale. 

III. − Cum se înfăţişează creştinismul priviriui istoricului, în ansamblu. 
 

I 
Este dificilă încercarea de a defini religia, religia în sine, cea care trăieşte 

sub diversele aparenţe ale religiilor particulare, care le este comună, le 
supravieţuieşte şi constituie fundamentul indestructibil pe care se 
întemeiază fiecare dintre acestea, înainte de a se adapta nevoilor şi 
gusturilor celor ce o reclamă. Încercarea este cu atît mai dificilă cu cît pînă 
acum nimeni nu a reuşit să facă acest lucru într-o manieră care să-i satisfacă 
pe toţi. Se pare că de fiecare dată obiectul definiţiei copleşeşte încercarea. 
Atît de diverse apar, în procesul analizei, elementele constitutive ale unei 
religii –cîtuşi de puţin complexe–, şi atît de variate par aspectele sub care 
poate fi considerată, încît putem pierde speranţa de a găsi o formulă destul 
de suplă pentru a le conţine şi presupune pe toate. Pe de altă parte, cînd 
te-ai însărcinat să studiezi îndeaproape două sau trei religii, să le demontezi 

                                                                                                                                
spaţiu. Uneori, voi face trimiteri la operele esenţiale. Mă văd obligat să mărturisesc că 
majoritatea sînt scrise în limba germană: astfel, cel mai bun [manual] pe care îl cunosc, 
despre istoria creştinismului, este cel al lui G. Krüger, Handbuch der Kirchengeschichte für 
Studierende, Tübingen, 4 vol., cu un indice, 1909-1913; cele ale lui Alzog şi Kraus, traduse 
în franceză, sînt mult mai slabe. Cel mai bun tablou al evoluţiei creştinismului se află în cele 
două volume ale lui Pfleiderer, Die Entstehung des Christentums, şi Die Entwicklung des 
Christentums, Munich, 1907, 2 vol., sau marea carte intitulată Geschichte der christlichen 
Religion, publicată la Berlin şi Leipzig, în 1909, de către Wellhausen, Jülicher, Harnack, 
Bonwetsch etc. Sper că studiul acestei istorii a creştinismului îşi va primi partea sa din 
activitatea care, fără îndoială, se va manifesta în Franţa după ce va fi risipită confuzia 
provocată de război în întreaga noastră viaţă socială. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



14 
 

–ca să spun astfel– rotiţă cu rotiţă, şi totodată să-ţi faci o imagine exactă 
asupra modalităţilor şi influenţei acţiunii lor, cu siguranţă că le descoperi 
principii şi organe analoage, tendinţe comune, aceeaşi ambiţie de a 
determina societatea, chiar de a dirija viaţa indivizilor, şi alte raporturi încă. 
Şi totuşi, luată în sine, fiecare religie prezintă o fizionomie particulară. Ea îşi 
are propriile caracteristici, maniera sa de a exista şi acţiona –uneori total 
diferită de a celorlalte–, aplicaţiile sale caracteristice la viaţa socială, 
familială, individuală, la făptuire şi la gîndire, astfel încît însumate, 
diferenţele care o separă de altele pot apărea mai frapante şi cu adevărat 
esenţiale, în comparaţie cu asemănările ce o apropie de acestea. 

Caverna în care a trăit trogloditul, coliba sălbaticului, cortul nomadului, 
casa, modestă ori somptuoasă, a sedentarului, şi palatul conducătorilor săi, 
răspund în mod evident aceleiaşi nevoi esenţiale, de a se adăposti de 
intemperii. Acestea procură oamenilor cu nevoi diferite servicii 
asemănătoare şi, de fapt, ele se aseamănă în sine suficient pentru a putea fi 
comparate. Totuşi, cine va voi să le aplice o definiţie comună, va trebui să se 
mulţumească cu o formulă atît de îngustă, încît nu se va recunoaşte în 
aceasta mai mult decît forma elementară a locuinţei umane. 

Tot astfel, nu este posibilă caracterizarea prin aceiaşi termeni a religiei 
unui trib australian şi, să spunem, a creştinismului, decît cu condiţia de a 
neglija tot ceea ce conţine al doilea în plus faţă de primul. De aceea nu mă 
voi abate de la a crede că istoria nu cîştigă prea mult sperînd în eforturile de 
sinteză –oricît de interesante ar părea la prima vedere–, pe care notabili 
savanţi le-au susţinut spre a cuprinde Religia absolută şi a-i închide esenţa 
într-o frază. Analiza exactă a fiecărei religii, compararea sa cu credinţele şi 
practicile anterioare ori concomitente, care au putut acţiona asupra ei, 
constituie specificul travaliului istoric. 

Se înţelege că aceasta este o muncă dificilă; desigur, nu dacă abordăm o 
religie cu forme prea simple, ci dacă vom căuta să înţelegem structura şi 
viaţa unei religii stabilite într-un mediu de cultură complex. Fie şi cel mai 
superficial examen dezvăluie, mai întîi, că aceasta nu este una, că diversele 
părţi ale corpului ei nu sînt prea omogene, după cum nu sînt coerente 
diversele manifestări ale activităţii sale, ori solidare diversele expresii ale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



15 
 

gîndirii sale. S-ar putea spune că este alcătuită din niveluri stratificate, 
fiecare corespunzînd unei clase a societăţii sau, la fel de bine, unui nivel al 
culturii sociale. Oricît de puţin am fi reflectat la aceasta, ideea nu ne miră 
deoarece dacă pare natural ca fiecare societate să-şi modeleze religia care i 
se potriveşte, nu pare mai puţin normal ca, într-o aceeaşi societate, fiecare 
mediu social, fiecare „lume”, să-şi plăsmuiască din această religie o varietate 
care să răspundă nevoilor ei particulare. S-a observat, pe bună dreptate, că 
în ultimele perioade ale Republicii romane religia sclavilor a rămas în urmă 
cu două sau trei secole faţă de cea a stăpînilor lor. Este o observaţie ce se 
poate generaliza, şi, dacă istoria ne arată că religiile, considerate în 
ansamblu, se dezvoltă şi se perfecţionează paralel şi sincronic cu progresul 
culturii –fiind unul dintre principalele aspecte ale dezvoltării acesteia–, tot 
istoria ne permite să constatăm că evoluţia fiecărei religii, precum şi cea a 
societăţii însăşi, rezultă dintr-o serie întreagă de mişcări, paralele dar nu şi 
sincronice, care se propagă în diversele straturi sociale. 

Chiar dacă sînt truisme, toate acestea trebuie repetate întrucît oamenii 
cei mai avizaţi le uită adeseori sau, cel puţin, cînd vorbesc despre religii se 
comportă ca şi cum le-ar fi uitat. 

Din instinct sau din incapacitatea intelectuală de a face altfel –chiar 
într-o societate foarte rafinată în ansamblu– oamenii neinstruiţi şi care nu 
ştiu să reflecteze aderă mereu la o concepţie şi la o practică religioasă ce nu 
corespund întocmai, nici învăţăturilor religiei oficiale, nici mentalităţii 
propovăduitorilor ei instruiţi, nici reprezentării dogmelor şi preceptelor ce 
prevalează printre credincioşii luminaţi. La analiză, această religie populară 
apare ca un sincretism, un amestec de credinţe şi practici, diverse prin 
origini, vîrstă şi sens, şi care nu subzistă alături decît pentru că acei care le 
acceptă nu le compară niciodată. Dacă este studiat, se observă uşor că acest 
sincretism este format din rămăşiţe lipsite de coerenţă, din resturi ce 
trebuie raportate la mai multe organizaţii religioase ale trecutului, şi peste 
care –de bine, de rău– prezentul s-a instalat. Poporul, mai ales cel de la sate, 
nu face niciodată tabula rasa din credinţele şi riturile sale. El le adaptează 
spontan la noua religie care i se impune sau, dacă aceasta le refuză, le 
refulează în străfundul conştiinţei sale, în zona obscură a vieţii sale, unde ele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



16 
 

persistă sub forma superstiţiilor active. Se înţelege că simplific şi că 
sincretismul despre care vorbesc îşi are gradele sale care urcă de la 
ignorantul cel mai mare pînă la omul deja cult –căci superstiţia nu este 
privilegiul exclusiv al celor simpli. Marile noastre oraşe îşi au vrăjitorii şi 
ghicitoarele lor, ale căror prospecte se distribuie pe cale publică sau ne 
sosesc prin poştă, şi ale căror numeroase jurnale răspîndesc promisiuni 
ademenitoare. Toată această reclamă nu se adresează exclusiv poporului, 
însă în rîndul acestuia, mai ales printre ţărani, amintirile religioase ale 
trecutului –transmise din generaţie în generaţie, şi dintre care unele urcă 
pînă la concepţiile elementare ale sentimentului religios primitiv– se găsesc 
în straturi profunde şi se combină mai mult sau mai puţin deschis cu 
învăţăturile religiei dominante în prezent. 

Acest fond popular există oriunde. El este obiect de dispreţ şi de oroare 
pentru orice religie care nu derivă direct din el, dar acţionează mereu 
asupra ei şi, la drept vorbind, ea nu poate trăi decît în simbioză cu acesta. 
Religia nu o mărturiseşte, de obicei nici nu-şi dă seama de el, dar se lasă 
pătrunsă –mai mult sau mai puţin profund– de influenţa acestuia, 
asimilează o parte din substanţa lui şi contribuie astfel, fără voie, la 
supravieţuirea acestui fond. 

O religie, oricare ar fi ea, nu cade pur şi simplu din cer. Ea se naşte 
dintr-o iniţiativă particulară sau dintr-o nevoie generală, apoi se constituie 
şi se hrăneşte, absorbind substanţă din diversele medii religioase în care 
ajunge să trăiască. Dar nu discutăm aici despre acest fenomen, ci despre 
reacţia, mai mult sau mai puţin activă, mai mult sau mai puţin rapidă 
totodată, a mentalităţii religioase a ignoranţilor, a fondului popular, asupra 
unei religii complet organizate, chipurile desăvîrşite –reacţie constantă, dar 
ale cărei efecte, după cum este firesc, se fac simţite mai ales în perioadele 
din viaţa unei religii în care, prin numărul lor, prin activitatea dată de zelul 
lor, sau prin delăsarea celor instruiţi, influenţa preponderentă o exercită 
ignoranţii şi cei simpli. 

Spre exemplu, creştinismul, considerat într-o perioadă dată –nu doar în 
realitatea practicii sale populare, dar în întregul ansamblu al vieţii sale 
religioase şi sociale–, a suferit un recul, a cedat cerinţelor instinctelor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



17 
 

religioase şi superstiţiilor, pe care, în esenţa sa, a căutat să le distrugă, în trei 
momente concrete ale existenţei sale: în secolele al IV-lea şi al V-lea, cînd 
are loc intrarea masivă în Biserică a plebei urbane şi a populaţiei rurale, apoi 
a bandelor germanice; în secolele al X-lea şi al XI-lea, atunci cînd activitatea 
exclusiv intelectuală a Occidentului, redusă la gîndirea cîtorva călugări, lasă 
–fără putinţă de apărare– cîmp liber religiozităţii populare şi misticii 
ignorante. În sfîrşit, în zilele noastre toată gîndirea activă şi fecundă –
pentru că se pliază în mod necesar exigenţelor unei ştiinţe constituite în 
afara religiei– a părut ortodoxiilor3 a fi un pericol mortal, deoarece a făcut 
ca oamenii instruiţi să se îndepărteze treptat de învăţăturile şi de practicile 
Bisericii, în care este sigur că, în curînd, singurii credincioşi rămaşi vor fi 
conformiştii, ori cei care nu gîndesc deloc sau care gîndesc în trecut. 
Credinţa raţională, expresie religioasă a culturii intelectuale, tinde către 

                                                 
3 Aceste termen se referă la caracterul ‘drept, adevărat’ al ‘opiniei, credinţei’ cuiva şi, utilizat 
mai cu seamă în domeniul religios, indică în mod pregnant perspectiva celor care îl 
utilizează, vrînd să semnifice asumarea singurei posibile căi sau opinii corecte (nu 
întîmplător, termenul este caracteristic religiilor monoteiste). Antonimele sale sînt, 
heterodoxie, dizidenţă. Primul sens apare destul de devreme, şi are valoarea unui atribut în 
cel mai înalt grad. Încercînd să facă ordine printre diferitele opinii existente în sînul 
Bisericii Romane, Constantin I va convoca mai multe concilii, în urma cărora se vor 
dezbate şi fixa unele elemente de dogmă. Acceptate de către majoritate, acestea vor fi 
socotite ca recepte şi ortodoxe. Predicatul ortodox transmite, în mod emfatic, ideea că 
grupul faţă de care cel autointitulat ortodox se diferenţiază este eretic, rătăcit de la calea ce 
dreaptă, apostat etc. În urma schismei de la 1054, fiecare din cele două mari ramuri ale 
creştinismului, atît cea vestică, cît şi cea estică, se va socoti a fi atît deţinătoarea 
adevăratului set de dogme şi căi, cît şi dotată cu universalitate, adică ortodoxă şi catolică 
deopotrivă. Încă din secolul al V-lea existînd deja o ortodoxie orientală (în zone din Egipt, 
Siria, Etiopia, Armenia, Iran, Iraq, India, care acceptă doar primele trei Concilii 
ecumenice), în timp, ramura vestică va prefera să se intituleze catolică, lăsînd termenul 
ortodox ramurii estice. 
De fiecare dată cînd autorul utilizează acest termen pe parcursul lucrării, nu o face cu 
referire la confesiune sau la vreo ramură a Ortodoxiei, şi nici la feluritele comunităţi de 
diferite confesiuni (luterană, presbyteriană, anglicană, iudaică etc.), care au dezvoltat în 
sînul lor ramuri orientate spre prezervarea de elemente primare, ci doar actualizînd sensul 
primar al termenului. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



18 
 

devoţiune şi la devoţiuni, iar de acestea profită sugestiile ivite din fondul 
popular. 

În rest, studiul care se dezvoltă în diferitele capitole ale acestei cărţi va 
aduce acestor consideraţiuni preliminare necesarele justificări faptice. 

Se întîmplă ca, într-o aceeaşi societate, să coexiste mai multe religii 
distincte. În primul rînd, ele prezintă trăsătură comună de a se întemeia pe 
fondul popular despre care am vorbit –cel puţin dacă nu se limitează la a nu 
depăşi un mic grup de iniţiaţi care rafinează sentimentul religios al epocii 
lor. În al doilea rînd, între aceste religii se produc contacte în diferite 
sensuri, dar cu rezultate sensibil asemănătoare în toate cazurile. Provenind 
dintr-o ostilitate sau dintr-o simpatie, aceste contacte determină schimburi, 
combinaţii sincretice de care –în mod obişnuit– cei ce le operează nu sînt 
conştienţi, ele fiind un soi de fenomene de endosmoză, pe care experienţa le 
arată a fi inevitabile. Acestea se produc de la o religie la alta, între nivelele 
ce-şi corespund. Altfel spus, se observă, de exemplu, că între religiile ce-şi 
împart „intelectualii” se stabileşte un fel de simpatie, ca o solidaritate, pe 
care nici dezbaterile, nici disputele, nu o pot eluda. În general, în cadre 
dogmatice şi liturgice diferite, ajung să se dezvolte aceleaşi concepţii 
religioase şi aceleaşi aspiraţii mistice. S-ar spune că, în aceste religii diverse, 
la acest nivel particular, se stabileşte acelaşi nivel al sentimentului religios. 
Astăzi asistăm la un spectacol curios pentru cine ştie să-l observe, şi anume, 
la comuniunea spontană care tinde a se întemeia între catolicii liberali şi 
protestanţii instruiţi. Cei mai mulţi, atît dintr-o tabără cît şi din cealaltă, se 
arată a fi în mod sincer surprinşi cînd li se vorbeşte despre aşa ceva. Fiecare 
dă asigurări asupra independenţei sale şi imediat scoate în evidenţă 
discrepanţele care –neîndoielnic– există. Şi totuşi, eforturile acestor oameni 
–încă ataşaţi de confesiuni diferite– sînt concordante, ei direcţionîndu-le în 
acelaşi fel, către o religie supusă controlului ştiinţei şi raţiunii, şi către un 
pragmatism de aceeaşi natură şi cu aceleaşi consecinţe, atît la unii cît şi la 
ceilalţi. La rîndul lor, catolicii ortodocşi, întîrziaţi din teama de 
„modernism”, sînt convinşi că este vorba despre „infiltraţii protestante”, în 
timp ce unii protestanţi ortodocşi sînt îngrijoraţi de „infiltraţiile catolice”. În 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



19 
 

realitate, oameni de aceeaşi cultură caută, de o parte şi de cealaltă, echilibrul 
între cunoaşterea lor şi credinţa lor. 

Nu altfel se întîmplă la nivelele inferioare. Cu siguranţă că fenomenul 
apare mai puţin vizibil deoarece aici spiritele sînt mai puţin deschise, mai 
puţin suple, reflectează mai puţin şi, mai ales pentru că, de obicei, se 
vorbeşte mai puţin despre chestiuni religioase. Cu toate acestea, fenomenul 
are loc. De altfel, păstrînd proporţiile, simpatia pe care o vedem 
stabilindu-se în zilele noastre de la o ţară la alta, între clasele sociale de pe 
aceeaşi treaptă, şi care tind spre un soi de internaţionalism al proletarilor, al 
burghezilor şi al capitaliştilor (mai puţin cînd este vorba despre interesele 
lor economice), ne poate da o idee despre ce se petrece cînd aceeaşi 
mentalitate generală, a aceleiaşi clase intelectuale şi sociale se aplică, în 
acelaşi timp, mai multor religii din aceeaşi ţară. Totodată, ea dezvăluie 
această simpatie inconştient unificatoare care se naşte şi se dezvoltă între 
nivelele ce-şi corespund, ale acestor religii paralele. 

Dacă schimburile sînt destul de active –şi aceasta depinde de 
intensitatea vieţii religioase, ale cărei cauze sînt de obicei complexe– ele pot 
determina o mişcare religioasă din care poate rezulta această armonizare a 
împrumuturilor din trecut, această repunere în formă a elementelor vechi, 
care se numeşte religie nouă, sau, măcar, o renaştere a religiei statornicite. 
Pentru ca această operaţie să înceapă şi să-şi urmeze cursul, este necesară o 
mişcare deosebită, care să provină din iniţiativa unei persoane sau din 
activitatea efervescentă a unui grup. Apoi se afirmă una sau două idei, care 
servesc altor idei drept centre de coagulare, prin raportare la care se 
organizează celelalte. Nici nu este necesar ca aceste concepţii esenţiale ale 
religiei care se naşte sau renaşte să fie originale, dimpotrivă, deoarece ele au 
cu atît mai multe şanse de a reuşi, de a se implanta profund în conştiinţa 
oamenilor, cu cît le sînt deja familiare, cu cît exprimă mai bine aspiraţiile şi 
dorinţele acestora sau, mai bine spus, cu cît le scot pe acestea mai clar în 
evidenţă. S-a putut susţine, nu fără oarecare aparenţă de adevăr, că mediul 
este cel care creează eroii de care are nevoie. Tot astfel, mediul este cel ce 
zămisleşte profetul de care are nevoie, el este cel care proclamă adevărurile 
de credinţă a căror necesitate o simte mai mult sau mai puţin, şi fiecare 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



20 
 

mediu în care acestea ajung tinde să le ajusteze potrivit propriei sale 
conştiinţe religioase, atrăgîndu-le în neîncetata lor transformare, în viaţă, şi 
pînă la moarte. 
 

II 
Studiul critic al originilor creştine şi al evoluţiei Bisericii deţine astăzi 

drept de cetate în ştiinţa istoriei. Totuşi, acesta nu este atît de avansat pe cît 
ar putea să ne facă s-o credem numărul crescînd al cărţilor pe care le 
provoacă, iar multe dintre concluziile sale nu au atins gradul de certitudine 
la care s-au ridicat deja alte discipline de erudiţie. Din acest motiv, 
deopotrivă, această ştiinţă se loveşte încă, în rîndul celor instruiţi şi în cel al 
marelui public –care citeşte sau ascultă–, de multă neîncredere sau de 
prudenţă, iar uneori –ceea ce este cel mai rău– de o indiferenţă totală. 
Aproape neglijabile în ţările de formaţie protestantă şi de cultură 
germanică, atît primele cît şi cea din urmă constituie în ţările de tradiţie 
catolică şi de spirit latin, un obstacol compact şi rezistent, dificil de depăşit, 
înaintea căruia se consumă şi se pierd în van mult timp şi multă energie. 
Totuşi, adevărul este că ştiinţa trecutului creştin nu este în întregime 
responsabilă de întîrzierea sa, că ea a făcut un efort susţinut pentru a 
recupera timpul pierdut, şi că deja a ajuns la rezultate demne de luat în 
seamă şi, în puncte esenţiale, decisive. 

Pînă în prima parte a secolului al XIX-lea, un adevărat tabu interzicea 
accesul la cunoaşterea creştinismului primitiv, erudiţilor nepartinici, celor 
care, complet indiferenţi la exploatarea confesională a adevărului, îl căutau 
pentru el însuşi. Opinia comună socotea că istoria creştină constituie 
domeniul propriu oamenilor Bisericii şi teologilor, şi o considera –pe bună 
dreptate de altfel, pentru că nici nu era altceva– ca un complement, sau mai 
curînd, ca pe una dintre formele de apologetică, ori ca un cîmp rezervat 
cercetărilor de erudiţie pură4. Încă din vremea Reformei, o practică 

                                                 
4 Munca admirabililor savanţi din secolele al XVI-lea şi al XVII-lea, Baronius, Thomassin, 
Tillemont, Mabillon, Ruinart, Richard Simon etc., au pregătit istoria veritabilă a Bisericii, 
stabilind principiile metodei şi clarificînd întrebările particulare, însă nu au constituit-o. 
(n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



21 
 

îndelungată a obişnuit această istorie cu polemiştii papişti sau hughenoţi, 
împrumutînd fără sfială din textele vechi ca dintr-un arsenal bine dotat, în 
care oricine putea găsi mereu argumente pe placul său. De-a lungul 
secolului al XVIII-lea, inamicii politici ai Bisericii Catolice şi „filozofii”5 care 
judecau aspru dogmatica sa desuetă, au continuat astfel, uneori cu metoda 
polemicii protestante, dar critica lor nu părea nicicum mai dezinteresată 
decît cea a pastorilor reformaţi; doar spiritul şi scopul ei erau diferite de ale 
celeilalte. În definitiv, la începutul secolului al XIX-lea, oamenii imparţiali 
puteau chiar gîndi că nu se studia istoria creştinismului decît pentru a ridica 
în slăvi sau pentru a denigra Biserica Catolică, iar din această opinie 
decurgeau diferite consecinţe, conform convingerilor prealabile ale 
fiecăruia, dar care se acordau prin temelia pusă privitor la această chestiune: 
o neîncredere dificil de învins. Unii, rămaşi precum cei simpli şi ignoranţi 
sub „hipnoza” atavică a unei educaţii creştine –consimţite sau impuse, dar 
niciodată criticate, ori măcar cugetate–, acceptau cu naivitate imperiul 
tabu-ului şi se fereau ca de un lucru sacrileg şi condamnabil de cercetările 
pe care învăţătura Bisericii le făcea, credeau ei, inutile. Alţii, ajunşi la 
scepticism prin dispoziţia naturală, ori prin cîteva raţionamente superficiale 
considerau ca indiscutabil principiul, reînnoit de Cicero, conform căruia o 
religie este necesară poporului, ea constituind garanţia moralei sale şi frîul 
poftelor sale, ceea ce însemna că, prin slăbirea Bisericii instituite, s-ar face o 
lucrare pernicioasă pentru întreaga societate. În sfîrşit, alţii, spirite leneşe 
sau simpliste, dispuşi să-şi reprezinte religia ca pe o vastă întreprindere de 
fraudă şi exploatare mînuită de preoţi, îşi închipuiau că creştinismul merită, 
cel mult, indiferenţă şi ironie. 

De ce n-am spune-o? În ţările latine, ceea ce numim „marele public” 
încă rămîne la aceleaşi puncte de vedere pentru a justifica indiferenţa pe 

                                                 
5 Filozofii este denumirea dată intelectualilor Iluminismului francez al secolului al 
XVIII-lea, dintre care unii erau filozofi, alţii istorici, oameni de ştiinţă aparţinînd diferitelor 
domenii, economişti, politicieni, oameni de litere etc. În încercarea de a reforma societatea, 
ei promovau deschiderea –dincolo de graniţele politice, culturale sau spirituale–, toleranţa, 
progresul, manifestînd neîncredere faţă de instituţiile feudale şi faţă de Biserică, mulţi 
dintre ei fiind deişti. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



22 
 

care o are privitor la istoria originilor creştine şi a Bisericii, şi ignoranţa în 
care se află în ceea ce priveşte metodele şi problemele pe care această istorie 
le ridică şi rezultatele pe care ea le obţine. Pînă acum, atitudinea 
învăţămîntului public faţă de această chestiune nu a făcut decît să întreţină 
din plin prejudecăţile al căror obiect este această ştiinţă. Pentru a nu vorbi 
decît de Franţa, Statul a înzestrat doar trei universităţi cu profesori special 
însărcinaţi cu studiul istoriei creştine şi, dacă aceştia atrag numeroşi 
auditori, ei nu cîştigă încă decît puţini studenţi. Nici nu poate fi altfel atîta 
vreme cît tinerii noştri vor sosi la universitate fără ca profesorii lor din 
învăţămîntul secundar –legaţi prin datoria neutralităţii şcolare– să le fi atras 
în mod serios atenţia asupra problemelor pe care programele le pun clar, 
dar pe care obligaţia oficială şi dorinţa cvasi-generală a profesorilor le fac să 
nu fie tratate, ci evitate. 

Ce-i drept, realitatea pe care acestea o ascund îşi are partea sa de 
responsabilitate, adică studiul nostru se încheagă cu preţul unor eforturi 
anevoioase, al unor dificultăţi multiple, de natură a descuraja şi care, văzute 
din exterior şi cu ochii profanilor, nu se prezintă, poate, sub un aspect prea 
seducător. Austeritatea, ezitările şi incertitudinile istoriei, chiar şi prudenţa 
acesteia, concură la a îndepărta oamenii comozi precum şi pe cei încîntaţi 
doar de concluziile pozitive ale ştiinţelor exacte. 

Mai întîi, sursele de informare de care această ştiinţă dispune sînt, între 
altele, modeste, confuze, dificil de utilizat. Cele mai vechi –în fapt cele mai 
interesante, pentru că se raportează la Isus şi la primele perioade ale 
religiei–, cele pe care Noul Testament le-a colectat, au impus –prin ele 
însele– o anchetă critică prealabilă, lungă, minuţioasă şi care nu s-a 
încheiat, încă lipsind. Mult timp nu a fost deloc posibilă căutarea 
elementelor şi a argumentelor în afara acestor texte, astfel că, pentru a 
înţelege, exegeţii erau constrînşi la a interpreta, a comenta şi –dacă încercau 
să se ridice dincolo de detaliile textelor– la a sistematiza, la a construi 
ipoteze. Deplorabilă necesitate, care –spre necazul lor– îi constrînge încă 
prea ades, şi pe care mulţi dintre ei o acceptă cu inima uşoară! Or, se 
întîmplă uneori ca, în momentul în care travaliul critic pare a fi în mod cert 
pe calea cea bună, un document decisiv să fie scos la lumină, o nouă ipoteză 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



23 
 

să apară, un punct de vedere original să se impună, ceea ce dărîmă întreg 
eşafodajul. Astfel, de doisprezece sau cincisprezece ani, problema sinoptică, 
cea care cuprinde diverse chestiuni relative la primele trei Evanghelii, şi-a 
schimbat aspectul, ca să zic aşa. Problema paulinică s-a pus iar pe tapet, iar 
problema celei de-a patra Evanghelii, care se credea a fi rezolvată, a 
cunoscut modificări. Aceste ezitări şi reluări ale criticii –şi mai există 
numeroase alte exemple–, perpetua transformare a punctelor sale de vedere 
şi a sistemelor sale, au o singură cauză: numai din documente nu se 
desprinde o istorie continuă şi coerentă a originilor creştine, din acestea nu 
rezultă decît fragmente, iar restaurarea ansamblului rămîne prea adesea 
ipotetică. 

Exceptînd primele epoci ale creştinismului, perioada care cuprinde 
secolele al II-lea, al III-lea şi al IV-lea –cea în care se constituie dogmatica 
ortodoxă, în care se fixează ierarhia clericală, în care se organizează 
liturghia6– este departe de a fi limpezită în întregime. Textele pe care le 
avem despre aceasta sînt rareori neutre şi rareori atît de numeroase încît să 
se verifice unele pe altele. Adversarii Bisericii victorioase în secolul al IV-lea, 
păgîni şi diverşi disidenţi, scriseseră mult împotriva acesteia sau despre ea. 
Această literatură a dispărut aproape în întregime, iar puţinul care ne-a 
rămas ne permite doar să întrezărim serviciile pe care ni le-ar fi putut face. 
În cea mai mare parte, ea se reduce la scrieri de polemică sau de 
apologetică, defectuos corectate de povestiri presupuse a fi istorice –dar 
redactate departe de evenimente, într-o vreme în care nu mai erau deloc 
înţelese– şi la tratate de teologie în care apare opinia doctorilor –pînă la a 
nu se mai percepe credinţa vie a celor de rînd. Aceeaşi literatură este slab 
                                                 
6 În Grecia antică, termenul leitourgeia desemna o formă de serviciu public, prin care un 
cetăţean (bogat, de obicei) oferea poporului, de regulă, un festival, pe cheltuială proprie. 
Beneficiul organizatorului şi plătitorului consta în onoruri, notorietate, posibile avantaje şi 
unele scutiri de impozite. Cu timpul, acest tip de serviciu nu a mai fost atît de rîvnit de 
către potenţialii organizatori datorită cheltuielilor implicate, nu puţine fiind cazurile în care 
organizatorii s-au ruinat. Termenul a fost preluat de creştinism, unde se referă la serviciul 
religios în cadrul căruia, printr-un ritual, se intră în relaţie cu Divinitatea (rugăciuni prin 
care se cere ceva, se mulţumeşte, se cere iertare, are loc pocăinţa), se pun în act anumite 
sacramente (botez, euharistie, căsătorie, preoţie) etc. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



24 
 

servită de o epigrafie făcută parcă de prisos, vagă şi săracă. În acest fel, 
istoria creştină din timpul acestor trei secole în care s-a constituit Biserica 
este mult mai slab înzestrată decît orice altă ramură a istoriei generale din 
aceeaşi epocă. Este bine şi necesar să nu uităm acest lucru. De nici una 
dintre dificultăţile pe care le întîlneşte istoria antichităţii clasice nu este 
cruţată istoria antichităţii creştine, iar aceasta cunoaşte altele încă, proprii 
numai ei. 

Pe de altă parte, trebuie spus deschis că exegeţii şi istoricii 
creştinismului primitiv au pierdut deseori timp în jurul problemelor greşit 
puse. Aşa ar fi, spre exemplu, să cedezi supărătoarei iluzii de a încerca să 
extragi din singura colecţie de texte creştine tot ceea ce pare a fi necesar 
unei reprezentări exacte a primelor epoci ale Bisericii. Îşi dădeau seama ori 
nu, acest fapt era consecinţa prejudecăţilor confesionale, şi nu se reducea 
nicidecum la a considera religia creştină ca pe una din religiile umane. Se 
căuta să i se conserve originalitatea, cu o ardoare care ţinea –nu doar 
printr-o simplă legătură– de postulatul teologic al revelaţiei. 

Astăzi, se admite îndeobşte că epuizarea surselor creştine şi formarea 
unei păreri clare asupra stării sentimentului religios, asupra moralei şi 
societăţii din lumea greco-romană –în care credinţa trebuia să reuşească şi 
să-şi găsească hrana– nu sînt suficiente pentru a-i înţelege principiul, 
„esenţa”, şi a-i pricepe motivele care au declanşat-o. Se crede că secretul 
naşterii sale şi al naturii sale prime se află, în bună parte, în Siria, în Asia 
Mică, în Egipt, chiar în Mesopotamia, în tot acest mediu oriental în care s-a 
manifestat ea mai întîi şi în care şi-a găsit primele elemente ale vieţii sale. 
Studiul minuţios al inscripţiilor, al documentelor obişnuite, pe care ni-l 
procură papirusurile şi ostrakon-urile7, începe să ne dea certitudini 
nebănuite pînă acum, asupra Noului Testament, asupra mentalităţii, a 
obiceiurilor, aspiraţiilor şi deprinderilor religioase ale oamenilor de care şi 
pentru care a fost el scris. Progresele arheologiei orientale propriu-zise 
concură către acelaşi rezultat. 
                                                 
7 Sînt numite astfel cioburile de poterie care, în special în lumea elenistică, au fost folosite 
ca materie de scris. Pe ele se găsesc chitanţe, extrase de cont, excerpte din autori clasici, 
diverse sentenţii şi, la creştini, versete din Scriptură. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



25 
 

De altă parte, nici confesionaliştii, nici polemiştii n-au dezarmat. Primii, 
nemulţumiţi doar cu a întreţine din toate puterile lor, în mintea celor care-i 
ascultă –iar aceştia sînt destui–, convingerea că cercetătorii liberali se 
constituie în inamici ai credinţei –cu atît mai periculoşi cu cît par mai 
dezinteresaţi–, organizează în şcolile precum şi în scrierile lor o contra-
istorie creştină. Simulînd adoptarea fără rezerve a metodelor criticii 
ştiinţifice, ei le aplică în felul lor şi astfel încît acestea îi conduc mereu –
miracol!– la concluzii conforme afirmaţiilor tradiţiei. Şi, după judecata celor 
neavertizaţi, această istorie valorează cît cealaltă. La rîndul lor, polemiştii 
anti-clericali, aduc în sprijinul lor constatările savanţilor. Este imposibil să-i 
împiedici să o facă, însă ştiinţa creştină nu cîştigă mult în consideraţie din 
aceasta, şi chiar comportă, în spiritul public, riscul unor confuzii 
supărătoare. Şi mereu reapare vechea opinie că „toate acestea sînt treaba 
preoţilor” sau a adversarilor lor. Înţeleptul nu se miră peste măsură, 
deoarece el ştie că este nevoie de mult timp pentru a risipi aparenţele. 

Ceea ce tocmai am spus se aplică în special studiului antichităţii 
creştine. Studiul Bisericii, considerată în viaţa sa medievală, modernă şi 
contemporană, întîlneşte dificultăţi care, chiar dacă sînt uşor diferite, nu 
prezintă deloc mai puţine inconveniente. 

Textele nu lipsesc şi, de obicei, par a fi destul de uşor de interpretat, dar 
sînt foarte dispersate şi, cu toate că prezintă interes, pentru ca opinia pe 
care încercăm a ne-o forma despre Biserica de astăzi poată avea de cîştigat 
sau de pierdut, pasiunea şi prejudecata pun stăpînire pe aceasta, ceea ce face 
ca, uneori, să devină dificil să discernem şi să stabilim conţinutul de adevăr 
al sensului şi efectelor acestora. Pentru a lămuri ceea ce vreau să spun, 
ajunge să ne gîndim o clipă la dezbaterile privind –de exemplu şi la 
întîmplare– monahismul8, Inchiziţia9, cauzele Reformei10, persoana lui 

                                                 
8 Autorul se referă la instituţia (precreştină, ca origine) prin care anumiţi indivizi 
credincioşi se dedică, în diferite forme de izolare, contemplării spirituale şi unei intense 
vieţi religioase. În creştinism, a început prin secolul al II-lea, mai întîi sub forma unei vieţi 
contemplative izolate, apoi stabilindu-se în ordine monahale avînd cadre definite (jurămînt 
de ascultare şi supunere faţă de superiori, de castitate şi de renunţare la cele lumeşti, mod 
de viaţă ordonat conform anumitor precepte şi scopuri etc.). Prin acţiunea unor spirite 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



26 
 

                                                                                                                                
precum sfinţii Francisc de Assisi, Dominic, Benedict, Vasile cel Mare şi alţii, treptat s-au 
creat mai multe ordine monahale, punînd accent pe diferite aspecte şi finalităţi ale vieţii 
spirituale şi culturale, şi dezvoltînd diferite elemente ale disciplinei monahale. Încă 
devreme şi pînă dincolo de Renaştere, centrele monahale au fost şi focare de cultură 
religioasă, dar şi păstrătoare ale culturii laice. Ca în cazul oricărei organizaţii umane, şi aici 
au existat, de-a lungul timpului, felurite abateri, multe dintre ele datorîndu-se neînţelegerii 
şi lipsei de educaţie. Ca în orice situaţie de acest gen, însă, vizibile şi supărătoare au fost 
efectele, iar nu cauzele. (n.trad.) 
9 Deşi a existat şi în cadrul altor confesiuni, termenul este mai cunoscut cu referire la 
Biserica Catolică. Scopul inchiziţiei era de a lupta împotriva ereticilor şi a celor care lezau 
legile Bisericii şi pe cele ale credinţei (numai în cazul în care pericolele veneau dinspre 
persoane care fuseseră botezate). Instituţia a funcţionat ca un tribunal eclesiastic, avînd un 
întreg aparat de urmărire şi de judecare, de aplicarea pedepselor ocupîndu-se –cel puţin 
într-o perioadă– puterea seculară. După ce existase în diferite forme, inchiziţia ia amploare 
şi se organizează ca reacţie la înflorirea unei erezii precum cea a catarilor. În 1231, luînd în 
serios pericolul constituit de catari, Papa Grigore al IX-lea întemeiază inchiziţia papală, a 
cărei funcţionare este încredinţată ordinului dominicanilor. De-a lungul timpului, 
inchiziţia a cunoscut mai multe forme de manifestare, în funcţie de epoci, spaţii şi de 
problemele cu care s-a confruntat. (n.trad.) 
10 Chiar dacă, în religie, reforma constituie un curent care a existat dintotdeauna şi în 
cadrul oricărei credinţe, religii sau Biserici, termenul Reformă desemnează, în mod 
convenţional, o mişcare a secolului al XVI-lea, caracteristică ţărilor germanice, prin care, 
iniţial, s-a încercat reformarea Bisericii Catolice. Elemente de spirit protestant apar încă de 
pe vremea arhiepiscopului de York, care, la începutul secolului al XI-lea, îl învăţa pe 
Henric, învingătorul de la Tinchebray: „Ce nevoie au englezii să primească de la Papa din 
Roma voinţa lui Dumnezeu? N-avem, oare, Sfintele Scripturi care ne învaţă ce-avem de 
făcut?”, şi se amplifică prin Jan Hus, apoi, la începutul secolului al XVI-lea, prin ideile şi 
activitatea mai multor ecleziaşti (Huldrych Zwingli, Jean Calvin şi alţii). Cu toate acestea se 
consideră că Reforma începe o dată cu cele 95 de teze ale lui Martin Luther, care le-ar fi 
afişat, prin 1517, pe uşa Bisericii Castelului din Wittenberg (întîmplare contestată, cu 
argumente credibile, de către unii istorici). 
Cauzele profunde ale Reformei vin mai degrabă din contradicţiile dintre spiritul germanic 
şi cel romanic (şi modul acestora de a înţelege lumea, de a se integra şi de a acţiona în 
lume). Dacă fisura devreme produsă, între creştinismul de tip oriental şi cel de tip 
occidental, a dus la o separare lentă între bisericile greacă şi latină, crevasa dintre lumea 
romanică şi cea germanică a condus la o ruptură violentă şi explozivă. Ritmul în care s-au 
separat cele două mari civilizaţii antice ale Europei decurge din măsura în care au 
concrescut, în care au absorbit şi mistuit elementele unui mediu relativ comun, din 
concepţiile compatibile care raportau comunitatea socială la lume (grecii fiind creatorii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



27 
 

Luther11, spiritul şi moravurile papalităţii în diferite epoci, cazuistica12, 
Compania lui Isus13, Syllabus-ul lui Pius al IX-lea14, infailibilitatea15, sau 

                                                                                                                                
Cetăţii, romanii ai Dreptului şi ai Statului). Ritmul separării protestanţilor de catolici este 
concordant cu incompatibilităţile celor două spirite (primii centraţi pe individ, ceilalţi pe 
comunitate). 
La nivel aparent, contextul social, politic şi spiritual, ajutat de felurite devieri ale Bisericii 
Catolice (multe dintre acestea provocate chiar de o prea puternică inserţie de element 
germanic) au favorizat producerea Reformei, în care rolul definitoriu nu l-au avut cei ca 
Luther, ci aceia dintre laicii dotaţi cu putere în plan secular, şi care l-au susţinut. Deşi 
pleacă de la nemulţumiri concrete, protestantismul declară a aspira către întoarcerea la 
formele primare ale creştinismului. În esenţă, se resping concepţiile de pînă atunci asupra 
rolului Bisericii (proclamînd preoţia universală), sfinţeniei, numărului şi valorii 
sacramentelor, cele privitoare la primariatul Bisericii sau al Papei, iar mai tîrziu la 
infailibilitatea acestuia, cele despre Fecioara Maria etc., socotindu-se că omul este incapabil 
de mîntuire, aservit păcatului, lipsit de liber arbitru (mai cu seamă în concepţia calvină), 
singur Dumnezeu, care ştie absolut totul dinainte –fapt care implică şi predestinarea–, 
fiind cel de care atîrnă, în mod exclusiv şi total, mîntuirea. 
În cele din urmă, Reforma a dus la apariţia unor noi confesiuni, protestante, iar dinspre 
Biserica Catolică, la o mişcare de contrareformă, care a implicat oarecare deschideri ale 
acesteia, unele reforme la nivelul comunităţilor religioase, şi în structura şi funcţionarea 
Bisericii, precum şi unele dezbateri privind clarificări de ordin teologic catolice –lucruri 
care, de altfel, s-au petrecut dintotdeauna şi periodic în sînul Bisericii Catolice. (n.trad.) 
11 Luther a primit o educaţie catolică foarte severă, pe care a resimţit-o –după cum spunea 
mai tîrziu– ca pe un drum din Purgatoriu în Iad. Acest fapt, precum şi condiţia sa fizică 
mai degrabă precară au contribuit la a-l plasa pe poziţii categoric extreme, afirmate şi 
păstrate cu intransigenţă şi vehemenţă, de unde şi toleranţa sa faţă de propriile opinii, 
patima în a le impune şi obtuzitatea faţă de opiniile preopinenţilor. Crezînd că Dumnezeu 
poate fi cunoscut doar prin revelaţie divină şi socotind că a trecut printr-o iluminare în 
dimineaţa zilei de 2 iulie 1505 –cînd un fulger a lovit aproape de el, pe cînd călărea dinspre 
casă spre Universitate– hotărăşte să devină călugăr. La mînăstire duce o viaţă atît de 
austeră încît însuşi vicarul general al ordinului augustinian decide că Luther exagerează cu 
introspecţia şi meditaţia, şi îl trimite să facă studii de teologie la Universitate. Precum în 
oricare loc în care nu deţine controlul, şi aici este în contradicţie cu orice îl nemulţumeşte 
(fapt evident şi în cazul traducerii Bibliei –care a avut succes mai ales deoarece utiliza o 
limbă inteligibilă pentru toţi germanii şi pentru că epoca publicării era extrem de favorabilă 
răspîndirii textului şi acelei variante a germanei–, unde, practic, Luther construieşte o 
Biblie, plină de interpretări şi de infidelităţi faţă de textul pe care avea pretenţia de a-l reda 
întocmai, dar în chipul propriei doctrine). Se revoltă împotriva obiceiului Bisericii de a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



28 
 

                                                                                                                                
vinde indulgenţe şi observînd –mai degrabă de la distanţă şi din perspectiva pe care nivelul 
său i-o îngăduia– frînturi din viaţa ecleziaştilor din categoriile la care avea acces, 
concluzionează indignat că Biserica este coruptă (are neşansa de a observa pe viu felurite 
astfel de exemple, din care, cu spirit inflexibil, extrage concluzii drastice şi generalizatoare). 
După expunerea celebrelor teze (care fac ocolul Germaniei şi al multor ţări europene), 
începe să construiască o doctrină, concomitent cu intrarea în conflict cu Biserica. Tonul 
său devine foarte repede acut, atitudinea intransigentă şi ireverenţioasă, care nu lăsă loc 
vreunei forme de conciliere, ori mîinii întinse de către Papa Leon al X-lea, aducîndu-i 
excomunicarea (după avertismentul Papei, din 15 iunie, 1520, răspunsul insolent al lui 
Luther, din 10 decembrie, 1520 este urmat de excomunicarea din 3 ianuarie, 1521). După o 
perioadă de claustrare la castelul din Wartburg, pe care, cu orgoliu, Luther o numeşte 
„Patmosul meu”, dă primul mare semn al intoleranţei faţă de opiniile altora –chiar dacă, în 
mod esenţial, acestea coincid cu a sa–. dar şi al modului sumar în care judeca lucrurile. 
Astfel, este interesant şi semnificativ faptul că, deşi războiul ţărănesc german a fost o 
mişcare mai intim legată de realităţile epocii şi decurgînd în mod natural din acestea, 
comparativ cu reforma lui Luther, în alt plan fiind un soi de Reformă, acesta nu înţelege şi 
nu acceptă mişcarea, cerîndu-le ţăranilor supunere faţă de autorităţi. Dincolo de simpatia 
declatară faţă de mişcare, Luther invocă textele sacre, practic susţinînd un lucru pe care 
nu-l acceptase pentru propria problemă: autorităţile sînt de drept divin, expresie a voinţei 
acestuia, orice mişcare de reformă trebuind făcută fără a le afecta! 
Deşi foarte zelos în activitatea de reformare a bisericii, operată, mai degrabă, prin 
simplificări, Luther a intrat adeseori în contradicţie cu protestanţii vremii (Zwingli, 
Melanchton –cel căruia, în realitate, îi datorează calitatea ridicată a traducerii textului 
ebraic al Vechiului Testament–, Oecolampadius, Bucer şi alţii), prin multe elemente de 
concepţie, unele esenţiale. Faţă de semiţi a avut reacţii de adversitate extremă, Luther 
dispreţuind islamismul, şi urîndu-i pe evrei, pe care îi socotea mincinoşi, blasfemiatori, 
ucigaşi (pentru că nu recunosc în Isus pe Mesia, şi pentru că l-au ucis), numindu-i „popor 
al Diavolului” şi îndemnînd la uciderea acestora. (n.trad.) 
12 Cazuistica este o modalitate de argumentare, utilizată în medicină, drept, teologie morală 
şi psihologie. Pe această cale care se încearcă rezolvarea problemelor ridicate de realitatea 
concretă prin apelul la adevăruri revelate ori la principii de largă generalitate, urmată de 
analize de caz şi apelul la precedent. Deşi cazuistul circulă între deducţie şi inducţie, mai 
degrabă el se aşează sub lumina principiilor generale, dar operează în planul particular. 
Cazuistica a servit drept instrument şi metodă de cercetare, mai ales în religie, spre a 
ajunge la construirea şi inducerea unui cod moral. Din acest motiv, încă din antichitate, o 
găsim utilizată în diverse feluri, atît de către clerici, cît şi de către laici. Pe urmele tradiţiei 
rabinice, creştinismul utilizează această cale încă prin Isus, care –observînd delicateţea 
unui astfel de instrument– recomanda uzul său prudent. Creştinismul occidental a utilizat 
şi dezvoltat cazuistica încă din perioada de început. Apoi, iezuiţii au rafinat-o pînă la a o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



29 
 

                                                                                                                                
transforma într-o artă subtilă care servea motivării şi justificării argumentate aproape a 
orice. În creştinismul oriental aceasta a fost absorbită de metoda dialectică, şi ea rafinată la 
maximum, rezultatele aplicării acesteia fiind similare cu cele din cazul cazuisticii. (n.trad.) 
13 Compania lui Isus este numele ordinului religios al iezuiţilor, înfiinţat de către Ignaţiu de 
Loyola în 1540, cu aprobarea Papei Paul al III-lea, misiunea ordinului fiind de a propaga şi 
apăra credinţa, de a contribui la dezvoltarea sufletelor, în spiritul vieţii şi învăţăturii 
creştine. Organizaţia pune accentul pe supunerea şi ascultarea faţă de Papă şi faţă de 
superiorii ierarhici, întreaga activitate desfăşurîndu-se sub deviza Ad maiorem Dei gloriam. 
Ordinul şi-a propus să reformeze Biserica Catolică din interior, însuşi Ignaţiu de Loyola 
observînd că există această nevoie, şi luptînd cu corupţia şi delăsarea morală din Biserică, 
una din căi fiind ridicarea nivelului de pregătire intelectuală şi teologică al ecleziaştilor. În 
acest fel, Compania lui Isus a constituit şi un pilon al Contrareformei. 
În general, iezuiţii au depus o activitate uriaşă în slujba ridicării nivelului de educaţie al 
laicilor, înfiinţînd şcoli, universităţi, seminarii şi institute teologice, încurajînd cercetarea în 
domeniul ştiinţelor, dezvoltarea culturală, dar şi făcînd muncă de misionar, înfiinţînd 
adăposturi, spitale, şi promovînd justiţia socială şi ecumenismul, obiective bine atinse 
datorită supleţii din organizare. (n.trad.) 
14 Syllabus-ul Papei Pius al IX-lea este o listă publicată în 1864, care înşiră felurite erori 
acumulate în timp, şi pe care Biserica le denunţă şi condamnă. La document s-a lucrat în 
jur de 15 ani, fiind implicaţi numeroşi ecleziaşti. El a fost primit destul de bine de către 
credincioşii de rînd, dar nu şi de către oamenii politici, de Stat şi de către conducători, care 
au văzut în Syllabus o modalitate de a respinge modernitatea şi o declaraţie a Papei 
împotriva statului modern. Cele 80 de teze ale Syllabus-ului sînt grupate pe teme precum: 
panteism, naturalism, raţionalism absolut; indiferentism sau falsă toleranţă religioasă; 
socialism, comunism, societăţi secrete, eros şi biserică; greşeli ale Statului în relaţie cu 
Biserica etc. Tezele trimit către documente papale, între sensurile celor două fiind o relaţie 
strînsă. Lista decurge din nevoia Bisericii Catolice de apăra credinţa şi pe sine împotriva 
libertăţilor şi a culturii care încearcă să elimine Biserica şi religia din societate (individ, 
familie, şcoală, mediile sociale) sau să coboare rangul acestora în conştiinţa oamenilor şi a 
societăţii. (n.trad.) 
15 Doctrina infailibilităţii Papei este proprie Bisericii Catolice şi se referă la faptul că, prin 
acţiunea Sfîntului Spirit, Papa este ferit de posibilitatea de eroare atunci cînd proclamă 
învăţături dogmatice. Doctrina a fost definită la primul Conciliu Vatican, în 1870, în 
vremea Papei Pius al IX-lea, este parte a doctrinei infailibilităţii Bisericii, şi scade din 
puterea episcopilor, centralizînd şi mai mult Biserica Catolică. Infailibilitatea Papei decurge 
şi din aceea că învăţăturile sale se bazează pe tradiţia sacră şi pe Sfînta Scriptură, şi nu le 
contrazic. Doctrina nu se referă la imposibilitatea ca Papa să greşească sau să păcătuiască –
deşi el este orientat spre o viaţă curată–, ci doar la cazul în care Papa proclamă învăţături şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



30 
 

politica lui Pius al X-lea16. Puţin cîte puţin, timpul îşi desăvîrşeşte opera, de 
asemenea răbdarea erudiţilor, căci adevărul se degajă din contestaţii şi se 
impune adversarilor. 

Cu toate acestea, este nevoie ca istoria creştină să pătrundă în acea sferă 
fericită a deplinei serenităţi ştiinţifice, în care cercetătorul, dornic numai de 
a găsi fapte, le vede cum sînt şi nu le cere alt serviciu decît să se adauge 
cunoştinţelor sale. Prejudecăţi moştenite, care încă interzic accesul la multe 
chestiuni importante, diferite interese –religioase, morale sau chiar politice 
şi sociale– care se ridică înaintea curiozităţii eruditului, teama justificată de 
a cădea fără voie în polemică –de care mereu ne putem teme că nu este nici 
tocmai dreaptă, nici pe de-a întregul sinceră–, lacune, îndoieli, descurajante 
lipsuri de informaţie pe care toţi adevăraţii cercetători le mărturisesc, 
îndrăzneli temerare, ipoteze premature sau chiar scandaloase –precum cele 
care se căzneau să respingă pînă şi existenţa lui Christos–, ciocniri între 

                                                                                                                                
dogme. Aşadar este o modalitate prin care o Biserică întinsă, reunind felurite mentalităţi şi 
culturi, încearcă să prevină şi să ţină în frîu entropia forţei centrifuge. (n.trad.) 
16 Spre deosebire de predecesorul său, Leon al XIII-lea, şi în continuarea lui Pius al IX-lea, 
Papa Pius al X-lea (1903-1914) a fost unul dintre cei mai fermi susţinători ai valorilor 
tradiţionale, deosebit de activ în lupta împotriva modernismului şi a relativismului care 
ameninţau credinţa şi biserica (şi în care vedea forme de importare a unor greşeli seculare, 
prin care se afectau grav teologia, filosofia şi dogmele Bisericii). Spirit franciscan, provenit 
dintr-o familie săracă, de o corectitudine şi modestie uluitoare, Pius al IX-lea a fost un papă 
pastoral, care a încurajat –prin exemplul personal– practicarea devoţiunii tradiţionale, 
pietatea şi modul de viaţă care reflecta valorile creştine (deviza sa fiind Instaurare omnia in 
Christo). Adînc pătruns de acest spirit, conjugat cu provenienţa sa, el a fost un 
antimodernist (de orice fel, socialist sau de dreapta), care s-a plasat –spre deosebire de 
Leon al XIII-lea–, într-o relaţie mai degrabă de adversitate cu Statul decît într-una de 
colaborare, în fapt, respingînd tendinţele Statului de a trata Biserica de pe poziţii 
superioare. Refuzînd să recunoască anexarea teritoriilor papale de către Italia (al cărei 
guvern nu l-a recunoscut niciodată) şi făcînd reproşuri celor care aveau relaţii cu statul 
italian, a reuşit să rupă relaţiile diplomatice cu Franţa, şi să le deterioreze cu alte state 
(Anglia, Irlanda, Polonia, Portugalia, Rusia etc.). Problemele cu care s-a confruntat şi 
inegalitatea forţelor dintre Vatican şi statele laice, precum şi dintre religie şi avîntul 
modernismului, l-au făcut să adopte un stil de conducere autoritarist şi centralist. În plan 
intern, s-a opus creştin-democraţilor, încercînd să tempereze forţele politice şi să 
echilibreze politicile acestora printr-o relaţie mai apropiată de liberal-moderaţi. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



31 
 

sisteme şi dispute între erudiţi, în sfîrşit, nevoia unui efort destul de 
anevoios, pentru a urmări cercetări complexe şi raţionamente sinuoase, 
toate acestea stau în rîndul cauzelor care contribuie la explicarea acestui 
dublu fapt evident: mai întîi lentoarea cu care se edifică istoria ştiinţifică a 
creştinismului, apoi existenţa, faţă de el, a unui sentiment general de 
indiferenţă sau de neîncredere –cel puţin în ţările latine, unde oamenii cei 
mai instruiţi o ignoră aproape toţi, cu o ignoranţă profundă şi deplorabilă. 

Totuşi, cine face efortul de a înţelege aceste lucruri observă cu 
limpezime că eforturile mai multor generaţii de erudiţi nu au rămas inutile, 
că ei au ajuns cel puţin să pună toate chestiunile pe terenul ştiinţei pozitive, 
că însuşi numărul celor pe care le-au rezolvat deja este suficient de mare 
încît soluţiile să poată oferi o bază solidă pentru cîteva concluzii de ordin 
general. Nu ştim tot. Privitor la multe chestiuni nu ştim nici măcar partea 
fundamentală, dar cel puţin, sîntem în măsură să determinăm direcţiile 
principale de evoluţie a creştinismului, să-i marcăm principalele etape, să-i 
analizăm factorii esenţiali şi, de asemenea, acolo unde cunoştinţele pozitive 
ne scapă, să avansăm cu certitudine unele negaţii capitale, denunţînd cu 
fermitate falsitatea multor tradiţii ce-au rătăcit mult timp istoria; iar asta, 
totuşi, reprezintă ceva17. 
 

III 
Văzute din afară şi înlăturînd nu numai orice preocupare teologică sau 

metafizică, dar chiar orice dorinţă de a le înţelege cu adevărat, apariţia şi 
dezvoltarea creştinismului se prezintă ca un fapt istoric de tip colectiv, şi 
care s-ar putea rezuma după cum urmează: sub domnia lui Tiberiu, un 
anume Isus Nazarineanul se ridică în Galileea; el vorbeşte şi acţionează ca 
un profet evreu, anunţînd apropiata venire a Împărăţiei lui Dumnezeu şi 

                                                 
17 Întregul tablou descris de către autor în întreaga parte a doua a capitolului se face cu fină 
acurateţe şi prin reliefarea detaliilor importante. El deplînge starea din acea vreme, însă 
posibilitatea reală de căutare, în deplină libertate, a materialului necesar cercetării, precum 
şi interesul de la nivelul mentalităţii sociale, pentru aflarea unor lucruri de care mersul 
societăţii depinde realmente par astăzi a fie elemente a căror pierdere nu poate fi decît 
regretată. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



32 
 

recomandînd oamenilor să devină mai buni spre a-şi asigura un loc în 
aceasta; adună cîţiva adepţi, cînd, o lovitură de forţă îi întrerupe brutal 
cariera, dar opera sa nu piere o dată cu el, fiind reluată de către discipolii săi. 
Curînd, ajunge să fie plasat în centrul unei veritabile religii noi, care se 
răspîndeşte în lumea greco-romană şi, în acelaşi timp, se separă de iudaism. 
Puţin cîte puţin, această religie se consolidează, face numeroşi prozeliţi şi 
sfîrşeşte prin a îngrijora Statul roman, care o persecută dar nu reuşeşte s-o 
oprească din avîntul ei. Aceasta se organizează în cadrele unei Biserici tot 
mai puternice, care se face tolerată de către împărat, prin Constantin, pe 
care îl cîştigă după care îl foloseşte împotriva păgînismului. La sfîrşitul 
secolului al IV-lea, cel puţin oficial, ea stăpîneşte întreaga Romanie18. De 
atunci, cultul creştin a cucerit Europa şi s-a răspîndit pe tot globul. Încă de 
la prima vedere, aceste rezultate sînt cu atît mai surprinzătoare –dacă le 
raportăm la modestele proporţii pe care Isus părea că voise a le da operei 
sale– cu cît creştinii nu şi le explică decît reprezentîndu-şi-le ca pe împlinire 
a unui plan etern al lui Dumnezeu, în vederea salvării oamenilor. Cum Isus, 
după teologii ortodocşi, este Dumnezeu, trebuie gîndit că el a vrut şi –în 
ciuda aparenţelor– implicit, a organizat în timpul existenţei sale terestre 
religia perfectă, şi că toată viaţa creştină nu este decît dezvoltarea necesară a 
principiilor pe care el le-a întemeiat. Astfel, întemeierea şi evoluţia 
creştinismului de-a lungul veacurilor decurg în totalitate din voinţa sa. În 
domeniul celor vizibile şi lăsînd deoparte misterul răscumpărării, el s-a 
încarnat, a suferit şi a murit pentru a fonda catolicitatea19 unui crez. 

                                                 
18 Romania este denumirea dată de către romanişti şi istorici teritoriului care a aparţinut 
imperiului roman şi pe care, în urma procesului de romanizare, au apărut limbi şi popoare 
romanice sau neolatine. Tot astfel, teritoriile romanizate, apoi, de către spanioli şi 
portughezi, din America de Sud, se denumesc prin Romania Nouă. În acest loc, autorul 
foloseşte extensiv termenul de specialitate, referindu-se la întreg teritoriul aflat, în acea 
perioadă, în stăpînirea imperiului roman. (n.trad.) 
19 Adjectiv grecesc pătruns în latină, catolic este un termen care semnifică ‘universal’. 
Precum în cazul termenului ortodox, şi aici apare un sens de bază şi unul derivat. Se pare că 
termenul apare în secolul al II-lea, într-o scrisoare a lui Ignatius de Antiochia, spre a 
desemna Biserica creştină, în scopul accentuării ţelurilor ei universaliste. În vremea lui 
Theodosius I, termenul catolic apare într-o lege, desemnîndu-i pe acei creştini care 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



33 
 

Să nu ne oprim la rezervele pe care un observator dezinteresat al 
faptelor nu poate să nu le formuleze imediat, deoarece ezitările, 
transformările şi reformele –mai mult sau mai puţin profunde–, certurile, 
dezbinările şi schismele –cu care pare presărată istoria Bisericii creştine– 
nu sînt deloc conciliabile cu ipoteza unui plan limpede definit încă de la 
început de către Fondator şi urmat, apoi, punct cu punct. Schema pe care 
tocmai am trasat-o, privitor la naşterea, creşterea, triumful creştinismului, 
nu a ţinut seamă de evenimente decît conform aparenţelor acestora. Ea nu a 
căutat deloc să ne facă să pătrundem în fiinţa lor intimă şi să ni le explice cu 
adevărat. Ea doar a arătat cursul şi înlănţuirea lor, mai degrabă cronologic 
decît logic. Alături de aceste evenimente sau între ele, apar numeroase 
întrebări care, de fapt, sînt capitale, atingînd principiul şi „esenţa” 
creştinismului, sensul şi măsura evoluţiei creştine. Acestea formează 
adevărata materie a istoriei vechi a Bisericii. 

                                                                                                                                
socotesc că sfîntul Petru este cel care le-a transmis religia, păstrată de-a lungul tradiţiei şi al 
cărei interimar pămîntesc este Papa, lucru care apare şi la sfîntul Augustin, care consideră 
că termenul face distincţia de eretici şi se referă la cei care ţin de Biserica Romană, 
recunoscînd autoritatea Papei. O vreme, termenul a fost utilizat şi de către Bisericile 
Ortodoxe, Estică şi Orientală, care se socoteau apostolice şi universale. Conform crezului 
niceano-constantinopolitan (381) catolicitatea este unul dintre cele patru atribute ale 
Bisericii, alături de unitate, sanctitate şi apostolicitate. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-28 17:10:00 UTC)
BDD-B621-03 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

