
 

III. Sursele prime 
 
Nefiind unitar textul ebraic, nici traducerea acestuia nu poate avea 

această proprietate. Probleme de tot felul, începînd cu existenţa mai 
multor versiuni paralele şi încheind cu dificultăţile de traducere ridicate 
de ebraică în calea limbilor indoeuropene, conduc la deosebiri mai mari 
sau mai mici, mai mult au mai puţin numeroase, între diferitele 
traduceri care aleg sursa ebraică, începînd cu cea greacă. 

Unele ambiguităţi aparţin textului ebraic, acesta putînd fi la fel de 
bine tradus pe cel puţin două căi. Textul ebraic prezenta nu numai 
modalităţi diferite de gramaticalizare şi de exprimare – comparativ cu 
limbile greacă şi latină –, era creat nu doar în mintea unei alte 
spiritualităţi, dar, în plus, fusese generat de-a lungul unui mileniu, de o 
civilizaţie şi într-o limbă aflate în formare, fiind supus la numeroase 
presiuni lingvistice şi conceptuale dinspre creatorii şi epocile de la care 
provenea şi prin care trecuse. 

În momentul pătrunderii acestui text în lumea şi în limbile 
indoeuropene – într-un anumit stadiu al evoluţiei acestora –, toate 
problemele care zăceau în el vor ieşi la iveală, împreună cu rezultatele 
coliziunilor dintre diferitele straturi conceptuale şi lingvistice ale 
textului. Dincolo de nivelul de dezvoltare al ştiinţei traducerii, de 
competenţa traducătorilor, de diferenţele dintre limbile indoeuropene, 
de influenţele de mediu şi de căile concrete de traducere, acesta este 
unul dintre motivele pentru care, între diferitele texte care redau Biblia 
vor exista numeroase diferenţe, de diferite grade şi tipuri. 

La rîndul ei, Septuaginta, cunoscînd mai multe variante şi ediţii 
prezintă felurite deosebiri. Chiar dacă unele dintre acestea pot fi puse 
pe seama concepţiei editorilor (unde se includ elementele şi sugestiile 
pe care acea ediţie le va fi luat din texte mai noi decît cele de la baza 
ediţiei respective), majoritatea deosebirilor dintre ediţiile Septuagintei 
îşi au sursa în textele de bază. În modul cel mai firesc, între diferitele 
versiuni ebraice se înregistrează mult mai multe deosebiri. 

Traducătorii care şi-au selectat textul ebraic de referinţă alegîndu-şi 
doar un reper (felurite manuscrise ale Torei, textul masoretic sau 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

70 

Pentateuhul samaritean sau o ediţie oarecare a Bibliei ebraice) au 
întîmpinat feluritele dificultăţi obişnuite la o traducere de text vechi. 
Aceia care şi-au propus să traducă comparînd şi urmînd mai multe 
variante de text ebraic au cunoscut, în plus, şi dificultăţile date de 
neidentitatea respectivelor variante, fiind în situaţia de a alege între mai 
multe căi şi soluţii pentru a-şi întocmi ediţiile. Indiferent de lungimea 
segmentelor conţinute, diferenţele dintre aceste variante (întinzîndu-se 
de la formă la conţinut) minore pe alocuri, consistente în altele, sînt 
problematice de fiecare dată. 

Redînd prin traducere un text ebraic greu de identificat în 
integralitatea sa (ne referim la primele cinci cărţi ale Bibliei şi avem în 
vedere că acele surse – despre care legenda ne spune, în mod 
semnificativ, că au fost distruse după ce Septuaginta a căpătat viaţă – 
trebuie să fi reprezentat mai multe redacţii şi variante ale Torei, 
traducerea grecească fiind, în fapt, o compilaţie a acestora), Septuaginta 
stă alături de acesta în măsura în care îl înlocuieşte, nu doar ca 
traducere, ci şi ca text. 

Textul pe care îl numim Septuaginta prezintă, la comparaţia cu 
texte ebraice, mult mai multe deosebiri decît un text care nu a avut texte 
ebraice ca unică sursă (precum Vulgata, B.Jer., B.germ. sau K.J.). Din 
acest motiv, majoritatea traducătorilor valoroşi a încercat să înglobeze 
şi să redea textul ebraic [cel(e) pe care îl (le) aveau la dispoziţie] 
împreună cu Septuaginta. Urmînd textul ebraic (în modul cel mai firesc 
şi mai de înţeles cu putinţă) sub un aspect sau altul (formal, de conţinut, 
estetic, teologic etc.), traduceri precum Vulgata, Biblia lui Luther sau 
cea a regelui Iacob I reprezintă nişte texte strălucite, tocmai prin nivelul 
cel mai înalt la care este reuşit actul compilatoriu. 

Totodată, între aceste texte substanţa circulă prin nişte canale 
(subterane sau nu, formale şi ideatice, sesizabile sau greu decelabile) 
care dau coerenţă internă şi omogenitate, dar şi individualizează 
respectivele realizări. 

Studierea relaţiilor dintre traducerile care au ca sursă directă (şi) 
textele ebraice este deosebit de instructivă sub mai multe aspecte. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Sursele prime 
 

 

71

Astfel, uneori Vulgata se diferenţiază iar alteori prezintă puncte 
comune sau de identitate cu Septuaginta. 

Cînd se aseamănă, aceste traduceri îşi trag sevele din texte ebraice 
apropiate46. În alte situaţii (poate în cele mai multe), Vulgata diferă de 
Septuaginta, fie pentru că ambele şi-au urmat atent modelele, fie pentru 
că unul dintre ele sau ambele au parafrazat sau inovat. Aceste ultime 
cazuri sînt cele mai interesante; asupra acestora ne vom concentra, în 
primul rînd. 

Septuaginta este rezultat al unei nevoi reale, aproape stringente a 
unei importante părţi a comunităţii evreieşti din lumea greacă. Ţelul 
iniţiatorilor şi autorilor acestei traduceri a fost deosebit de complex, 
tocmai întrucît decurgea din nişte nevoi reale ale unei comunităţii vii, 
aflate în condiţii la fel de dinamice. 

De aceea, dincolo de efortul edificării acesteia într-o greacă 
inteligibilă pentru întreaga lume elenică, travaliul s-a concentrat asupra 
măsurii în care textul rezultat reuşea să poarte, cu claritate şi forţă, 
înţelesuri către şi în mintea receptorului. În plus, este important de 
menţionat că toate eforturile se făceau din perspectiva traducătorilor, a 
vremii lor, a felului în care aceştia voiau să orienteze şi să întărească 
publicul (evreu grecizat şi neevreu). 

Această ultimă perspectivă este cardinală în înţelegerea felului în 
care Septuaguinta se edifică, apare şi funcţionează o vreme47. 

                                         
46 Deşi cele două traduceri au la bază texte ebraice diferite atît în timp, cît 

şi în spaţiu, şi unele, şi celelalte diferă de textele ebraice aflate la baza textelor 
masoretice (la care se începe lucrul în secolul al VI-lea e.n.). Sub acest aspect, 
textele ebraice de la baza Septuagintei şi Vulgatei prezintă porţiuni care le 
apropie. 

47 Este semnificativ faptul că, deşi a fost un text care s-a bucurat de 
respect, după apariţia Septuagintei, încep să apară şi alte încercări de traducere 
a textului sacru, fiecare dintre acestea subordonate anumitor scopuri şi 
orientate conform anumitor concepţii. Se pare că momentul era favorabil 
evoluţiei comunităţii evreieşti din lumea greacă, masa critică atinsă de 
progresul acestei comunităţi conducînd spre o emulaţie naturală. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

72 

III.1. Studiul comparativ al Septuagintei şi al unor texte ebraice, 
dar şi alături de ediţii ale Vulgatei şi ale Bibliei din unele limbi 
vernaculare, arată că autorii Septuagintei se distanţează de textul ebraic 
în diferite feluri, dar încercînd să urmărească acel scop complex mai 
sus evocat. 

Spre exemplu, cînd consideră că textul conţine incoerenţe, 
traducătorii încearcă să confere textului coerenţă, astfel că intervin; de 
asemenea în cazul în care apar termeni pe care traducătorii Septuagintei 
nu par să-i considere a fi la locul lor, sau dacă ei cred că acei termeni ar 
fi lăsat loc interpretărilor nedorite ori înţelegerii diferite a textului; 
uneori se completează liste cu nume, pe baza, poate, a altor manuscrise 
ebraice, dar, la fel de posibil, şi pe baza datelor oferite de textul privit în 
integralitatea sa. Atunci cînd consideră necesar, traducătorii adaugă 
termeni care înlătură echivocul sau fac înlocuiri, în acelaşi scop ori 
pentru a determina alte sensuri şi nuanţe de sens. 

Alături de multe alte astfel de acţiuni, autorii Septuagintei încearcă 
să lumineze conţinutul (dar în anumite feluri şi direcţii), căci elaborează 
un text care trebuie să aibă virtuţi persuasive şi valori practice48. 

Septuaginta anticipează spiritul Vulgatei şi pe cel al traducerilor 
Reformei, în sensul că, de fapt, aceasta este prima vulgată, primul text 
care, în modul cel mai neechivoc, se adresează comunităţii – văzută ca 
o sferă deschisă – spre studiere, edificare, formare şi întărire. 
Septuaginta, însă, depăşeşte, încă de la început, toate traducerile Bibliei 
printr-o caracteristică fundamentală şi proprie la modul cel mai 
generos. Acest text se naşte şi creşte pe baza unor texte ebraice. 

Prin ţelurile sale, textul grecesc încearcă să-şi asimileze şi să-şi 
mistuie sursele pînă la dispariţia lor, căci Septuaginta nu se vrea alături 
de textul ebraic, ci în locul acestuia. 

III.2. Situaţiile care urmează încearcă să ilustreze deosebiri care 
apar între textul grecesc şi textele ebraice. Nu se poate spune cu 

                                         
48 Nu mereu se reuşeşte căci apar scăpări, coliziuni etc., sensul efortului, 

însă, este în direcţia aducerii textului într-o lume nouă, unde acesta are a 
acţiona ca un factor modelator de prim rang. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Sursele prime 
 

 

73

precizie că aceste diferenţe s-ar datora deosebirilor dintre sursele 
ebraice ale Septuagintei şi sursele ebraice ale altor traduceri. 
Diferenţele dintre Septuaginta şi textele ebraice ajunse la noi nu 
reflectă exclusiv diferenţele dintre feluritele texte ebraice întrucît nu se 
poate admite că Septuaginta a fost fidelă surselor sale. 

Analiza comparată a textelor greceşti şi ebraice arată că 
Septuaginta se edifică prin ajustarea surselor, avînd în vedere anumite 
mize şi în conformitate cu datele unei realităţi conceptuale şi ideologice 
diferite de cea care a generat textele şi în care acestea circulaseră. Chiar 
avînd în vedere o varietate mare a textelor ebraice, precum şi faptul că 
sursele Septuagintei nu au mai ajuns să fie folosite şi de traduceri 
ulterioare (precum Vulgata), prin caracterul modificărilor de mai jos, se 
conturează anumite motive ale căror semnificaţii arată că este vorba 
despre prelucrarea textului ebraic, iar nu despre texte ebraice diferite. 
Orice grad de profunzime ar avea aceste intervenţii, ceea ce modifică 
ele indică cu limpezime mizele traducătorilor şi modalităţile lor de 
acţiune. În plus, diferenţele care urmează permit observarea căilor 
urmate de către traducători şi revizori. 

III.2.1. Intervenţii cu mize conceptuale. Autorii Septuagintei îşi 
concep textul ca pe o traducere ce are de îndeplinit, în principal, două 
tipuri de finalităţi. 

În primul rînd, textul era destinat înţelegerii sale de către un public 
destul de larg, motiv pentru care efortul traducătorilor se îndreaptă 
constant către lămurirea textului, a conţinuturilor şi a semnificaţiilor 
sale. Apoi, autorii traducerii sînt atenţi la conţinutul şi la organizarea 
informaţiei care pleacă spre cititor, fiind conştienţi de caracterul 
formator al povestirii. 

Ei încearcă să orienteze cititorul – văzut în lumea în care acesta 
trăia –, ferindu-l de confuzii, dar şi de înţelegerea textului în modalităţi 
necorespunzătoare cu ceea ce traducătorii considerau a fi semnificaţiile 
adevărate ale textului. Sub acest aspect, traducătorii nu vor să îşi asume 
riscuri de vreun fel. 

 
Scris în alte vremuri, pentru alt public, trăind într-o cu totul altă lume, 
textul biblic ebraic conţine unele justificări sau forme de pledoarie, dar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

74 

cu alt obiect, altfel orientate şi cu alte mize. Astfel, aici apar mai curînd 
justificări ale unor acţiuni, încercări de formare a unor curente şi 
tendinţe de opinie, lucru firesc dacă ne gîndim că textul original privea – 
sub toate aspectele – ceea ce se petrecea şi ceea ce se gîndea în sînul 
unei comunităţi mult mai puţin supuse deschiderii decît cea iudaică din 
lumea elenistică. 

 
Efortul lor este complex şi, pe lîngă precizările cerute de nivelul 

pur lingvistic al textului, are în vedere adecvarea textului ebraic la 
lumea în care pătrunde, clarificînd şi interpretînd segmente ale acestuia, 
susceptibile de a fi socotite obscure, misterioase, încărcate de un miez 
dens, greu sau deloc accesibile receptorului.  

Totodată, autorii Septuagintei construiesc o întreagă retorică prin 
care încearcă inducerea unor convingeri la cititor, care să favorizeze o 
direcţie de modelare, prevenind eventuale forme de aversiune. Fie că 
este vorba despre poporul evreu, fie că este vorba despre unele 
personaje – cu miză – ale povestirii, fie că este vorba despre Yahweh, 
fie că este vorba despre expresii idiomatice, septuaginţii simt nevoia de 
a elimina ambiguităţile sau căile de înţelegere neconforme cu ceea ce 
înţelegeau ei din textul ebraic. 

Aplicarea asiduă a acestui procedeu arată cu limpezime că, în fapt, 
Septuaginta reprezintă reconstruirea în limba greacă a textului ebraic, 
acomodat la mentalitatea grecească; acest text nu este o traducere, ci o 
altă Torah. 

III.2.1.1. Versetul de sub Gen., 2, 2 apare în textul latin după cum 
urmează: „conplevitque Deus die septimo opus suum quod fecerat et 
requievit die septimo ab universo opere quod patrarat”. În ambele 
locuri, textul ebraic prezintă y[ (iybiV .h; ~ A*YB; ‘în ziua a şaptea’. Versiunile 
siriace, samaritene, targum-ul Onkelos spun acelaşi lucru: că în a şaptea 
zi s-a încheiat Creaţia şi Dumnezeu s-a odihnit, ceea ce se reflectă şi în 
traduceri precum: B.Jer., de Carrières, Segond, B.germ., K.J., B.magh. 

Se pare că autorii Septuagintei au văzut aici deschizîndu-se calea 
unei posibile autocontradicţii biblice – cu toate neînţelegerile şi 
consecinţele care ar decurge din aceasta – şi găsesc prilejul de a o 
înlătura, motiv pentru care versetul devine astfel: KaiV sunetevlesen oJ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Sursele prime 
 

 

75

qeoV" ejn th/~ hJmevra/ th/~ eJvkth/~ taV evjrga aujtou~ a$ ejpoivhse kaiV 
katevpause (oJ qeoV" ejn) th/~ hJmevra/ th/~ evbdovmh/ ajpoV pavntwn tw~n ejvrgwn 
aujtou~ wJ~n ejpoivhse. Deşi este dificil de spus dacă traducătorii Torei în 
limba greacă au tradus cu precauţie sau au urmat ceea ce apărea în 
textele ebraice pe care le-au utilizat, cert este că textele ebraice care au 
ajuns pînă la noi, precum şi cele care le-au urmat întocmai nu conţin 
deosebirea ‘ziua a şasea’ / ‘ziua a şaptea’ şi nu sugerează nicicum 
lucrul de care autorii Septuagintei s-au ferit49. 

III.2.1.2. Sub Ex., 12, 40, textul latinesc: „habitatio autem filiorum 
Israhel qua manserant in Aegypto fuit quadringentorum triginta 
annorum” redă întocmai secvenţa corespunzătoare din textele ebraice: 
 ceea ce ,וּמוֹשַׁב בְּניֵ ישְִׂרָאֵל אְשֶַׁר ישְָׁבוּ בְּמִצְרָיםִ שְׁלשִׁים שָׁנהָ וְאַרְבַּע מֵאוֹת שָׁנהָ׃
apare şi în B.Jer., de Carrières, Segond, B.germ., K.J., B.magh. Faţă de 
acestea, Septuaginta prezintă:  JH deV katoivkhsi" tw~n niw~n  jIsrahvl 
hJvn katwv/khsan ejn th/~ Aijguvptw/ kaiV ejn gh~/ Canaavn ejth tetrakovsia 
triavkonta. 

Probabil că „îndreptarea” decurge dintr-o perspectivă prea 
nuanţată, deoarece, în versetul următor, textul grecesc – precum toate 
celelalte – va traduce: KaiV ejgevneto metaV taV tetrakovsia ejvth, ejxh~lqe 
p~sa hJ duvmani" kurivon ejk gh~" Aijguvptou nektov". Chiar dacă 
lucrurile pot fi motivate cumva ulterior50, modul acesta de a acţiona 
indică scrupulozitatea exagerată a autorilor Septuagintei51. 

                                         
49 Vezi şi comentariul din ediţia de Carrières: „Die septimo. Exclusive. 

Itaque dominico die opus creationis inchoatum”. 
50 În de Carrières există o notă explicativă: Quadrigentorum triginta 

annorum. Si numerare incipiamus ab anno 75 Abrahami, quo anno Abraham 
evocatus a Deo coepit ab Haran peregrinar versus terra Chanaan. Dicitur autem 
habitatio fuisse 430 annorum, quia media hujus temporis parte in Aegypto 
fuerunt, hoc est, 215 annis, quae etiam pars potior fuit, et magnis calamitatibus 
Hebraeorum insignis. 

51 Desigur, cele mai vechi manuscrise actuale ale Septuagintei 
(precreştine, dar ulterioare secolului al III-lea î.e.n.) prezintă diferenţe 
însemnate faţă de textul grecesc original. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

76 

III.2.1.3. Sub Gen., 6, 6, se spune despre Creator: „paenituit eum 
quod hominem fecisset in terra et tactus dolore cordis intrinsecus”, 
traducere care redă fidel ceea ce apare în textele ebraice: ֽוַיּנִָּחֶֽם יְהִוָֺה ‘se 
căi Eternul’, respectiv: וַיּתְִעַצֲּב אֶל־לִבּֽוֹ׃ ‘şi se mîhni în inima sa’. 
Socotind, probabil, că aşa ceva nu se poate petrece sau că secvenţa ar 
putea stîrni confuzie la receptor, autorii Septuagintei acomodează textul 
la concepţia lor despre Yahweh şi redau segmenul altfel: kaiV 
ejnequmhvqe oJ qeov", oJvti ejpoivhse tovn ajvnqrwpon ejpiV th~" gh~". KaiV 
dienohvqh, utilizînd doi compuşi care atenuează perspectiva ce atribuie 
Divinităţii trăsături antropice. 

 
La fel cum este plin de situaţii în care se prezintă măreţia lui Dumnezeu, 
textul Torei abundă în situaţii în care Dumnezeu se mînie, se bucură, 
află că e bine sau rău ceea ce face, se răzgîndeşte, toate acestea 
constituind metafore care indică rupturi între modalităţile figurativ-
afective de exprimare şi elementele de raţionalitate pe care concepţia 
filosofică în formare voia să le promoveze. Semnificativ rămîne felul în 
care diferiţii traducători ai textului au tratat aceste situaţii. Probabil că 
autorii Septuagintei aveau conştiinţa acută a faptului că textul intra într-
o lume în care zeii se comportau ca nişte oameni extrem de capricioşi şi 
de pasionali52, însuşi destinatarul principal putînd fi pîndit de înţelegerea 
greşită sau distorsionată. De altfel, acest punct a rămas unul de continuă 
reflecţie, în sensul că exegezele, comentariile, predicile se opresc 

                                         
52 Din nou, este de menţionat explicaţia raţională, lipsită de îngrijorare şi 

plină de încredere în înţelegerea umană, care apare în de Carrières: „Poenituit 
eum. Sine poenitentia sunt dona Dei: sed ita loquitur Scriptura per 
anthropopathiam”. Alături de aceasta se află şi nota lui F. Vigouroux, din B.P.: 
„Les expressions se repentir, être touché jusqu’au fond du coeur, sont ici 
purement métaphoriques et signifient, sous les emblèmes des affections 
humaines, le décret par lequel Dieu avait arrêté qu’il punirait les hommes 
obstinés dans leur désordre et dans leur incrédulité”. Desigur, nevoia de a da 
astfel de note, resimţită de către autorii ediţiilor, indică, prin sine, aceeaşi 
posibilă îndoială şi îngrijorare cu privire la felul în care receptorul ar putea 
interpreta respectiva secvenţă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Sursele prime 
 

 

77

neobosit asupra sa, încercînd mereu să ofere publicului explicaţii spre a 
nu lăsa o astfel de chestiune în voia şi în puterea minţii fiecăruia. 
 

III.2.1.4. Tendinţa aceasta, însă, nu este o caracteristică exclusivă a 
Septuagintei. Sub Gen., 41, 50, în Vulgata apare: „nati sunt autem 
Ioseph filii duo antequam veniret fames quos ei peperit Aseneth filia 
Putiphare sacerdotis Heliopoleos”. În textul ebraic apare: תָּבֽוֹא שְׁנתַ הָרָעָב 
 mai înainte de a veni anul foametei’. Este un caz în care‘ בְּטֶרֶם
traducătorii au considerat că trebuie să rezolve cumva problema ridicată 
de textul ebraic (era limpede anunţat că vor fi şapte ani de foamete, şi 
nu unul, cum se putea crede citind această secvenţă). Soluţia din 
Vulgata este preluată şi de Luther, unde se spune că fii lui Iosif s-au 
născut: „bevor die Hungerzeit kam”. B.magh. prezintă: „Mielőt kitört 
az éhinseg, Józsefnek két fia született. (...)”, în vreme ce Pentateuhul 
lui Heltai prezintă: „Es Ioseplmec két fia lön, minekelötte eliött volna 
az éhsegnec esztendeie (...)”. 

Soluţia se regăseşte în K.J.: „before the years of famine came” şi în 
Segond: „Avant les années de famine”. Pe aceeaşi linie, dar mult mai 
decişi în a fi riguroşi, autorii Septuagintei merg pînă la capăt şi vor 
specifica şi numărul anilor de foamete: Tw/~ deV  jIwshVf ejgevnonto nivoi 
duvo proV tou~ ejlqei~n taV eJptav ejvth tou~ limou~, ouJv" ejvteken aujtw/~  
jAseneVq hJ qugavthr Petefrh~ iJerevw"  JHelioupovlew". 

 
În esenţă, deosebirile acestea au drept cauză imediată menţiunea din 
textul ebraic, unde se vorbeşte despre „anul foametei”. Socotind că ar 
aduce în textele lor presupusa contradicţie, traducătorii care fac apel la 
textul ebraic se simt în situaţia de a căuta soluţii pentru a nu încurca pe 
cititor (un cititor dotat cu ascuţiul spirit dialectic grecesc). Cea mai 
ingenioasă soluţie este cea din Vulgata şi din B.germ., unde se evită 
menţiunea temporală şi se face referinţă doar la foamete. Neputînd 
renunţa la urmarea formală a textului, traducătorul maghiar şi cel englez 
vor face o schimbare ce trebuie să le fi părut minoră: plural în loc de 
singular. Traducătorii Septuagintei vor opta pentru repetarea informaţiei 
privitoare la numărul anilor de privaţiuni. Tocmai această rigoare 
insistentă este de natură să arate nu doar atenţia la detaliu, ci şi grija de a 
nu perpetua neclarităţi şi obscurităţi, ori de a nu lăsa loc unor erori, chiar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

78 

atunci cînd acestea ar proveni din scrupulozitate exagerată. Singurul text 
care urmează fidel pe cel ebraic este B.Jer., unde se spune: „Avant que 
vint l’année de la famine”. Este cît se poate de evident că autorii acestei 
traduceri au sesizat ceea ce sesizaseră ceilalţi, şi nu din obedienţă sau 
dintr-o rigoare formală greşit înţeleasă şi aplicată au optat pentru soluţia 
care acordă încredere textului şi cititorului. 
În locul respectiv, povestirea (care se desfăşoară pe mai multe planuri 
paralele) îşi întrerupe un plan. Versetul 44 încheie segmentul care 
descrie începutul existenţei binecuvîntate a lui Iosif în Egipt (visele 
faraonului, ieşirea din închisoare, dezlegarea viselor, soluţiile concrete la 
criza viitoare şi demnitatea cîştigată de Iosif prin acceptarea planului său 
de către faraon). Versetul 45 se referă la statutul social al lui Iosif, dar 
dintr-o perspectivă complementară (are loc schimbarea numelui său53 şi 
acceptarea sa în rîndul egiptenilor, prin căsătoria cu o egipteancă de 
sînge preoţesc). Planul anterior revine prin următoarele patru versete, în 
care Iosif este arătat punîndu-şi în act planul de aprovizionare. În sfîrşit, 
planul povestirii este iarăşi întrerupt; în următoarele trei versete (50-52) 
aflăm că Iosif capătă doi fii, numele fiecăruia indicînd cicatrizarea unor 
mai vechi răni adînci. În versetul 50, aşadar, nu este vorba despre 
foametea ce va veni. Ea nu este decît un reper în timp. Ceea ce, de fapt, 
spune textul în acest loc este că, după căsătoria care a avut loc la trei ani 
de la eliberare, în interval de patru ani54, lui Iosif, i s-au născut cei doi 
fii. Faptul concret la care, în acest loc, vrea să se refere textul ebraic în 

                                         
53 Pentru semnificaţiile profunde ale acestui proces, vezi, printre altele, 

Al. Gafton, Numele în Biblie, în AUI, LI (2005), p. 165-179. 
54 În versetul 46 se spune că Iosif era în slujba şi în graţiile faraonului de 

trei ani. Textul punctează momentele semnificative şi relevante pentru ceea ce 
are a transmite. Iosif şi-a început punerea în aplicare a planului imediat după 
învestirea sa. Versetul 46 se raportează doar la momentul căsătoriei lui Iosif; 
nu este nevoie să se spună că, timp de trei ani, acesta a administrat recoltele şi 
a făcut aprovizionarea. După trei ani, însă, el a fost acceptat total de către 
egipteni, care i-au permis să-şi amestece sîngele cu al lor. În următorii patru 
ani, Iosif şi-a continuat activitatea de administrare a recoltelor (în versetul 48 
chiar se spune că el a strîns recoltele celor şapte ani de belşug). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Sursele prime 
 

 

79

mod special este acela că, înainte de primul an al foametei, înainte de a 
începe aceasta55 adică, ambii fii ai lui Iosif erau deja născuţi. 
 

III.2.1.5. Versetul 10, din Ex., 24 începe prin: וַירְִאוּ אֶת אֱלהֵי ישְִׂרָאֵל, 
redat întocmai de Vulgata: „et viderunt Deum Israhel”. Probabil că 
autorii Septuagintei au considerat că textul este greşit sau corupt, fiind 
un soi de blasfemie dacă ar rămîne ca atare. De aceea, ei îl vor modifica 
după cum urmează: KaiV ei\don toVn tovpon, ou%% eiJsthvkei oJ qeov" tou~  
jIsrahvl56. 

III.2.1.6. Sub Gen., 17, 16, Yahweh îi spune lui Avraam: מִמֶּנּהָ יהְִיוּֽ׃ 
כְתִּיֽוּבֵרַ  א◌ׁתָהּ וְגַםנתַָתִּֽי מִמֶּנֽהָל䑨ְ בֵּן וּבֵרַכְתִּיֽהָ  וְהָיתְָה לְגוֹיִםֽ , ceea ce se redă fidel în 
Vulgata prin: „et benedicam ei et ex illa dabo tibi filium cui 
benedicturus sum eritque in nationes et reges populorum orientur ex 
eo”. Cum se vede, textul ebraic face referire doar la Sarah, singura dată 
cînd este vorba despre Avraam fiind atunci cînd, încă o dată, se 
subliniază importanţa soţiei sale: בֵּן 䑨ְוְגםַנתַָתִּֽי מִמֶּנֽהָל „ex illa dabo tibi 
filium”, unde este aproape sigur că accentul sintactic cade pe 
pronumele feminin. 

În comparaţie cu cea indoeuropeană, lumea semită a avut mereu o 
atitudine aproape egalitaristă în ceea ce priveşte poziţia socială a 
femeii. Se pare că, la vremea traducerii Septuagintei, un verset precum 
cel care apare în textul ebraic era greu de admis. 

Atenţi la toate micile amănunte, traducătorii Septuagintei vor 
aduce secvenţei respective o modificare aparent minoră: Eujloghvsw deV 
aujthvn, kaiV dwvsw soi ejx aujth~" tevknon , kaiV eujloghvsw aujtov, kaiV 
ejvstai eij" ejvqnh, kaiV basilei~" ejqnw~n ejx aujtou~ ejvsontai. Chiar dacă 
poartă discuţia cu Avraam, Yahweh face un şir de promisiuni (naţiile, 
împăraţii, toată mărirea care va intra în lume prin Sarah) care se referă 
în mod direct la Sarah şi la fiul promis prin aceasta. Astfel stau lucrurile 
în textul ebraic şi în cele care îl urmează. În Septuaginta are loc o 

                                         
55 Limba ebraică cunoaşte astfel de modalităţi eliptice de exprimare, 

subînţelesurile pe care le poate dezvolta permiţîndu-i asemenea formule. 
56 Grija aceasta este la fel de mare sub Ex., 29, 45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

80 

refocalizare, în locul femeii (Sarah), care se afla în centru, fiind plasat 
bărbatul (fiul promis lui Avraam). 

III.2.1.7. Abătîndu-se de la ceea ce apare în textul ebraic, sub 
Gen., 43, 28, traducătorii Septuagintei fac un adaos prin care atribuie 
sobrului şi reţinutului Iosif nişte cuvinte pe care este aproape imposibil 
de crezut că le-ar fi rostit în acel context. La un moment dat, Iosif 
întreabă pe evrei (fraţii săi) dacă tatăl lor – de care îi vorbiseră la 
precedenta lor întîlnire – este sănătos. Aparent, înaltul dregător interesat 
de comerţul care părea să se stabilizeze punea mici întrebări 
complezente. În realitate, Iosif se interesa de tatăl său, numai că fraţii 
săi nu ştiau nimic din toate acestea, iar Iosif încă nu intenţiona să îşi 
dezvăluie identitatea. 

Textul latin: „qui responderunt sospes est servus tuus pater noster 
adhuc vivit et incurvati adoraverunt eum” redă întocmai ceea ce apare 
în textul ebraic:  ְּ׳וַיּשְִׁתַּחְוַֻ׃ֽ וַיּקְִּדֽוּ חָיִ עוֹנּוּ לְאָבִיֽנוּ לְעַבְד䑨 שָׁלֽוֹם. În Septuaginta 
versetul devine precum urmează:  JUgiaivnei oJ pai~" sou oJ pathVr 
hJmw~n, ejvti zh~/. KaiV e\ipen: Eujloghmevno" oJ ajvnqtrwpo" ejkei~no" tw~/ 
qew~/.  

 
Este inimaginabil ca acela care: are tăria de a-şi lăsa fraţii să plece fără 
nici cea mai mică umbră de banuială, are tăria de a-l păstra pe Simon 
fără a avea discuţii cu acesta (textul nu pomeneşte nici măcar că Iosif l–
ar fi vizitat vreodată în închisoare pe temperamentalul Simon) şi 
reuşeşte să facă în aşa fel încît Simon nu află absolut nimic despre 
identitatea ori, măcar, despre originea israelită a puternicului şi vestitului 
dregător, în sfîrşit, ca acela care are tăria de a-şi duce pînă la un punct 
îndepărtat tot planul, să aibă vreun moment de scăpare, în care să 
deraieze sub aspect comportamental făcînd gafe pe care pînă şi nişte 
păstori nomazi le-ar fi sesizat. 
În fapt, izbucnirea finală a lui Iosif este indiciul cel mai puternic al 
faptului că, pînă atunci, nu avusese loc nici cea mai mică dezvăluire. De 
asemenea, faptul că, în momentul dezvăluirii, ţine ca, mai întîi, să iasă 
afară din încăpere egiptenii care-i serveau casa nu decurge doar din 
pudoare şi din nevoia de intimitate, ci este semnul capacităţii lui Iosif de 
a-şi domina pornirile afective, continuînd – prin aceeaşi formă a 
înfrînării – starea de nedezvăluire. Toate acestea se petrec astfel deşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Sursele prime 
 

 

81

Iosif ştia că, în scurtă vreme, va deveni public faptul că marele Ţofnath-
Paaneach era evreu şi îşi aducea tatăl şi fraţii, nişte umili crescători de 
animale, să locuiască în Egipt, în condiţii privilegiate. 
 

Adăugirea textului grecesc pare a fi destinată publicului 
contemporan traducătorilor, care, pesemne, ar fi fost neînţelegător faţă 
de situaţia expusă de textul ebraic, în care atitudinea sobră a lui Iosif 
este neştirbită pînă spre final. 

III.2.1.8. Sub Gen., 41, 16 apar următoarele două variante: 
„respondit Ioseph absque me Deus respondebit prospera Pharaoni”, 
ceea ce - cu excepţia primului segment - redă întocmai: : אֶת־שְׁלוֹם פַרְעֺֽה 
יבִּלְעָדָֽ אֱלהִֺיֽם יעֲַנֶהֽ  Textul grecesc redă întocmai .וַיַּעַֽן יוֹםֵףֽ אֶת־פַּרְעֺֽה לֵאֺטֺֽר 
doar primul segment ‘şi răspunse Iosif lui Faraon, zicînd’, după care 
intervine în text:  jApokriqeiV" deV  jIwshVf ei\pe tw/~ FarawV:  jvAneu tou~ 
qeou~ oujk ajpokriqhvsetai toV swthvrion Farawv. 

 
Cum se observă, fără a renunţa la credinţa şi la convingerile sale, în 
textul ebraic Iosif vorbeşte faraonului aşa cum era de aşteptat pentru 
două persoane aflate pe poziţii atît de diferite şi într-o situaţie ca aceea. 
În mod respectuos - atît faţă de Faraon, cît şi faţă de divinitatea în care 
credea şi căreia i se închina -, Iosif îl asigură pe faraon că Dumnezeu se 
va îngriji de pacea sufletească, de liniştea spirituală a faraonului. Practic, 
textul ebraic este cît se poate de obiectiv, iar atitudinea pozitivă faţă de 
acest faraon este concordantă cu realitatea faptelor expuse în text. La 
urma urmelor, acest faraon se dovedeşte înţelept şi îngăduitor deoarece 
înţelege potenţialul lui Iosif, îl scoate din închisoare, facilitîndu-i 
dezvoltarea nelimitată a aptitudinilor şi capacităţilor sale. 
Comportamentul său va fi extrem de binevoitor faţă de Iosif şi de 
familia sa (în vreme de mare strîmtorare a propriului popor, faraonul 
acordă acesteia privilegii consistente, îl primeşte pe Iacob şi acceptă ca 
umilul păstor să-l binecuvînteze în numele zeului său pe preaputernicul 
şi educatul urmaş al lui Osiris, îl înnobilează pe Iosif prin căsătoria cu 
fiica unui înalt sacerdot). Septuaginta modifică în mod consistent 
această perspectivă încărcînd-o de severitatea condiţionării, foarte 
probabil deoarece simplul nume faraon, pentru cititorii Bibliei, trebuia 
să fie veşnic negativ, pesemne datorită faraonului din vremea lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

82 

Moise57, acela care, prin împietrirea la care Yahweh l-a supus, a anulat 
tot binele pe care faraonul lui Iosif îl făcuse casei lui Israel. 

                                         
57 De altfel, Vechiul Testament se dovedeşte a fi părtinitor cu personajele 

sale, uneori peste măsură. Abel, Noe, Avraam, Lot, Iacov, Iosif, Moise, spre 
exemplu, sînt nu doar privilegiaţi prin text, dar chiar beneficiază de încadrări şi 
descrieri prin care cititorul aproape este obligat să le fie favorabil, să-i 
îndrăgească, chiar să îi scuze. Tot astfel, alte personaje sînt prezentate în tonuri 
sumbre, ca fundamental negative. Exemplul cel mai elocvent este al lui Cain. 
În momentul sacrificiului, nici Cain, nici Abel nu sînt, în mod explicit, conotaţi 
cumva. 

În cadrul jertfei, Abel oferă carne, Cain plante, adică fiecare oferă ceea ce 
are, fapt perfect compatibil cu cerinţele Divinităţii – formulate ulterior prin 
Legea lui Moise –, care cerea ca fiecare să ofere, sub formă de jertfă (adică în 
cadrul unui ritual şi despărţindu-se de produse proprii care fac obiectul 
nevoilor sale), ceea ce produce şi deţine. Yahweh aşteaptă acelaşi lucru de la ei 
şi, chiar şi după ce doar jertfa lui Abel este primită, nu şi cea a lui Cain. Apoi, 
Divinitatea se adresează fratelui mai mare (după nume, acesta pare a fi fost 
predestinat spre victorie, rădăcina numelui Cain provenind dintr-un cuvînt cu 
sensul ‘a cîştiga, a obţine’; în acest caz avem un prim exemplu de situaţie în 
care fiinţa umană îşi schimbă radical destinul prin faptele sale) în modul cel 
mai părintesc (Gen., 4, 4-7). 

Deşi se tulbură şi se arată predispus către păcat, Cain primeşte de la 
Eternul un sfat de maximă generozitate divină şi cardinală importanţă, prin 
care i se explică că, făcînd binele, oamenii sînt răsplătiţi, iar dacă păcătuiesc, 
dînd răului forţa răului de a-i afecta. Chiar mînaţi de pornirile interne spre rău, 
oamenii sînt dotaţi cu tăria de a rezista tentaţiilor răului şi de a domina păcatul. 
În mîinile oamenilor, aşadar, se află consecinţele faptelor lor şi soarta lor. 
(„iratusque est Cain vehementer, et concidit vultus eius. Dixitque Dominus ad 
eum: Quare iratus es? et cur concidit facies tua? Nonne si bene egeris, 
recipies? Sin autem male, statim in foribus peccatum aderit? Sed sub te erit 
appetitus ejus, et tu dominaberis illius”). 

Cain va nesocoti acest sfat, va comite teribila crimă, o va ispăşi trăind, dar 
disjuncţia dintre cei doi fraţi pare a avea un caracter radical dat de oameni, nu 
de Divinitate. În fapt, principalul element de dinamică al textului biblic 
decurge din prezenţa unor contrarii polarizate la maximum prin atitudinea 
oamenilor faţă de cele prezentate în text. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Sursele prime 
 

 

83

III.2.1.9. Alteori Septuaginta se îngrijeşte de imaginea evreilor în 
lume, chiar dacă textul ebraic prezintă mai degrabă realităţi nuanţate, 
iar nu contraste absolute şi ideale. 

Deşi două din dimensiunile pe care Torah este construită sînt, una 
profetică, alta soteriologică, ea nu face din evrei victime, iar din neevrei 
agresori, nu îngroapă faptele în mlaştina suspiciunilor şi a persecuţiei, 
evreii nu privesc şi nu sînt priviţi cu ochi bănuitori. 

Dimpotrivă, textul ebraic este o prezentare în limite normale a unei 
istorii. Mereu apar duşmani din interior şi din exterior, credinţa trebuie 
păstrată şi apărată prin efort continuu deoarece este rodul unui efort 
civilizator. Toate acestea sînt privite ca un dat obiectiv. Greşeli şi 
abateri se produc mereu, iar cei ce fac bine trebuie recompensaţi şi 
lăudaţi, cei ce greşesc trebuie pedepsiţi. 

Cu alte cuvinte, textul ebraic prezintă întîmplările, extrage 
învăţămintele şi emite concluziile în modalităţi obiective. Textul 
grecesc devine atent la posibilele consecinţe ale unei astfel de lecturi, 
urmărind efectele în înlănţuirea lor şi, mai ales, încercînd să prevină 
pericole pe care le imaginează. 

a) Privind la cele spuse de către faraon sub Ex., 1, 10: ֹכְּמָהנתְִח לו  
 adică ‘haideţi, dar, să ne gîndim la ei’, se observă că textul ,הָבָה
vorbeşte doar despre un plan (inteligent şi abil construit), care să 
prevină o posibilă aliere a evreilor cu duşmanii, în caz de război şi în 
contextul în care evreii din Goşen erau extrem de numeroşi. Fidele 
textului ebraic sînt traducerile din Segond, K.J., într-o măsură, B.Jer. 

                                         
Exemplul extrem, dar în celălalt sens, îl constituie Lot. Singurul merit al 

acestuia pare a fi acela că respectabilul model şi erou civilizator, Avraam, l-a 
luat cu sine, i-a acordat toate şansele posibile şi l-a tratat cu extremă 
îngăduinţă. Lot pare a fi exemplul de şansă infinită, dar mereu neonorată, el 
înşelînd orice aşteptare a lui Avraam. În cele din urmă, nu numai că din 
neamul său nu rezultă nimic demn de reţinut, dar urmaşii săi vor apărea dintr-
un act teribil şi repetat, întrucît comite incest (de două ori, dar, chipurile, fără 
ştiinţă, căci era într-o avansată stare de ebrietate). Cu toate acestea, el este 
tratat cu toleranţă maximă, atît de către autorii textului sacru, cît şi de către 
majoritatea copleşitoare a exegeţilor şi comentatorilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

84 

Chiar dacă textul ebraic nu deschide calea unor subînţelegeri, unele 
texte încearcă să-l ducă pe acesta pînă la ultimele consecinţe. Textul 
grecesc traduce secvenţa respectivă prin: Deu~te ouj~n, katasofiswvmeqa 
aujtouV", şi este aproape imposibil de spus dacă diferitele completări şi 
modulări pleacă de aici, deşi verbul utilizat în Septuaginta, 
katasofivzomai ‘a înşela printr-un discurs sofistic, prin viclenie’, diferă 
profund de cel din Vulgata, spre exemplu: „venite sapienter 
opprimamus eum (...)”. Ceea ce rămîne comun acestor traduceri (cu 
excepţia celei din Segond şi din K.J.) este tendinţa de a face – în mod 
explicit, dar în grade diferite – din cuvintele faraonului un discurs 
duşmănos la adresa poporului israelit. 

b) În acelaşi sens trebuie luată şi omisiunea unui verset în care 
însuşi Yahweh se pronunţă fără echivoc: „Rursumque ait Dominus ad 
Moysen: Cerno quod populus iste durae cervicis sit” (Ex., 32, 9), 
secvenţa încă mult mai accentuată în textul ebraic: עַם־קְשׁה־ע◌רֶׁף הוּא׃ 
 ceea ce s-ar reda prin: ‘şi ,וַיּ◌אׁמֶר יהְו◌ָׁ◌ה אֶל־משׁה רָאִיתִי אֶת־הָעָם הַוֶּה וְהִנּהֵ
mai spuse Eternul către Moise: m-am uitat cu atenţie la acest popor şi, 
iată, am constatat că este un popor îndărătnic’. Versetul lipseşte cu 
desăvîrşire din majoritatea ediţiilor Septuagintei. Totuşi, unele prezintă: 
KaiV ei\pe kuvrio" pro" Mou>sh~n, levgwn:  JEwvraka toVn laoVn tou~ton 
kaiV ijdouV laoV" sklhrotrachlov" ejsti. 

III.2.2. Intervenţii determinate de factorul lingvistic. În alte 
cazuri, intervenţiile vizează ajustări de natură strict lingvistică. După 
cum este firesc, textul ebraic conţine nenumărate cazuri în care se 
utilizează expresii idiomatice caracteristice limbii ebraice. Multe dintre 
acestea sînt preluate în diferitele traduceri, nu doar atunci cînd 
respectivele limbi permit cu uşurinţă acest lucru, ci şi atunci cînd calcul 
este dificil de operat. Septuaginta nu face excepţie de la această 
practică, acest text conţinînd destul de multe calcuri, provenite din mai 
multe clase de situaţii. 

Pe de altă parte, fiind un text adresat cititorilor care nu (mai) 
cunoşteau ebraica, traducătorii s-au ferit de la a calchia în situaţiile în 
care cititorul grec ar fi fost pîndit de înţelegerea distorsionată sau chiar 
complet greşită a textului. Pentru astfel de situaţii, ei caută şi găsesc 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Sursele prime 
 

 

85

felurite soluţii de echivalare, desigur, de fiecare dată încercînd să nu 
încalce principiul inteligibilităţii textului şi pe cel al orientării cititorului 
pe calea asumată de traducerea grecească. 

III.2.2.1. Într-un moment al primei întîlniri dintre Iosif şi fraţii săi, 
acesta se face a-i acuza: „ut videatis infirmiora terrae venistis” (Gen., 
42, 9). Textul grecesc a ales o altă modalitate de a reda acest conţinut: 
katanoh~sai taV ijvcnh th~" cwvra" hJvkate, unde taV ijvcnh avea sensul 
contextual ‘drumurile secrete, căile de acces ascunse’. Ambele tipuri de 
soluţii sînt căi de a rezolva, pentru receptorul textului, problema pusă 
de textul ebraic, care se exprimă metaforic: לִרְאֽוֹת אֶת־עֶרְוַתֽ  הָאָרִֶץ, adică: 
„spre a vedea goliciunea ţării (cu sensul ‘punctele slabe’)”. Textul latin 
echivalează acel conţinut eliberîndu-se de constrîngerea metaforei 
idiomatice. Este ceee ce, mai direct, se întîlneşte în B.Jer., unde se 
spune „points faibles”. Mai aproape de textul ebraic este textul lui 
Luther, care vorbeşte despre „wo das land offen ist”. Nu surprinde 
textul englez care, ca de obicei, încearcă să imite textul ebraic – chiar 
dincolo de limitele posibilităţilor limbii engleze –: „to see the 
nakedness of the land”. 

Cum se vede, diferă calea textului grecesc, aceea a utilizării unui 
termen polisemantic care, în cele din urmă, duce cititorul grec către 
înţelegerea acceptabilă a textului. Într-un sens şi într-o oarecare măsură, 
avem a face cu înlocuirea unei expresii idiomatice cu o alta. În toate 
celelalte situaţii, textul ebraic rămîne baza în jurul căruia şi în funcţie 
de care traducătorii îşi construiesc soluţiile. 

III.2.2.2. O traducere precum: „dară cum să mă asculte Faraon, 
mai tare cîndu-s cu usne netăiate împregiur?” (PO, Ex., 6, 12), redînd 
magh.: „(...) Fökeppen holott környülmetelkedetlen aiackal vagyoc”, 
foarte probabil, a putut genera neînţelegere (la bază fiind încercarea 
traducătorului de a reda întocmai sintagma şi metafora). În BB, 
segmentul este redat prin: „şi cum mă va asculta farao? Şi eu fără 
cuvînt sînt” (lucru care se datorează urmării textului grecesc, ejgwV deV 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

86 

ajvlogov" eijmi, acesta fiind cel care descifrează înţelesul echivalînd 
sintagma printr-o construcţie inteligibilă cititorului)58. 

Ceea ce era de redat, (...) וַאְנַ׳ִ עְרַַל שׂפָתָים׃, apare cu fidelitate în 
Vulgata: „incircumcisus sim labiis”, constituind o sintagmă metaforică 
caracteristică spiritualităţii iudaice, şi pe care diferitele versiuni o redau 
cu rigoare formală sau liber: „how then shall Pharaoh hear me, who am 
of uncircumcised lips?” (K.J.), „wie sollte denn der Pharao auf mich 
hören! Dazu bin ich ungeschickt zum Reden” (B.germ.), „comment 
m’écouterait-il, moi qui n’as pas la parole facile?” (B.Jer., Segond). 
Precum sub Ex., 6, 30 (în Septuaginta, 7, 2), unde situaţia se prezintă la 
fel, apărînd: ejgwV ijscnovfwnov" eijmi, textul grecesc optează pentru 
renunţarea la formula idiomatică şi descifrarea ei pentru public, adică 
renunţă la fidelitatea formală şi traduce prin echivalarea dinamică, 
printr-o formulă mai transparentă, presupusă a fi universal-inteligibilă. 

 

                                         
58 Situaţia se va schimba peste cîteva sute de ani, cînd sintagma va deveni 

cunoscută. Vezi, de pildă, FA, 7, 51. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:35:44 UTC)
BDD-B3-05 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

