
 

Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română* 

Dosoftei, mitropolitul Moldovei (1624-1693), este una dintre figurile cele mai 
cunoscute din epoca veche a culturii române; cărţile sale au făcut obiectul a 
numeroase studii şi ediţii critice. Singura tipăritură a lui Dosoftei care nu a fost 
încă cercetată integral este Parimiile preste an (Iaşi, 1683). Discuţiile anterioare 
asupra Parimiarului au avut în vedere mai ales versurile originale (incluse de N. 
A. Ursu în primul volum al ediţiei Opere), prorocirea Sibilei Eritreea (a cărei 
prezenţă într-o tipăritură cu caracter religios din secolul al XVII-lea românesc 
constituie un fapt inedit; de asemenea, textul este inclus în ediţia Opere) sau 
fragmente ale pericopelor biblice, reproduse şi discutate de N. A. Ursu în 
încercarea de a argumenta paternitatea lui Dosoftei asupra reviziei traducerii 
Vechiului Testament efectuate de către Nicolae Milescu şi caracterul substanţial 
al intervenţiei revizorului în text.1 Fragmentele de tâlcuri care însoţesc 
traducerile canoanelor au fost luate în discuţie de Eugen Munteanu2, interesat de 
nivelul lexical al textului şi de efectele principiului literalităţii asupra textului 
tradus. În capitolele dedicate lui Dosoftei din lucrările de istorie a literaturii 
române vechi, interesul cercetătorilor se îndreaptă mai ales asupra Psaltirii în 
versuri, considerată punct culminant al eforturilor creatoare ale mitropolitului, 
asupra versurilor originale sau asupra celor patru volume hagiografice, în timp 
ce textul Parimiarului este, de regulă, doar menţionat. Deşi lui Dosoftei i se 
recunoaşte meritul unei constante inovaţii la nivelul lexicului, în Dicţionarul 
limbii române vocabularul Parimiarului este implicat doar indirect, prin inter-
mediul studiilor şi al crestomaţiilor. De asemenea, în lucrările de istorie a limbii 
române literare Dosoftei este reprezentat mai ales prin textele psaltirilor, prin 
Viaţa şi petreacerea svinţilor sau prin studiul realizat de D. Puşchilă asupra 
Molitvenicului.  

Cercetarea integrală a Parimiarului ne-a arătat că ne aflăm în faţa unei 
lucrări inedite în cultura română, fascinantă prin compoziţie şi inventivitate şi 
care conturează imaginea aparte a unui mitropolit cu o largă viziune culturală, cu 

                                             
* Această lucrare a fost realizată în cadrul proiectului  „Reţea transnaţională de 

management integrat al cercetării postdoctorale în domeniul Comunicarea ştiinţei. 
Construcţie instituţională (şcoală postdoctorală) şi program de burse (CommScie)” – 
POSDRU/89/1.5/S/63663, finanţat prin Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea 
Resurselor Umane 2007-2013. 

1 N. A. Ursu, Note şi variante, în Dosoftei, Opere, vol. I. Versuri.!
2 În Studii de lexicologie biblică, discuţie reluată în Lexicologie biblică românească. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 10

lecturi diverse şi cunoştinţe lingvistice bogate. Caracterul inedit al textului 
provine şi din faptul că este singura carte tipărită în limba română aparţinând 
acestui gen liturgic, pe care Dosoftei îl împrumută din cultura slavonă sau din 
cea bizantină şi pe care îl completează cu texte diverse, rod al lecturilor sale; este 
o carte cu un destin aparte în tradiţia religioasă şi în cea culturală, în general. De 
aceea, studiul său a ridicat o serie de probleme şi de întrebări specifice. 

1. Din istoria unei vechi cărţi de lectură: prophetologion 

1.1. Tradiţia bizantină 

Termenul prophetologion denumeşte o culegere de pericope din Vechiul 
Testament destinate lecturii în biserică în tinpul slujbei vecerniei. Denumirea 
indică rolul important pe care îl aveau, în economia cărţii, textele profeţilor; 
conţinutul său, însă, nu se limita la acestea, ci cuprindea largi fragmente din 
Geneză şi Exod sau fragmente mai scurte din celelalte cărţi veterotestamentare şi 
câteva din epistole. Spre deosebire de alte lecţionare, acestei culegeri i s-a 
acordat puţină atenţie; studiile consacrate ei sunt puţine şi destul de recente.3 
Dintre acestea, cele mai  importante le aparţin lui Carsten Høeg şi Günther 
Zuntz, care au iniţiat alcătuirea unei ediţii critice a prophetologionului, pornind 
de la 71 dintre manuscrisele bizantine păstrate.4 

Una dintre controversele referitoare la prophetologion priveşte momentul 
alcătuirii acestei cărţi de lectură; după autorii amintiţi mai sus, ea apare în 
secolul al VIII-lea, iar geneza sa este legată de reformele liturgice de la 
Constantinopol şi de încercarea de uniformizare a practicii liturgice:  

At a given moment, probably somewhere during the eighth century a 
comparatively fixed type of Prophetologion was created at one given place 
which... cannot but be Constantinople. This reform seems to fit in with the 
general aspects of the end of the eighth century, characterized as it is by the latest 
phase of the iconoclastic quarrels and the strong and concentrated tendency 
towards orthodox uniformity which follwed.5  

                                             
3 Această realitate este consemnată şi de Høeg şi Zuntz, Remarks, p. 198, nota 24; cf. şi 

J. Miller, The Prophetologion, p. 63, care remarcă faptul că nu a fost întreprinsă o 
cercetare a tradiţiei acestei cărţi de cult în alte traduceri în afară de cea slavonă.  

4 Este vorba despre ediţia Carsten Høeg/Günther Zuntz, Prophetologium, Fasc. I-VI, 
Hauniae, 1939-1970; Gudrun Engberg, Prophetologium: Pars altera: Lectiones anni 
immobilis, Fasc. I-II, Hauniae, 1980-1981. 

5 Høeg şi Zuntz, Remarks, p. 221.  

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 11

Pe de altă parte, G. Engberg consideră că tradiţia prophetologionului 
bizantin este mult mai veche, chiar dinaintea secolului al IV-lea6; după A. 
Alexeev, există o strânsă legătură între acest tip de lecţionar şi Lecţionarul de la 
Ierusalim, demonstrată de prezenţa, în prophetologion, a pericopelor din Noul 
Testament în săptămâna dinaintea Paştelui. Aceiaşi specialişti arată că 
lecţionarul veterotestamentar, alături de celelalte cărţi de lectură, constituia 
modalitatea prin care omul comun, căruia accesul la Septuaginta îi era imposibil, 
lua contact cu textele Sfintei Scripturi; din acest punct de vedere putem înţelege 
afirmaţia lui G. Engberg: tradiţia prophetologionului a fost mai întâi una orală, 
pentru ca mai apoi, probabil în secolul al VIII-lea, ea să fie consemnată în scris 
prin alcătuirea  acestui lecţionar (şi, apoi, difuzarea lui prin copiere). Ideea pusă 
în evidenţă de cercetători este existenţa unei tradiţii a acestei cărţi de cult, 
paralelă cu cea a textului biblic. De fapt, J. Miller consideră că prophetologionul 
reprezintă o componentă a complexului tradiţiei bizantine veterotestamentare, 
care nu se limita la un corpus de texte, ci includea şi iconografia sau textele 
destinate lecturii, mai familiare omului obişnuit decât textul întreg al Vechiului 
Testament:  

... the Prophetologion, along with the larger Old Testament canon, was a 
component part of a larger complex of tradition representing the venerable 
heritage the Byzantines saw as a devolving upon themselves. The textual token of 
that heritage was the Old Testament, with the more familiar literary expression of 
it being those portions included in the Prophetologion.7 

S-au păstrat aproximativ 1608 de manuscrise bizantine ale acestei cărţi de 
lectură, număr destul de mic în comparaţie cu numărul lecţionarelor conservate 
până în zilele noastre ce cuprind fragmente ale Noului Testament. Carsten Høeg 
şi Günther Zuntz pun această situaţie pe seama faptului că pericopele biblice 
veterotestamentare destinate lecturii în biserică în timpul vecerniei au fost 
incluse, cu timpul, în alte cărţi de cult (triod, penticostar, minei). Ceea ce 
remarcă specialiştii care le-au cercetat este caracterul lor uniform, atât la nivelul 
structurii (alegerea pericopelor, distribuţia lor aproape identică de-a lungul 
anului), cât şi la nivelul conţinutului (existenţa unor formule, aceleaşi, care nu 
apar în Septuaginta; uniformitatea indicaţiilor tipiconale; faptul că atunci când 

                                             
6 Apud J. Miller, The Prophetologion, p. 62. 
7 Ibidem, p. 75. Putem adăuga chiar faptul că ideea conform căreia prophetologionul 

reprezintă un înlocuitor al Vechiului Testament pentru omul de rând este argumentată 
de numărul mare al pericopelor veterotestamentare pe care acesta le conţine; F. 
Thomson, The Slavonic translation of the Old Testament, p. 633, estimează că 
prophetologionul conţine cam o treime din întregul text veterotestamentar. 

8 După alţi autori, numărul acestora se ridică la 174; cf. Anatoly A. Alexeev, The Old 
Testament, p. 93; J. Miller, The Prophetologion, p. 62. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 12

aceeaşi pericopă este citată în două părţi diferite ale cărţii, de multe ori se 
înregistrează diferenţe între apariţiile ei). Acest caracter uniform trimite la ideea 
că la baza prophetologionului bizantin au stat câteva copii, alese cu grijă, din 
aceeaşi revizie a textului Vechiului Testament. O altă explicaţie a uniformităţii 
este presiunea permanentă exercitată de centrul constantinopolitan. Pe de altă 
parte, acest lecţionar trebuia să conserve anumite lecturi care credincioşilor le 
erau deja familiare din tradiţia orală, chiar dacă ele difereau de versiunea textului 
biblic aflat în circulaţie în perioada respectivă.9 Caracterul uniform al 
manuscriselor păstrate (acestea datează din secolele al IX-lea – al XVI-lea) a 
condus la concluzia că ele constituie copii şi revizii care au avut la bază o 
versiune unică a prophetologionului, din secolul al VIII-lea. Anatoly Alexeev 
integrează acest tip de carte bizantină de lectură într-un cadru mai larg, al 
lecţionarelor medievale din Georgia, Armenia, Spania şi Franţa, care ar proveni 
dintr-un arhetip de la Ierusalim şi care sunt foarte asemănătoare ca structură cu 
cel bizantin.10 

Secolul al XVI-lea marchează sfârşitul tradiţiei prophetologionului; 
copierea sa, restrânsă începând cu secolul al XII-lea, încetează acum, întrucât 
conţinutul său a fost transferat în triod, minei, penticostar. Se cunoaşte o singură 
ediţie bizantină tipărită, la Veneţia, la sfârşitul secolului al XVI-lea (1595-1596), 
care cuprinde, alături de lecturi din Noul Testament, lecturile din Vechiul 
Testament pentru Crăciun, Botez şi Paşte11 (aşadar, conţinutul său corespunde 
doar parţial unui prophetologion; de aceea, cercetările  asupra acestui tip de 
lecţionar pornesc de la tradiţia manuscrisă). 

Conţinutul prophetologionului, aşa cum este el reflectat de manuscrisele 
bizantine păstrate, este structurat în două părţi: prima, cea mai întinsă, conţine 
pericopele veterotestamentare din timpul Postului Mare destinate lecturii din 
timpul slujbelor de la ceasul 6 (o pericopă) şi de seară (două pericope) din 
primele patru zile ale săptămânii, la care se adaugă, în unele manuscrise, lecturi 
pentru ajunul Naşterii şi pentru cel al Botezului; a doua parte, mult mai 
restrânsă, conţine parimiile destinate lecturii la sărbătorile fixe ale anului (câte 3 
pentru fiecare dată).12 Pericopele din perioada sărbătorilor cu dată mobilă 
prezintă continuitate de la o zi la alta; cele destinate sărbătorilor fixe sunt 
ordonate tematic, conform nevoilor cultului. Pe lângă fragmentele vetero–

                                             
9 Cf. Carsten Høeg şi Günther Zuntz, Remarks, p. 198-223. 
10 A. Alexeev, The Old Testament Lections in Orthodox Worship, p. 108. 
11 Cf. Carsten Høeg şi Günther Zuntz, Remarks, p. 190; J. Miller, The Prophetologion, p. 64. 
12 Această structură a manuscriselor bizantine, prezentată de Carsten Høeg şi Günther 

Zuntz, Remarks, p. 189, rezultă şi din ediţia critică publicată de aceştia. Alţi autori 
menţionează şi lecturi destinate celor trei săptămâni dinaintea Postului Paştelui, cf. A. 
Alexeev, The Old Testament Lections in Orthodox Worship, p. 94. 

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 13

testamentare propriu–zise, textul conţine şi indicaţii referitoare la tipul slujbei în 
cadrul căreia sunt citite sau la imnul care precedă lectura. 

1.2. Tradiţia slavonă: parimejnik 
Specialiştii sunt de acord în a afirma că traducerea prophetologionului în limba 
slavonă (parimejnik13) le-a aparţinut lui Chiril şi Metodiu (sau doar unuia dintre 
ei), doar că manuscrisele păstrate până astăzi conţin un text care a fost supus 
unor revizii succesive, astfel încât nu se poate vorbi de o tradiţie 
chirilo-metodiană a acestei cărţi de cult.14 Raportul cronologic dintre textul 
biblic integral şi parimiar (versiunea sa slavonă) este invers faţă de situaţia din 
contextul bizantin: aici, limbajul şi vocabularul culegerii de pericope sunt mai 
vechi decât cele ale tradiţiei biblice, evoluţia a fost de la parimiar la textul 
veterotestamentar (de altfel, parimiarul a fost utilizat în alcătuirea uneia dintre 
primele versiuni complete ale Bibliei în slavonă de către arhiepiscopul Ghenadie 
de Novgorod, în secolul al XV-lea15). Acest fapt explică numărul mare de 
grecisme din unele manuscrise ale parimiarului, iar comparaţia între versiuni a 
arătat că tendinţa revizorilor din diverse epoci a fost de a le înlocui cu termeni 
slavoni. Cele mai vechi manuscrise păstrate din tradiţia slavonă datează din 
secolele al XII-lea – al XIII-lea (parimiarul Grigorovich); începând cu secolul al 
XIV-lea la slavii de sud şi cu secolul al XVI-lea la cei de est, parimiarul a încetat 
să mai fie copiat, din aceleaşi motive ca şi în tradiţia bizantină: conţinutul său a 
fost introdus în alte cărţi de cult. Nu se cunoaşte nici o versiune slavonă tipărită 
a parimiarului; abia în 1894 a apărut, la Sankt Petersburg, o ediţie 
comemorativă: Parimijnik: siest’ sobranie Parimii na vse leto şi a fost iniţiată 
publicarea, în mai multe volume, a unei ediţii după codicele Grigorovich: 
Grigorovichev parimejnik: v slichenii s drugimii parimeinikami (Moscova, 
1894-1904).16 Parimiarul este utilizat şi astăzi în unele biserici ortodoxe, ca, de 
exemplu, în biserica din Bulgaria sau din Serbia. 

1.3. Există o tradiţie românească a parimiarului? 
Existenţa unei tradiţii a unui text într-o anumită cultură presupune o întreagă 
mişcare concentrată în jurul acestuia, constând din traduceri şi revizii 

                                             
13 Am preluat termenul şi transcrierea sa de la specialiştii care s-au ocupat de acest 

subiect; acest termen apare şi sub formele parimijnik, paremejnik. Termenul 
prophetologion este caracteristic tradiţiei bizantine, în timp ce în tradiţia slavonă a fost 
consacrată denumirea parimejnik, cf. A. Alexeev, p. 93. 

14 F. Thomson, The Slavonic translation of the Old Testament, p. 723. 
15 Cf. A. Alberti, Il Codice Uspenskij, p. 17; F. Thomson, The Old Testament Lections in 

Orthodox Worship, p. 728. 
16 Cf. J. Miller, The Prophetologion, p. 64. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 14

succesive, preluări integrale sau fragmentare, curente de opinii, toate acestea 
constituind semne ale unui proces evolutiv şi conturarea unei istorii a 
textului. După cum am văzut, există o destul de bogată tradiţie a culegerii 
pericopelor veterotestamentare bizantine, tradiţie concretizată într-un număr 
relativ mare de manuscrise care constituie o reţea, în sensul că poartă semne ale 
unei versiuni originale comune, care a fost supusă apoi modificărilor prin copieri 
şi revizii succesive, pe parcursul câtorva secole (al VIII-lea – al XVI-lea), fără ca 
aceste modificări să anuleze semnele care demonstrează filiaţia dintre versiuni. 
În cultura slavonă se poate vorbi, de asemenea, de o tradiţie a parimiarului, 
iniţiată printr-o traducere din greacă efectuată în secolul al IX-lea, supusă şi 
aceasta, de-a lungul câtorva secole, copierii şi reviziilor. Pe teren românesc, 
lucrurile sunt diferite. 

La Biblioteca Academiei Române din Bucureşti se păstrează câteva 
manuscrise ale parimiarului; ele au fost descrise de G. Ştrempel în Catalogul 
manuscriselor româneşti, vol. I-IV. Unele dintre acestea sunt descrise de Vasile 
Oltean, Primul parimiar românesc, vol. I, p. 43-44: ms. 1650 BAR, de la 
începutul secolului al XVIII-lea, copiat de către Teofil, stareţul mănăstirii Cheia 
din Rucăr; ms. 1317 BAR, un miscelaneu din 1727, copiat la Râmnic, care, 
printre alte texte, conţine şi 105 file de „parimii preluate din minee” şi 6 file cu 
„parimii preluate din Penticostar”17; ms. 1155 BAR, cu parimiile aferente primei 
zile a anului bisericesc, 1 septembrie, datând din perioada 1780-180618 (5 file cu 
parimii); ms. 1576 BAR, moldovenesc, de la sfârşitul secolului al XVIII-lea, 
care conţine aproximativ 50 de pagini de lecturi (este vorba despre parimii ale 
perioadei dinaintea Paştelui, de miercuri, săptămâna dinaintea postului, până 
vineri, săptămâna a cincea din post).  
                                             
17 Această informaţie legată de sursele textelor copiate în ms. 1317 trebuie privită cu 

circumspecţie; aşa cum face în tot studiul introductiv la ediţia manuscrisului pe care îl 
prezintă drept „primul parimiar românesc”, V. Oltean omite menţionarea exactă a 
surselor (v. şi recenzia acestei ediţii, în revista „Biblicum Jassyense”, an I, 2010, p. 
163-168); în acest caz, ceea ce autorul numeşte „parimii preluate din minee” ar putea 
însemna „parimii la sărbătorile fixe”, iar cele despre care spune că sunt preluate din 
penticostar s-ar referi la parimii din perioada penticostarului, dintre Paşte şi Duminica 
tuturor sfinţilor. De altfel, G. Ştrempel, în descrierea acestui manuscris, nu vorbeşte 
despre „preluarea” parimiilor, ci foloseşte termenul penticostar pentru a indica 
perioada căreia acestea le corespund. De fapt, informaţia potrivit căreia acest 
manuscris ar cuprinde parimiile perioadei penticostarului este eronată; am identificat 
acolo, pe lângă pericopele de la sărbătorile fixe din timpul anului, amintite de V. 
Oltean, începând cu fila 133r (în numerotarea bibliotecii, 1 în numerotarea originală) 
parimiile perioadei triodului, începând cu miercurea din săptămâna dinaintea Paştelui 
(aşa cum arată, de altfel, şi notaţia copistului, de la fila 291v).  

18 La pagina 178v a acestui manuscris am găsit menţionat anul 1799, ceea ce restrânge 
perioada în care poate fi plasată alcătuirea sau copierea sa. 

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 15

La aceste menţiuni ale lui Vasile Oltean adăugăm încă două manuscrise 
ale parimiarului, semnalate tot de G. Ştrempel. Ms. 5025 BAR, de la sfârşitul 
secolului al XVII-lea (cf. G. Ştrempel IV, p. 180), are 223 de file care cuprind 
parimii începând cu cele ale triodului, cu indicaţii tipiconale scrise cu cerneală 
roşie şi note marginale care conţin completări sau alte lecţiuni, inclusiv în limba 
latină; acest manuscris nu este un miscelaneu, ci un parimiar întreg. Ms. 5049 
BAR, din prima jumătate a secolului al XVIII-lea, este alcătuit din 119 file care 
conţin doar parimii, începând cu cele ale sărbătorilor fixe (primele parimii sunt 
cele de la 8 septembrie, dar câteva file de la început lipsesc), până la cele din 21 
noiembrie, după care se trece la parimiile Postului Mare (până la lunea dinaintea 
Paştelui). Indicaţiile tipiconale sunt în slavonă. Lipsa primelor file implică şi 
lipsa indicaţiilor privind locul alcătuirii sau al copierii, însă unele particularităţi 
lingvistice (dz, ğ, păstrarea grupului sv în svinţiia, s, z duri) indică provenienţa sa 
moldovenească (localizare pe care o indică şi primele însemnări ale posesorilor).  

Pe lângă acestea, trebuie menţionat şi manuscrisul care pare să aibă cea 
mai mare vechime, singurul anterior, probabil, textului lui Dosoftei: este vorba 
despre manuscrisul nr. 36 din fondul de Carte veche al Muzeului Bisericii 
„Sfântul Nicolae” din Şcheii Braşovului. Acesta conţine 67 de file scrise de trei 
copişti în aceeaşi perioadă, care cuprind parimiile Postului Mare, de la miercurea 
primei săptămâni a postului până la slujba din Sâmbăta Mare. A fost studiat de 
pr. prof. dr. Vasile Oltean, directorul Muzeului menţionat mai sus, ca subiect al 
tezei de doctorat, expus apoi în lucrarea Primul parimiar românesc (Iaşi, 2005). 

Dincolo de meritul de a fi scos la lumină şi de a fi pus în circulaţie un text 
din perioada veche a culturii române, ediţia alcătuită de V. Oltean cunoaşte 
foarte multe minusuri. Unul dintre acestea, cel mai important, constă în lipsa 
argumentelor care să susţină ideile prezentate; în datarea textului, de exemplu, 
autorul ediţiei lansează mai multe informaţii pe care le prezintă drept 
incontestabile, fără a-şi preciza sursele, de tipul: „Apelând la filigranul hârtiei, 
după mai multe investigaţii, la care am primit concursul cercetătorului braşovean 
Gernot Nusbacher, aflăm că hârtia poartă sporadic filigran pentru anul 1569, 
conform atlasului de hârtie lituaniană” (p. 14), fără alte indicaţii bibliografice; 
„Colaţionând textul manuscrisului cu texte similare coresiene am constatat 
coincidenţa aproape perfectă, ceea ce ne-a permis cu uşurinţă să apreciem textul 
pentru perioada coresiană” (p. 15), fără precizarea acestor particularităţi 
lingvistice care au condus la o asemenea concluzie. Poate că precaritatea 
argumentelor au făcut ca această ediţie să treacă aproape neobservată. 

Singurul parimiar tipărit în limba română este cel al lui Dosoftei; nici una 
dintre sursele consultate nu menţionează altul, situaţie firească dacă, pe de o 
parte, ne raportăm la stările de lucruri din tradiţiile bizantină şi slavonă (unde 
lipsesc, de asemenea, versiunile tipărite sau acestea sunt foarte rare sau 
fragmentare) şi dacă, pe de altă parte, avem în vedere faptul, menţionat mai sus, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 16

că pericopele veterotestamentare destinate lecturii în biserică sunt incluse, încă 
dinaintea secolului al XVI-lea, în triod, minei şi penticostar. În cazul lui 
Dosoftei, traducerea parimiarului se înscrie, în mod firesc, în actul traducerii 
cărţilor de cult în limba română pe care mitropolitul îl practică sub forma unui 
program coerent şi consistent prin traducerea psaltirii, a liturghierului, a 
molitvenicului şi prin iniţierea traducerii unui octoih.  

Versiunile manuscrise româneşti (alcătuite, aşadar, la nu mai mult de 
jumătate de secol de la apariţia Parimiilor preste an) nu reproduc traducerea 
mitropolitului moldovean. Această concluzie ne face să afirmăm că nu se poate 
vorbi despre o tradiţie românească a parimiarului, ci despre un număr (mic) de 
traduceri independente.  

Exemplarul Parimiilor preste an aflat la Biblioteca Academiei Române 
din Bucureşti, la cota CRV 79, inv. 361, este prezentat în Bibliografia româ-
nească veche, tomul I, p. 263-269; el a constituit şi textul suport pentru ediţia de 
faţă. Este un volum in 4o legat în piele, cu chenar şi ornamente florale în interior, 
cu închizători din metal. Foaia de titlu prezintă imagini care ilustrează Patimile 
şi Cina cea de taină (în susul şi în josul paginii) şi portretele Sfântului Vasile cel 
Mare şi al Sfântului Ioan, identice cu cele de pe pagina de titlu a Liturghierului 
din 1679. Aceste imagini încadrează titlul: Parimiile preste an, tipărite cu 
porunca măriii sale prealuminatului întru Iisus Hristos Ioan Dúca Voevóda, cu 
mila lui Dumnădzău Domn Ţărîi Moldovei şi Ucraínei, cu posluşaniia smeritului 
Dosoftéi Mitropolitul, în tiparniţa ţărîi, ce ne-au dăruit svinţia sa părintele 
nostru fericit Ioachim, patriarhul de slăvita patrierşiia a Móscului, milostivul 
Dumnădzău să-l blagoslovască. Vßl™t 7191, m™c∫ octovrie, 7 dn ´. Cartea este 
alcătuită din 7 file nenumerotate + 38 + 139 + 5619 numerotate cu mici greşeli: 
fila 102 din paginaţia a treia nu este numerotată, probabil dintr-o scăpare a 
tipografului, iar următoarea este numerotată cu 103; tot în paginaţia a treia, fila 
119 este urmată de 110, după care este 120 (în cazul acesta, am notat fila 
numerotată greşit prin 110a); în paginaţia a patra, fila 8 este urmată de una 
numerotată tot cu 8 (8a, în ediţia noastră), apoi de 9; fila 11 este urmată de fila 
13, iar în loc de 45 este tipărit numărul 46. Fiecare pagină conţine aproximativ 
26 de rânduri. Slovele sunt aceleaşi cu care au fost tipărite Molitvenicul şi ediţia 
a doua din Liturghier, cele trimise de patriarhul Ioachim al Moscovei la 
rugămintea lui Dosoftei, în 1679. Pe partea albă din josul paginilor 1r–5r (în 
prima paginaţie) este scris de mână: [1r] Această svîntă carte [2r] ce să chiamă 
Parimiiar [3r] s-au legat cu cheltuiala [4r] părintelui Ilarion eg[umen] [5r] leat 
7201. 

                                             
19 În transcrierea Parimiarului, am numerotat fiecare dintre aceste paginaţii cu o cifră 

romană, urmată de cifra corespunzătoare filei, pentru a facilita orientarea în text. 

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 17

Un inventar al exemplarelor parimiarului lui Dosoftei a fost realizat de 
Nicolae Fuştei, cercetător la Institutul de Istorie, Stat şi Drept din cadrul 
Academiei de Ştiinţe a Republicii Moldova, care înregistrează 7 cărţi, dintre care 
5 în fondul de carte românească veche al Bibliotecii Academiei Române din 
Bucureşti20, unul aflat în biblioteca Bisericii „Sfântul Nicolae” din Româneşti, 
jud. Prahova, şi unul aflat la Biblioteca Naţională a Moldovei din Chişinău.21 
Vasile Oltean, în studiul introductiv la ediţia amintită, menţionează alte două 
exemplare aflate la Biblioteca Universităţii din Cluj, ambele incomplete. La 
acestea adăugăm un alt exemplar neînregistrat în lucrările consultate, aflat la 
Muzeul Literaturii Române din Iaşi, cu numărul de inventar 8014, de asemenea 
incomplet: lipsesc primele file, până la fila 10 din a doua paginaţie; după fila 2 
din a patra paginaţie (parimiile pentru 8 septembrie), textul tipărit lipseşte pe trei 
file, fiind completat de mână, probabil prin colaţionarea altui parimiar; de 
asemenea, paginile originale lipsesc de la parimiile pentru 5 decembrie până la 
sfârşit, fiind legate în locul lor pagini cu acelaşi scris ca cel din completarea 
anterioară, care datează din 176422, conţine particularităţi lingvistice moldo-
veneşti şi nu reproduce traducerea lui Dosoftei, ci o altă versiune. După notaţia 
pe care am reprodus-o în notă şi care anunţă sfârşitul parimiarului urmează, cu 
aceeaşi scriitură, un canon în slavonă dedicat Fecioarei Maria pentru care este 
indicată data de 1 octombrie, sărbătoarea Acoperământului Maicii Domnului 
(praznicul pocrovului, după cum i se spune într-o explicaţie preliminară), care 
constituie hramul bisericii din satul Culiceani, unde a fost completat parimiarul 
(acest canon, fireşte, nu se găseşte în Parimiarul lui Dosoftei). 

2. Structura şi conţinutul Parimiilor preste an 

2.1. Structura 

Parimiarul lui Dosoftei este alcătuit din două părţi, conform structurii 
tradiţionale a parimiarelor; la acestea se adaugă, în primele 4 file, poemul 

                                             
20 În Catalogul colectiv al cărţii vechi româneşti, ediţia online (www.cimec.ro), sunt 

înregistrate două exemplare, dintre care numai unul la Biblioteca Academiei Române 
din Bucureşti, cota CRV 79, inv. 361 (cel utilizat de noi, singurul, de altfel, din 
inventarul acestei biblioteci, în ciuda celor afirmate de N. Fuştei) şi al doilea la 
Biserica din Româneşti.  

21 Nicolae Fuştei, Cărţile mitropolitului Dosoftei păstrate în diferite colecţii din Europa, 
în „Tyragetia”, vol. II (XVII), nr. 2, 2008, p. 117-135. 

22 Această informaţie este consemnată la 101r, unde apare nota: „Svîrşit cu agiutoriul lui 
Dumnezău acest parimier pre 13 luni eu, Vasili diiacon, la let 7272, mesăţ octovri, 21 
dni. Acest parimeer l-am scris dumisale cuconului Vasilei, sin dumisale giupînului 
Niculai Holban.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 18

cronologic al domnilor Moldovei şi obişnuita închinare către voievod (în acel 
moment, Ioan Duca). Partea cea mai cuprinzătoare (f. I 5r – III 139v) cuprinde 
lecturile dedicate sărbătorilor cu dată variabilă; sunt cuprinse aici parimiile din 
miercurea şi vinerea dinaintea Postului Mare (I 5r – I 7v), parimiile Postului 
Mare şi Canonul Învierii (perioada triodului) (II 1r – III 69v)23, parimiile 
perioadei penticostarului, unde sunt incluse şi cântările de la sărbătoarea Înălţării 
şi de la cea a Cinzecimii, până la Duminica tuturor sfinţilor, urmate de Canonul 
de la Bunavestire (III 69v – III 139v). Partea a doua (IV 1r – IV 56v) conţine 
parimiile citite la vecernia sărbătorilor cu dată fixă, începând cu 1 septembrie 
(35 de date); pe lângă pericopele biblice, această parte cuprinde şi un imn 
închinat Fecioarei Maria (IV 16v – 18v), pe care Dosoftei îl integrează lecturilor 
de la sărbătoarea sfântului Andrei, la 30 noiembrie. Imnul la care ne referim este 
precedat de o scurtă notaţie a mitropolitului, importantă pentru că dezvăluie unul 
dintre procedeele specifice acestei lucrări, modificarea prin adăugire a structurii 
modelului şi, deci, libertatea pe care şi-o ia mitropolitul faţă de  textul pe care îl 
traduce: Dosoftei a găsit acest imn în altă sursă, care a indicat pentru el data de 
30 noiembrie; pentru că i-a plăcut foarte mult (vădzînd că-i prea frumos de rugă 
şi umilenie şi ispoveadanie), l-a inclus în Parimiar: Acest canon de rugă cătră 
svinţia sa Precista, vădzînd că-i prea frumos de rugă şi umilenie şi 
ispoveadanie, l-am tipărit. Aflatu-l-am că mearge naintea canoanelor a svîntului 
apostol Andrei, în 30 a lui noievrie (IV 16v). Acelaşi procedeu determină şi alte 
modificări ale conţinutului parimiarului prin adăugarea unor texte care nu sunt 
specifice acestui tip de lucrare: alte imnuri (Canonul la Înviere compus de 
Andrei Criteanul, Canonul la Înălţare, Canonul la Bunavestire) şi texte de factură 
laică (mitropolitul a simţit că acestea pot fi integrate în anumite contexte, unde 
au rolul de a sublinia ideile transmise de pericopele biblice): prorocirea Sibilei 
Eritreea, prelucrarea după Lactantius Firmianus, fragmentele din Lexiconul lui 
Suida. 

Aşadar, Dosoftei respectă p a r ţ i a l  structura unui prophetologion; 
pericopelor biblice pe care le găseşte în original el le adaugă alte texte, care au 
rolul de a sublinia şi de a completa sensul acestora. 

2.2. Conţinutul Parimiilor preste an; probleme specifice 
Versurile originale pe care le găsim în Parimiile preste an (este vorba, în afara 
Stihurilor la stemă, despre poemul cronologic al domnilor Moldovei, o cronică 
versificată, p. I 2r - 4v, şi despre versurile de închinare faţă de patriarhul Ioachim 

                                             
23 Cele patru paginaţii ale textului corespund parţial diviziunilor conţinutului: paginaţia I 

cuprinde parimiile pentru miercurea şi vinerea dinaintea Postului Paştelui (Săptămâna 
albă); paginaţiile II şi III cuprind pericopele la sărbătorile cu dată schimbătoare; 
paginaţia a IV-a cuprinde parimiile la sărbătorile cu dată fixă. 

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 19

al Moscovei, căruia Dosoftei îi mulţumeşte în acest mod pentru că i-a îndeplinit 
rugămintea, trimiţându-i cele necesare pentru o tipografie24, III 129v - 130r) au 
fost reproduse de N. A. Ursu în volumul Opere, p. 4, respectiv 372, care le 
însoţeşte şi de (în cazul poemului cronologic, ample) comentarii referitoare la 
conţinut şi la filiaţii. Nu considerăm necesar să reluăm aceste discuţii; ne vom 
ocupa, aşadar, de celelalte texte, cele traduse, care formează substanţa 
Parimiarului, urmărind în ce măsură Dosoftei a respectat structura şi conţinutul 
specifice acestui tip de text şi în ce constau inovaţiile sale în această privinţă.  

2.2.1. Fragmentele biblice 
Pericopele biblice conţinute de prophetologionul pe care l-au avut la bază 
parimiarele slavone au fost identificate, pe baza comparaţiei dintre trei 
manuscrise importante ale parimiarului slavon, de J. Thomson.25 Problemele 
specifice ridicate de Parimiarul de la Iaşi s-au concretizat în următoarele 
întrebări: reprezintă Parimiile preste an o alcătuire a mitropolitului după un 
model, având ca sursă a pericopelor textul biblic ca întreg (aşa cum presupune 
N. A. Ursu)? Sau Parimiarul (deci şi fragmentele biblice) a fost tradus după o 
sursă slavonă sau bizantină? 

Aceste întrebări au ca punct de plecare faptul că Dosoftei nu specifică 
sursa traducerii sau a alcătuirii sale; singurele menţiuni în acest sens privesc 
textele care în mod tradiţional nu fac parte din parimiar: Lactantius, Eusebiu de 
Cezareea, „svîntul Iosif” (III 78r; este vorba despre Iosif al Tesalonicului, care a 
compus unul dintre canoanele la Înălţare reproduse de Dosoftei), Ioan 
Damaschin (Sñ*g∑ I∑ána Damaskína ñvorê ∆nïê ‘creaţie a sfîntului Ioan 
Damaschin’, III 76v), Suida. Puţini specialişti care iau în discuţie această 
problemă; dintre ei, N. A. Ursu susţine că Dosoftei foloseşte traducerea 
Septuagintei efectuată de Nicolae Milescu şi revizuită chiar de mitropolit, iar 
Eugen Munteanu presupune că la baza Parimiarului lui Dosoftei stă un parimiar 
slavon26. 

Fragmentele biblice care apar în Parimii sunt următoarele (întrucât 
înformaţiile de mai jos au numai un caracter orientativ, raportarea s-a făcut la 
segmentarea textului din Biblia sinodală actuală27): 

din Geneză: 1, 1-13 (de două ori, în prima zi de luni din post, II 2r-3r, şi la 
26 decembrie, IV 26v-27r; 1,14-23; 1,24-2,2; 2,4-19; 2,20-3,20; 3,21-4,7; 4,8-15; 
4,16-26; 5,1-24; 5,32-6,8; 6,9-22; 7,1-5; 7,6-9; 7,11-8,3; 8,4-21; 8,21-9,7; 
9,8-17; 9,18-10,1; 10,32-11,9; 12,1-7; 13,12-18; 15,1-15; 17,1-14; 17, 15-19; 

                                             
24 Versurile sunt compuse în română, iar dedicaţia şi semnătura, în slavonă. 
25 The Slavonic translation of the Old Testament, p. 733-760. 
26 N. A. Ursu, Note şi variante; E. Munteanu, Lexicologie biblică, p. 177-178. 
27 De cele mai multe ori, Dosoftei nu indică versetul de început al pericopei; de altfel, 

acesta nu este indicat, în mod obişnuit, în parimiarele greceşti şi slavone. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 20

18,11-14; 18,20-33; 21, 1-8; 22,1-18 (de două ori, la III 13v-14v, vineri, a cincea 
săptămână a Postului Mare, şi la III 58r-59r, în Sâmbăta Mare); 27,1-41; 28, 
10-17; 31,3-16; 32,1-10; 43,26-31; 45,1-16; 46,1-6; 49,1-2, 8-12; 49,33-50,26;  

din Exod: 1,1-20; 2,5-10; 2,11-22; 3,1-8; 12,1-11; 13,20-15,19; 
15,22-16,1; 19,10-19; 24,12-18; 33,11-23 (de două ori); 34, 1, 4-6, 8; 40,1, 4-5, 
9, 16, 34-35;  

din Levitic: 26,3-20, 22-24; 
din Numeri: 11,16-17, 24-31; 24,5-9, 17-18;  
din Deuteronom: 1, 8-17; 4,1, 6-7, 9-15; 10, 14-18, 20-21;  
din Isus Navi: 3, 7-8, 15-17; 5,10-15; 
din Judecători: 6,11-24, 36-40; 13,2-9, 13, 17-18, 21; 
din Regi 3: 17,8-24 (de două ori); 18 (integral); 19,1-16; 
din Regi 4: 4,8-37;  
din 2 Paralipomena: 6,12, 14-21; 
din Iov: 1,1-12; 1,13-22; 2,1-10; 38,1-21; 42,1-5; 42,12-17;  
din Pildele lui Solomon: 1,1-20; 1,20-33; 2,1-22; 3,1-18 (repetat 3,11-18, 

ca parimie pentru 14 septembrie); 3,19-34; 3,34-4,22; 5,1-15; 5,15-6,2; 6,3-20; 
6,20-7,1; 8,1-21; 8,22-30; 8,32-9,11 (repetat 9,1-11, ca lectură la 15 august); 
9,12-20; 10,1-22; 10,31-11,12; 11,19-12,6; 12,8-22; 12,24-13,9; 13,19-14,6; 
14,15-26; 14,27-15,4; 15,7-19; 15,20-16,9; 16,17-17,17; 17,17-18,5; 19,16-25; 
21,3-21; 21,23-22,4; 23,15-24,5; 31,8-31;  

din Isaia: 1,1-20; 1,20-2,3; 2,3-11; 2,11-21; 3,1-14; 4,2-5,7; 5,7-16; 
5,16-25; 6,1-13; 7,1-14; 8,1-4; 8,9-10; 8,13-9,6; 9,7-10,4; 10,12-20; 11,10-13; 
11,16-12,2; 12,3-4; 13,2-13; 14,24-32; 25,1-9; 26,21-27,9; 28,14-22; 29,13,23; 
37,33-38,6; 40,18-31; 41,5-14; 42,5-16; 45,11-17; 48,17-49,4; 49,6-13; 40,4-11; 
52,13-54,1; 55,1; 55,2-3; 55,7-13; 58,1-11; 60,1-16 (repetat 60,11-16, ca lectură 
pentru 8 septembrie); 61,1-10; 61,10-62,5; 63,11-64,4; 65,8-16; 66,10-24;  

din Ieremia: 2,2-12; 11,18-12,6; 12,10; 12,14; 31,31-34;  
din Iezechiel: 1,1-21; 1,21-28; 2,3-3,3; 37,1-14;  
din Daniel: 3,1-23; 6,14-28; 7,2-14; în afară de acestea, la sărbătoarea 

Sfântului Daniel (14 decembrie) apar versetele 3-50 din Bel şi balaurul, inte-
grată în text în cartea lui Daniel (Dosoftei trimite la „glava 14”); aceasta apare la 
sfârşitul cărţii lui Daniel în OSTR., în timp ce Septuaginta o consideră carte 
separată. 

din Miheia: 4,6-7; 5,1-3;  
din Ioil: 2,12-26; 4,12-21;  
Iona: integral; 
din Sofonie: 3,8-15; 3,14-20;  
din Zaharia: 8,7-17; 8,19-23; 9,9-15; 11,10-13; 14,4-11;  
din Maleahi: 1,1-7, 12;  

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 21

din Înţelepciunea lui Solomon: 3, 1-7, 9; 4,1; 4,7-15; 4,16-5,15; 5,15-6,2; 
9,1-5, 10-11, 14;  

din Luca: 2,2-20;  
din Ioan: 19,25-27. 
din 1 Corinteni: 1,18-22; 5,6-8;  
din Evrei: 1,1-2,3; 
din 1 Petru: 1,1-2,6; 2,21-3,9; 4,1-11;  
din 1 Ioan: 3,21-4,6; 4,11-15; 4,20-5; 4,12-19 (repetate parţial; toate 

aceste pericope constituie lecturi la sărbătoarea Sfântului Ioan de la 26 
septembrie). 

După cum se poate observa din enumerarea de mai sus, principalul 
material al Parimiarului îl constituie fragmentele din cărţile profeţilor, mai ales 
din Isaia şi din Pildele lui Solomon, dar sunt cuprinse şi fragmente însemnate 
din Geneză şi Exod. Aşa cum s-a constatat pentru parimiarele bizantin şi slavon, 
în partea dedicată sărbătorilor mobile ale anului pericopele sunt lecturate în 
continuitate; cele trei pericope din fiecare seară a Postului Paştelui, de exemplu, 
sunt extrase din Isaia (pericopele de la ceasul VI), Geneză şi Pilde (parimiile de 
la slujba vecerniei).  

În legătură cu pericopele destinate sărbătorilor fixe, trebuie făcute mai 
multe observaţii. Prima ar fi că ele sunt grupate tematic; de exemplu, la 
sărbătoarea Sfântului Ioan (26 septembrie) sunt prevăzute 4 pericope din 1 Ioan 
şi două versete din Evanghelia lui Ioan, acestea urmate de un scurt comentariu 
care îi aparţine lui Dosoftei (aşa cum indică mărcile subiectivităţii din text: 
folosirea persoanei I la pronume şi la verbe; utilizarea verbului a părea) şi care îl 
identifică pe Ioan Evanghelistul cu ucenicul căruia i se adresează Isus, pentru a 
confirma veridicitatea versetelor evangheliei: Acesta iaste ucinicul care 
mărturiseaşte pentr-aceastea ş-au scris aceastea şi ştim că adevărată iaste 
mărturiia lui. Sînt, dară, şi alte multe cîte au făcut Iisus, carile, de s-ari scrie 
cîte una, nice însăş îm pare lumea c-ar încăpea aceale ce s-ari scrie cărţ (IV 6r–
6v). Tot în cadrul perioadei mineiului, unele dintre lecturi cuprind versete din 
capitole diferite ale aceleiaşi cărţi; de exemplu, una dintre lecturile de la 
sărbătoarea Naşterii Sfântului Ioan Botezătorul este alcătuită din Gen. 17,15-17, 
19; 18,13-14; 21,1-8.  

O observaţie a lui C. Høeg şi G. Zuntz28 (care au în vedere parimiarele 
bizantine), reluată de J. Thomson29 (de data aceasta cu referire la codicele 
Zacharijskij) arată că atunci când aceeaşi pericopă trebuie citită la două 
sărbători, în cadrul secţiunii mineiului, mai ales, în pasajul dedicat celei de-a 
doua se face trimitere la prima. Acest lucru este valabil şi pentru Parimiarul lui 

                                             
28 Remarks, p. 191. 
29 The Slavonic translation of the Old Testament, p. 622. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 22

Dosoftei, unde asemenea trimiteri se găsesc adesea: Dechevrie 12, a dentru svinţ 
părintele nostru Spiridon. Parămii caute-le la noievrie 13 (IV 22v); eventual 
sunt indicate primele cuvinte ale fragmentului: Avgust 29, la Tăiatul cinstitului 
cap a Svîntului Ioan, Botedzătoriul Domnului Hristos. Sara la vecernie. 
Prochimenul dzîlei i citenii trei. Din prorociia Isaíei citenie, glava 40. Aceastea 
grăiaşte Domnul: „Mîngîiaţ, mîngîiaţ pre oamenii miei”, dzîce Dumnădzău. 
Caută-o în 24 a lunii lui iiunie, la Născutul Svinţiii sale (IV 55r). 

Acest lucru nu este valabil atunci când acelaşi fragment biblic apare într-o 
zi din perioada triodului sau a penticostarului şi la una dintre sărbătorile fixe; în 
astfel de cazuri, pericopa este reluată, cu mici diferenţe faţă de prima lectură, 
procedeu caracteristic parimiarului în general.30 Vom exemplifica un astfel de 
caz. În slujba din sâmbăta dinaintea Paştelui, una dintre lecturi cuprinde 
fragmentul Is 60,1–16, în care se anunţă mântuirea Ierusalimului şi slava 
poporului lui Dumnezeu (III 49v–50v). Versetele 60,11–16 sunt reluate ca lectură 
pentru 8 septembrie (sărbătoarea Naşterii Sfintei Maria, care anunţă actul lui 
Dumnezeu de mântuire a poporului său). Cele două versiuni sună astfel31: 

 
Is. 
60 

Parimiile preste 
an, Sâmbăta 
Mare  
(III 50r–50v) 

Parimiile preste 
an, 8 septembrie 
(IV 3v–4r) 

 
MS. 45 

 
MS. 4389 

11. Şi 
deşchide-să-vor 
porţîle tale, 
Ierusalím, 
totdeauna, dzua 

Aceastea dzîce 
Domnul: 
„Deşchide-să-vor 
porţîle tale, 
Ierusalim, dzua şi 

Şi să vor 
dăşchide 
porţile tale 
pururea, dzua 
şi noaptea nu 

Şi porţile se 
vor dăşchide 
în toată 
vrêmea, zioa 
şi noaptea nu 

                                             
30 Cf. Høeg, Zuntz, Remarks, 204; F. Thomson, The Slavonic translation of the Old 

Testament, p. 722. 
31 Am alăturat fragmentelor din Parimiile preste an versetele corespunzătoare din cele 

două traduceri paralele ale Vechiului Testament din a doua jumătate a secolului al 
XVII-lea (cea efectuată de Nicolae Milescu, păstrată, într-o formă revizuită, în ms. 
rom. 45 de la Biblioteca Filialei Cluj a Academiei Române, şi cea a unui cărturar 
anonim, identificat de N. A. Ursu în persoana lui Daniil Panoneanul, păstrată în ms. 
rom. 4389 de la Biblioteca Academiei Române), printre altele, şi pentru că au originale 
diferite (grecesc în MS. 45 şi slavon în MS. 4389); am urmărit, astfel, să observăm 
dacă traducerea lui Dosoftei se apropie mai mult de una sau de alta dintre versiuni şi 
dacă eventualele asemănări ar putea da indicii despre originalul traducerii sale. În 
transcrierea versetelor din cele două manuscrise am respectat principiile transcrierii 
interpretative stabilite în cadrul proiectului „Monumenta linguae Dacoromanorum” din 
cadrul Departamentului Interdisciplinar Socio-Uman al Universităţii „Alexandru Ioan 
Cuza”, Iaşi, care se ocupă de editarea critică a acestor texte. 

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 23

şi noaptea, întru 
să bage în tine 
putearea limbilor 
şi împăraţîi lor 
aduş. 

noaptea, şi nu să 
vor închide, întru 
să aducă în tine 
putearea limbilor 
şi pre împăraţîi 
lor aduş. 

să vor închide, 
ca să să aducă 
cătră tine 
putêrea 
limbilor, şi 
împăraţii lor 
aducîndu-să. 

se vor 
închide, ca să 
se bage în tine 
putêrea 
limbilor şi 
împăraţii lor, 
fiind aduşi. 

12. Că limbile 
şi-mpăraţîi carii 
nu vor sluji ţie 
peri-vor, şi 
limbile cu pustie 
pustii-să-vor. 

Că, dară, limbile 
şi împăraţîi carii 
nu vor sluji ţie 
peri-vor, şi 
păgînii cu 
pustietate să vor 
pustii. 

Pentru că 
limbile şi 
împăraţii carii 
nu vor sluji ţie 
vor pieri, şi 
limbile cu 
pustie să vor 
pustii. 

Că limbile şi 
împăraţii ceia 
ce nu vor sluji 
ţie vor pieri şi 
ţările cu 
pustiire se vor 
pustii. 

13. Şi slava 
Livánului cătră 
tine veni-va, în 
chiparis şi peuc 
şi chedru 
depreună, să 
proslăvăsc locul 
cel svînt al mieu, 
şi locul 
picioarelor 
meale slăvi-l-voi. 

Şi slava Livánului 
la tine va veni, cu 
chiparís şi pevg şi 
cu chedru 
depreună, să 
slăvăsc locul cel 
svînt al mieu şi 
locul picioarelor 
meale 
proslăvi-l-voi. 

Şi mărirea 
Livánului 
cătră tine va 
veni, cu 
chiparis şi cu 
molidvu şi cu 
chedru 
împreună, să 
cinstească 
locul cel sfînt 
al mieu şi 
locul 
picioarelor 
mêle vor mări. 

Slava 
Livanului va 
veni la tine, 
cu chiparisul, 
cu pevcul 
(glosat: 
molidvul) şi 
cu chiedrul 
dempreună, 
ca să 
proslăvească 
locul mieu cel 
sfînt. 

14. Şi vor mearge 
cătră tine 
temîndu-să fiii 
celora ce te-au 
smerit şi te-au 
crîncenit şi 
închina-să-vor la 
urmele 
picioarelor tale 
toţ ceia ce te 
crîncinară; şi 
numi-te-vei 

Şi vor mearge 
cătră tine 
înfricoşeaţ fiii 
celor ce te-au 
smerit şi te-au 
amărît şi să vor 
închina la urmele 
picioarelor tale 
toţ carii te-au 
amărîtu-te. Şi te 
vei chema Cetatea 
Domnului, Sión a 

Şi vor mêrge 
cătră tine 
temîndu-să fiii 
celor ce au 
smerit pre tine 
şi te-au 
întărîtat pre 
tine, şi te vei 
chema 
Cetatea 
Domnului, 
Siónul 

Şi vor veni la 
tine cu frică 
feciorii celor 
ce te-au umilit 
şi te-au 
mîniiat; şi te 
vei chiema 
Sionul, 
Cetatea 
Domnului cel 
sfînt al lui 
Israil. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 24

Cetate 
Domnului, Sión a 
Svîntul lui Izraíl. 

Svîntului lui 
Izraíl, 

sfinţilor Israil. 

15. Pentru ceaea ce 
te făcusăş 
părăsîtă şi urîtă 
şi nu era cine-ţ 
agiuta, 
pune-te-voi 
veselie 
veacinică, 
bucurie, roduri 
de roduri. 

pentru ceaea ce te 
făcusăş părăsîtă 
şi urîtă şi nu era 
cine-ţ agiuta. Şi 
pune-te-voi 
veselie veacinică 
şi bucurie a rude 
de roduri. 

Pentru căci 
te-ai făcut tu 
părăsită şi 
urîtă şi nu era 
cel ce ajută, şi 
te voi pune 
bucurie 
vêcinică a 
veseliei întru 
neamurile 
neamurilor. 

Şi pentru căci 
ai fost 
năpustită şi 
urgisită, şi 
n-au fost cine 
să-ţi ajute, te 
voiu pune în 
bucurie 
vêcinică şi 
veselie 
neamului 
neamurilor. 

16. Şi vei suge 
laptele limbilor 
şi bogăţîia a 
împăraţ vei 
mînca. Şi vei 
cunoaşte că eu-s 
Domnul cela ce 
te mîntuiesc şi te 
izbăvăsc, 
Dumnădzăul lui 
Izraíl. 

Şi vei suge laptele 
limbilor şi 
bogăţîia 
împăraţîlor 
mînca-vei. Şi vei 
cunoaşte că eu 
sînt Domnul cela 
ce te mîntuiesc şi 
te izbăvăsc, 
Svîntul lui Izraíl.” 

Şi vei suge 
laptele 
limbilor şi 
avuţia 
împăraţilor 
vei mînca, şi 
vei cunoaşte 
că eu – 
Domnul, cel 
ce mîntuiesc 
pre tine şi cel 
ci te scoţ pre 
tine, 
Dumnedzăul 
Israil. 

Şi vei suge 
laptele ţărilor 
şi vei pricêpe 
că eu sînt 
Domnul, 
mîntuitoriul 
tău şi 
spăsitoriul 
tău, sfîntul lui 
Israil. 

 
 
Comparaţia de mai sus urmăreşte, în primul rând, diferenţele care apar 

între cele două versiuni ale fragmentelor din Parimiar. Astfel, remarcăm mai 
întâi faptul că unele secvenţe apar doar într-una dintre versiuni; parimia de la 8 
septembrie (care începe cu versetul 11) este introdusă prin formula Aceastea 
dzîce Domnul, efect al adaptării textului la nevoile lecturii32, în timp ce în 
versiunea cealaltă versetul 11, aflat la mijlocul pericopei, este introdus prin şi 
narativ. Din pericopa a doua lipseşte echivalentul adverbului totdeauna, prezent 

                                             
32 Høeg, Zuntz, Remarks, p. 191 menţionează această modificare a textului biblic în 

prophetologionul bizantin. 

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 25

în toate versiunile; în schimb, apare în plus, şi în concordanţă cu versiunile 
textului biblic, secvenţa şi nu să vor închide. O serie de diferenţe sunt de natură 
lexicală: să bage/să aducă (v. 11), limbile/păgînii (v. 12), pustie/pustietate (v. 
12), distribuţia inversă a verbelor a slăvi şi a proslăvi (v. 13), te-au 
crîncenit/te-au amărît (v. 14); altele se situează la nivelul morfologic 
(exprimarea genitivului cu prepoziţia a sau sintetic, v. 14) sau sintactic 
(complement circumstanţial de timp/atribut genitival, v. 15). Chiar dacă nu luăm 
în discuţie diferenţele de natură lexicală, morfologică sau sintactică (pe care le 
putem considera, eventual, variante libere ale traducerii), secvenţele care apar în 
plus sau lipsesc arată că nu este vorba aici de două traduceri diferite ale aceluiaşi 
fragment, ci de traducerea a două fragmente care nu coincideau în original.  

Comparaţia cu cele două traduceri paralele ale Vechiului Testament, una 
din greacă, alta din slavonă, ne permite câteva observaţii, fără, însă, ca acestea să 
orienteze decisiv într-o direcţie sau alta discuţia legată de sursa traducerii 
Parimiarului; avem în vedere faptul, amintit mai sus, că tradiţia parimiarului nu 
coincide în nici una dintre cele două culturi cu cea a textului biblic şi că diferă, 
de asemenea, relaţia dintre textul parimiarului şi Vechiul Testament. Observăm 
că din traducerea după slavonă lipseşte secvenţa şi locul picioarelor meale 
proslăvi-l-voi; aceasta nu se găseşte nici în Ostrog. Pe de altă parte, remarcăm 
utilizarea de către Dosoftei a unor termeni de origine slavonă acolo unde, în 
traducerea revizuită a lui Milescu, apar termeni formaţi pe terenul limbii 
române: a slăvi, a proslăvi/ a mări (v. 13; a proslăvi în 4389, după prosláviñi 
din textul slavon). În schimb, în unele cazuri remarcăm coincidenţa opţiunilor de 
traducere între textele lui Dosoftei şi MS. 45, atât la nivel lexical (părăsîtă şi 
urîtă / năpustită şi urgisită în MS. 4389), cât şi la nivel sintactic (atribut realizat 
propoziţional/ atribut adjectival în Ms. 4389, v. 16).33 Rezultă, din cele spuse 
mai sus, că este irelevantă, în încercarea de a stabili din ce tradiţie face parte 
sursa traducerii lui Dosoftei, comparaţia cu textele biblice; acest lucru poate fi 
realizat doar printr-o confruntare cu versiuni ale parimiarelor slavone şi 
bizantine. 

O polemică vie a stârnit în filologia românească problema raportului 
dintre fragmentele biblice din Parimiarul lui Dosoftei şi traducerea Septuagintei 
realizată de către Nicolae Milescu Spătarul. N. A. Ursu  consideră că una dintre 
contribuţiile esenţiale ale lui Dosoftei la evoluţia limbii literare şi a culturii 
româneşti constă în revizia pe care mitropolitul a făcut-o la traducerea Vechiului 
Testament a lui Nicolae Milescu, păstrată într-o copie executată (între 
1683-1686, cf. Ursu, Note şi variante, 1978, p. 506) de către Dimitrie din 

                                             
33 Opţiunile de traducere identice din cele două manuscrise se pot explica prin faptul, 

mărturisit de traducătorul versiunii păstrate în MS. 4389, că acesta a avut, printre 
modele, şi traducerea lui Nicolae Milescu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 26

Câmpulung pentru mitropolitul Teodosie al Ţării Româneşti. Astfel, cercetătorul 
ieşean răspunde părerii lui Virgil Cândea, după care contribuţia revizorului 
anonim (sau a revizorilor) ar fi minimă, prin ideea că „traducerea lui Milescu, 
care era în toate privinţele nesatisfăcătoare, a fost revizuită în mod substanţial şi 
rescrisă de Dosoftei” (ibidem, p. 504), acesta fiind de fapt, prin amploarea 
reviziei, coautor al traducerii aflate la baza Bibliei de la Bucureşti. Mai mult, 
comparând fragmente biblice din Parimii cu cele corespunzătoare din MS. 45 
(din Pildele lui Solomon şi Iezechiel) şi Psalmii din MS. 45 cu cei din Psaltirea 
de-nţăles a lui Dosoftei, el ajunge la concluzia: „Din această comparaţie rezultă 
în mod limpede că Psaltirea de-nţăles şi Parimiile lui Dosoftei au la bază textul 
Vechiului Testament revizuit de el după traducerea lui Milescu, pe care l-a 
reprodus în tipăriturile sale ca dintru ale sale” (ibidem, p 510). Diferenţele pe 
care le constată între texte s-ar explica prin intervenţia copiştilor munteni, care 
elimină particularităţile moldoveneşti din textul MS. 45, şi prin faptul că 
Dosoftei revizuieşte ulterior fragmentele pe care le publică în cărţile sale. 
Argumentele cercetătorului sunt atât de natură lingvistică, cât şi de natură logică. 

Lectura paralelă a Parimiarului şi a textelor corespunzătoare din MS. 45, 
ca şi raportarea la ediţiile critice ale prophetologionului şi parimejnikului, ne 
face să respingem a doua parte a ipotezei lui N. A. Ursu, şi anume ideea că 
Dosoftei a valorificat în Parimiile preste an fragmentele biblice din textul 
Vechiului Testament, revizuit de el însuşi, şi că diferenţele între versiuni s-ar 
datora faptului că, înainte de a fi incluse în Parimii, pericopele au mai fost 
supuse unei revizii. Parimiarul lui Dosoftei reprezintă nu o colaţionare a unor 
fragmente traduse după un text biblic, ci chiar o traducere a unei cărţi similare, a 
cărei provenienţă nu a putut fi încă stabilită. Pledează pentru această idee con-
formitatea dintre structurile Parimiilor preste an, a parimiarului bizantin şi a 
celui slavon; fragmentele biblice pe care le conţine Parimiarul lui Dosoftei şi pe 
care le-am enumerat mai sus coincid (cu excepţii care se reduc la câteva versete 
sau fragmente de versete) cu cele din tradiţiile bizantină şi slavonă. Un alt 
argument care ne face să susţinem ideea că mitropolitul a tradus în Parimii o 
lucrare similară îl constituie diferenţele constatate între lecturile de aici şi 
versetele corespunzătoare din textul biblic, diferenţe care au corespondent în 
cele două tradiţii, la care se adaugă particularitatea diferenţelor dintre acelaşi 
fragment biblic repetat, pusă în evidenţă prin comparaţia de mai sus, şi care este 
caracteristică tipului de text pe care îl constituie prophetologionul. Comparaţia 
dintre pericopele biblice din Parimii şi ediţiile critice ale parimiarelor greceşti, 
respectiv slavone, a arătat că acolo unde textul lui Dosoftei este diferit de cel al 
traducerii lui Milescu, de foarte puţine ori aceste diferenţe nu le reflectă pe cele 

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 27

dintre parimiarele greceşti şi Septuaginta.34 Pe de altă parte, dacă este să 
urmărim ipoteza lui N. A. Ursu, nu înţelegem de ce, după ce Dosoftei a revizuit 
o data textul biblic ca întreg, ar fi supus încă unei operaţii de revizie (care ar fi 
trebuit să fie, din nou, substanţială, având în vedere neconcordanţele care dintre 
Parimii şi MS. 45) fragmentele pe care intenţiona să le publice în 1683.  

Cele spuse mai sus nu exclud, desigur, posibilitatea ca mitropolitul 
moldovean să fie chiar aceeaşi persoană cu revizorul moldovean al traducerii lui 
Milescu, a cărui existenţă, contestată de V. Cândea sau L. Onu, este demonstrată 
de N. A. Ursu prin evidenţierea particularităţilor moldoveneşti ale manuscri-
sului35, ceea ce nu înseamnă că el este neapărat Dosoftei. Particularităţile pe care 
cercetătorul ieşean le subliniază ca fiind comune fragmentelor traduse de revizor 
din MS. 45 şi textului revizuit nu sunt concludente în acest sens, ba chiar am 
putea afirma că, cel puţin în ceea ce priveşte nivelul morfologic, acestea nu sunt 
caracteristice scrierilor cunoscute ale lui Dosoftei (este vorba despre lipsa 
articolului hotărât al genitiv-dativului unor nume proprii, care se explică prin 
traducerea literală din Septuaginta; procliza articolului hotărât al genitiv-dati-
vului unor nume proprii feminine, de tipul ii Rahil, atestată în secolele al 
XVI-lea şi al XVII-lea în texte nordice, dar pe care nu am identificat-o în 
Parimiarul lui Dosoftei, la care se adaugă folosirea pronumelui reflexiv şie 
pentru persoana a II-a, care nu este „improprie”, cum arată N. A. Ursu, ci are o 
distribuţie largă în epocă, constituind un reflex al verbelor reflexive din textele 
slavoneşti).  

Faptul că pericopele din Parimii nu sunt preluate din versiunea Vechiului 
Testament tradusă de Nicolae Milescu este subliniat de Eugen Munteanu36, prin 
compararea unor fragmente din cartea prorocului Iona; concluzia sa este că, dacă 
fragmentele constituie cu siguranţă traduceri diferite, ele au trăsături comune 
care vin să susţină ipoteza lui N. A. Ursu despre identitatea revizorului; printre 
acestea se numără traducerea analitică a sintagmei greceşti a*navmeson prin „întru 
mijloc de” în MS. 45 şi „între mijloc de” în Parimii. Prezenţa acestei locuţiuni 
prepoziţionale în Parimii ar putea fi pusă, însă, şi pe seama unui original slavon 
care ar conţine adverbul prosred™, din pro ‘in’ şi  sr™d™ ‘medium’. 

                                             
34 V. şi  Mădălina Ungureanu, Despre sursele fragmentelor biblice şi Între Vechiul 

Testament şi parimiar: cartea lui Iov.  
35 Cf. Noi informaţii privitoare la manuscrisul autograf şi la textul revizuit al Vechiului 

Testament tradus de Nicolae Spătarul (Milescu); Note şi variante; Traducerea 
Istoriilor lui Herodot atribuită lui Nicolae Spătarul (Milescu) a fost remaniată de 
traducătorul cronografului numit „tip Danovici”.  

36 E. Munteanu, Lexicologie biblică românească, p. 177-180. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 28

2.2.2. Imnurile şi canoanele 
În afară de pericopele biblice destinate lecturii, Parimiarul lui Dosoftei conţine 
patru canoane care se cântă la sărbătorile Paştelui, Înălţării, Coborârii Sfântului 
Duh şi Blagoveşteniei (Bunavestire); specialiştii care s-au ocupat de tradiţia 
prophetologionului nu menţionează nicăieri prezenţa acestora în tradiţiile 
bizantină şi slavonă, şi nici manuscrisele româneşti ale parimiarului pe care 
le-am consultat nu le conţin. Concluzia este că includerea lor în Parimiar îi 
aparţine lui Dosoftei, fiind justificată de criteriul tematic după care sunt grupate 
şi pericopele în perioada sărbătorilor fără dată fixă. Unele dintre aceste cântări 
apar însoţite de originalul după care traduce Dosoftei. 
2.2.2.1. Canonul Paştilor Îmvierii Domnului nostru Iisus Hristos (III 65v–
68r) apare imediat după parimiile din Sâmbăta Paştelui, fiind urmat de încă o 
serie de cântări (stihiri) destinate acestei sărbători. Compus de Ioan Damaschin, 
este alcătuit din 9 cântări (peasne) şi este păstrat în practica liturgică actuală. 
Dosoftei nu precizează sursa; dată fiind cursivitatea limbii, putem presupune că 
traducerea sa este anterioară alcătuirii parimiarului (însă caracteristicile lexicale 
şi morfosintactice îl atribuie tot mitropolitului). Intervenţiile lui Dosoftei asupra 
textului se concretizează într-un pasaj explicativ şi în trimiteri care indică 
receptorului relaţia dintre cântări şi textul biblic (de tipul: Caută-ţ tîlcul la 
Matthei 26,29, Luca 21,18).  
2.2.2.2. Canonul Înălţării (Canun la Văzneseniia Domnului nostru Iisus 
Hristos, III 76r-103r) este şi cel mai întins. Textul Canonului începe la fila 76r şi 
conţine cântări închinate lui Iisus Hristos, integrate în slujba de Înălţarea 
Domnului. Dosoftei nu precizează autorul originalului; probabil face parte 
dintr-un penticostar slavon, iar în slavonă canonul este tradus din greacă, aşa 
cum arată prezenţa în slavonă a calcurilor după modelul limbii greceşti. Cântă-
rile constituie, de fapt, prelucrări ale unor fragmente din Vechiul Testament, mai 
ales din Psalmi, în prima parte realizate de către Ioan Damaschinul, iar în cea 
de-a doua (canonul al doilea) de Iosif al Tesalonicului.37 Fiecare fragment în 
slavonă este urmat de traducerea sa în română. Specificul textului la Dosoftei 
este dat de prezenţa, imediat după traducere, în cele mai multe cazuri, a unor 
pasaje explicative care privesc conţinutul textului tradus (tâlcuri).  
2.2.2.3. Canonul la Peatdeseatniţă (Coborârea Sfântului Duh) (III 106r-129v) al 
lui Ioan Monahul; alături de traducere este reprodus originalul slavon, în coloane 
paralele. Este, de fapt, un acrostih, pe care Dosoftei îl explică, reproducându-i 
cheia în greacă, cu caractere chirilice: In´ canon iamvicesc, căruia-i capul 

                                             
37 Cf. Penticostar, adică sfintele slujbe de la Duminica Paştilor până la Duminica 

tuturor sfinţilor, Editura Institutului biblic şi de misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 
Bucureşti, 1999. 

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 29

rîndului Theioghenés Lóghe, Pnéuma parákliton pálin allon ek ghenétou kólpon 
icas epihthoníois oia pyrós glossisi féron theótitos aylou símatei~s fytlis kai hárin 
ymnopólois. 

Ádecă: „O, de Dumnădzău născute Cuvîntule!” sau: „O, Fiiule şi 
Cuvîntule a lui Dumnădzău, Duhul Mîngîitoriul iarăş altul de la Părintele din 
sîn trimis-ai peminteanilor ca de foc limbi, aducea de dumnădzăiasca şi fără 
trup sămn de a ta rudă şi dar cărora te cîntă.” 

Acest canon iamvicesc, aşea să cheamă meşterşugul făpturii lui în verşuri 
iamviceşti, şi căpeţealele cuvintelor, în tropare, începăturile verşurilor, cuprind 
aceale slove toate ce să tîlcuiesc precum le-am scris rumîneaşte.  

Versiunea slavonă nu păstrează iniţialele versurilor din varianta grecească, 
aşadar efectul acrostihului se pierde; acesta nu poate fi reconstruit nici în română 
şi, probabil, intervenţia explicativă a mitropolitului se explică tocmai prin 
încercarea de a conserva conţinutul integral al textului şi de a-i reconstrui, fie şi 
explicativ, forma originară. Traducerea acestui fragment se înscrie în procedeul 
pus în evidenţă în cadrul discuţiei de la canonul la Înălţare: litera textului 
reconstruită prin traducere literală, iar sensul, prin tâlc.  

Depăşind etapa traducerilor vechi de texte, care omiteau din discuţie 
instanţa receptorului, acordând întâietate formei, Dosoftei, ca şi alţi traducători 
ai textelor religioase din perioada veche38, încearcă să restituie ambele dimen-
siuni ale textului, cel puţin în cazul de faţă: dimensiunea formală, care este 
riguros reconstituită în limba română prin echivalarea literală, şi dimensiunea 
conţinutului, a sensului textului tradus, reconstituită prin pasajele explicative pe 
care el le denumeşte tâlcuri şi care, de fapt, reprezintă nişte glose ample (în 
cazul în care considerăm că unitatea glosată este conţinutul global al pasajului 
tradus şi, în acelaşi timp, şi sintagmele componente), unde este aplicat adesea 
procedeul parafrazării. Se poate spune, aşadar, că dacă traducerea urmăreşte 
redarea textului în litera sa, pasajul explicativ (tâlcul) reconstruieşte spiritul 
acestuia; ele fac parte efectiv, prin intenţie şi efect, din traducere.39 

Prezenţa acestor pasaje originale indică manifestarea, la Dosoftei, a unui 
alt fel de viziune asupra actului traducerii, cea în care receptorul devine „miza 

                                             
38 Importanţa procedeului glosării pentru traducerile religioase din epoca veche este 

subliniată de Alexandru Gafton care, inventariind numeroase exemple excerptate din 
traduceri din secolele al XVI-lea şi al XVII-lea, conturează o clasificare a tipurilor de 
glose în funcţie de scopul urmărit şi de dimensiunea textului care determină acest 
procedeu (incompatibilitatea dintre limbi, receptorul sau, uneori, destinatarul); cf. Al. 
Gafton, Consideraţii asupra rolului gloselor în vechile texte româneşti şi Traducerea 
ca literă şi glosa ca spirit. 

39 Tâlcurile din Parimiar sunt discutate succint de Eugen Munteanu, Lexicologie biblică 
românească, p. 180-181, care scoate în relief cursivitatea limbajului acestora, prin 
contrast cu aspectul lexical şi sintactic greoi al pasajelor traduse literal. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 30

reală a traducerii”40; tîlcurile (pe care nu le-am întâlnit nicăieri în altă parte ca 
fenomen cu o asemenea amploare41) reprezintă o modalitate ingenioasă de a 
satisface necesitatea transmiterii sensului, prezervând, totodată, forma 
originalului. 

2.2.2.4. Canonul la Buna Vestire (III 134v-139r) 
Canonul la Svînta Blagoveştenie este tradus din greceşte (după cum arată 
mitropolitul într-o scurtă explicaţie la început), primele cântări sunt doar în 
română (cu excepţia unui pasaj din cântarea a şasea, unde Dosoftei notează şi 
originalul grecesc), iar la cântarea a opta şi a noua, mitropolitul notează atât 
textul grecesc cu caractere chirilice, cât şi traducerea românească în tehnica 
interlineară. Canonul reprezintă o prelucrare a versetelor 1,26-38 din Evanghelia 
după Luca şi povesteşte, amplificând, episodul în care Fecioara Maria este 
anunţată că-l va naşte pe Fiul lui Dumnezeu.  

2.2.3. Prorocirea sibilei Eritreea 
Unul dintre cele mai cunoscute texte din Parimiile preste an este traducerea 
prorocirei sibilei Eritreea (III 130r-131r), pe care Dosoftei spune că l-a găsit în 
Viaţa lui Constantin cel Mare a lui Eusebiu de Cezareea, în cartea a cincea. De 
fapt, Mihai Moraru42 arată că această trimitere trebuie pusă pe seama tradiţiei şi 
identifică drept sursă a versiunii de la Dosoftei Oracolele sibiline, cartea a VII-a 
(ed. Paris, 1607), unde este cuprinsă o versiune în limba latină identică cu cea 
reprodusă de mitropolit. Interesul pentru sibile nu se manifestă doar prin 
preluarea acestui poem de către Dosoftei, ci este demonstrat de însemnările 
despre sibile făcute pe exemplarul cumpărat prin grija sa din Cronica universalis 
a lui Johannes Nauclerus (Köln, 1544).43 În versiunea sa grecească, poemul este 
un acrostih. Iniţialele versurilor oferă cheia interpretativă: JESOUS HRISTOS 
THEOU UIOS SOTER STAVROS; pe marginea versurilor, Dosoftei reproduce 
iniţialele versurilor greceşti originale (cu caractere chirilice, desigur), iar soluţia 
o reia şi o traduce la finalul poemului, acolo unde face şi o prezentare a sibilei: 
Şi aceasta-i sivila Erithréa, carea însăş pre sine a şeasea după potop rudenie au 
trăit ş-au fost popă lui Apolón. Şi cu dumnădzăiasca însuflare au prorocit cu 
verşuri, la-ncepătură avînd tot verşul careleş cîte una de-aceaste slove pre rînd, 
precum şi le-am scris pre marginea verşurilor, carele dzîc aşea: „Iisus Hristos, 
Theou yiós sotír stavros”, ádecă „Iisus Hristos, a lui Dumnădzău Fiiu, 
Spăsîtoriu, cruce” (III 131v). Preferinţa mitropolitului pentru astfel de alcătuiri 
                                             
40 Al. Gafton, Traducerea ca literă şi glosa ca spirit, p. 2. 
41 Astfel de pasaje explicative, dar mult mai puţine ca număr, se întâlnesc şi în Psaltirea 

în versuri. 
42 În Manierisme formale. Acrostihul sibilin la Dosoftei, p. 130-131. 
43 Cf. D. H. Mazilu, Introducere în opera lui Dosoftei, p. 129; M. Moraru, Manierisme 

formale, p. 128. 

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 31

este subliniată de explicaţia acrostihului ca specie (în locul citat şi la III 107r) şi 
de integrarea în cuprinsul cărţii sale a altor acrostihuri: Canon la svînta 
Petdeseatniţă căruia-i kraêgranê ∆sîå [‘acrostih’, în limba slavonă] penticostin 
eortazomen, Peatideseatniţă prăznuim (III 106r); după cum am văzut mai sus, 
chiar dacă formal, în traducerea în limba română, Dosoftei reuşeşte conservarea 
acrostihului, el are grijă să restituie această trăsătură a textului, precizând-o. În 
economia volumului, poemul sibilic este plasat înaintea canonului sărbătorii 
Bunei Vestiri, în acelaşi grupaj de literatură oraculară din care face parte şi 
prelucrarea după Lactantius Firmianus, iar acceptarea sa în Parimiar este 
justificată de apropierea tematică de textele profeţilor: „Prezenţa acestor texte în 
cuprinsul tipăriturii lui Dosoftei îşi află justificarea în faptul că oracolele sibiline 
fuseseră puse, în arta şi literatura medievală, în legătură cu textele profeţilor [...]. 
În cronografe şi în erminii, oracolele şi figurile sibilelor sunt incluse în cadrul 
unor programe centrate pe vestirea naşterii Mântuitorului”44, ca urmare a 
interpretării în sens creştin a profeţiilor sibilelor în patristică. În epocă, acest 
interes pentru literatura oraculară nu este singular; el este reflectat de iconografia 
ortodoxă, iar Nicolae Milescu alcătuieşte o carte despre sibile.45  

Versiunea românească este reprodusă alături de cea latină scrisă cu 
caractere chirilice46, în traducere interlineară, iar tehnica de traducere adoptată 
este literalismul (justificat, probabil, în concepţia lui Dosoftei, de caracterul 
cifrat al acestor profeţii, astfel încât, în afară de indicarea soluţiei acrostihului, el 
nu mai adaugă explicaţii suplimentare).  

Imediat după versiunea românească, Dosoftei tipăreşte o variantă în limba 
polonă a poemului (40 de versuri), care nu reproduce exact versiunea latinească; 
trimiterile biblice marginale confirmă ipoteza lui N. A. Ursu că este vorba 
despre o altă versiune (nu de o traducere în polonă a lui Dosoftei, aşa cum 
afirmă Ştefan Ciobanu şi este înclinat să creadă şi D. H. Mazilu47). 

2.2.4. Alte texte oraculare în Parimii 
În continuarea poemului sibilei, în acelaşi grupaj de literatură oraculară, 
Dosoftei integrează un fragment (III 132v-134r) pe care îl atribuie lui Lactantius 
(Lucius Caecilius Firmianus, cca 240-320) şi care are aceeaşi temă ca poemul: 

                                             
44 M. Moraru, Manierisme formale, p. 127. 
45 În legătură cu traducerile şi circulaţia acestui poem în literatura universală, cf. D. H. 

Mazilu, Introducere în opera lui Dosoftei, p. 130-134; M. Moraru, Manierisme 
formale, p. 127-128, 131-132. 

46 Transcrierea acestor versuri, realizată de Ştefan Ciobanu, este inclusă de N. A. Ursu în 
ediţia de Opere, p. 482-483; v. şi corecturile aduse de Eugen Munteanu,  Lexicologie 
biblică românească, 175, nota 130. 

47 N. A. Ursu, Note şi variante, p. 482; D. H. Mazilu, Introducere în opera lui Dosoftei, 
p. 137-138.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Dosoftei, Parimiile preste an şi, 1683 32

judecata finală şi semnele care o anunţă. La sfârşit, mitropolitul comunică şi 
sursa: Aceastea Liactánţius au scris în cărţîle sale mai apoi la fîrşit, scoţîndu-le 
din cărţîle sivilelor şi din proroci. Confruntarea cu textul reprodus de J. P. 
Migne în Patrologia latina, MPL 006, col. 733-822 ne-a arătat că fragmentul din 
Parimii reprezintă o prelucrare după Cartea VII, capitolele 15-26, în care 
Lactantius foloseşte drept surse profeţiile sibilelor. Din acest material, Dosoftei 
traduce unele fraze care ilustrează tema, iar pe altele le prezintă rezumativ. 

După canonul la Buna Vestire, Parimiile conţin două fragmente din 
Lexiconul lui Suida48, unul în slavonă, celălalt tradus în română. Fragmentul în 
slavonă, care traducere a lui Dosoftei sau poate reproducere după o sursă 
nemenţionată, reprezintă o prelucrare după articolul despre Iisus Hristos din 
Lexicon, mai degrabă un rezumat decât o traducere; se relatează aici o 
întâmplare în centrul căreia se află ideea naşterii lui Isus din Dumnezeu şi Maria, 
afirmându-se existenţa unui codice care cuprinde cuvintele celor care au auzit 
mărturisirea Mariei în această privinţă.  

Al doilea fragment are în centru ideea vestirii naşterii lui Isus de către 
oracol: Augustus merge la Pitia să o întrebe cine va împărăţi după el, iar aceasta 
vesteşte venirea lui Hristos. De data aceasta, scurtul paragraf reprezintă o 
traducere după o porţiune din intrarea Augoustoi din Lexicon.49 Versiunea 
originală pare să fi fost grecească, aşa explicându-se de ce inscripţia, despre care 
ni se spune că a fost scrisă în latină, este reprodusă de Dosoftei în greceşte: O 
domos utos esti tu protogonu Theu. Interesantă este încercarea mitropolitului de 
a reda cuvintele Pitiei într-o formă rimată: Cucon evreu îm porunceaşte, a 
dumnădzăi fericiţ ce-mpărăţeaşte, această casă să lipsăsc şi la iad de-acmuş să 
lăcuiesc (III 139v). 

3. Concluzii 

Parimiarul (profitologhionul, cf. Parimiile preste an, I 5r) lui Dosoftei se înscrie 
în tradiţia ortodoxă a cărţilor de lectură; acest text are un destin aparte întrucât, 
odată cu apariţia triodului, a penticostarului şi a mineelor, care îi reproduceau 
parţial conţinutul, s-a renunţat la copierea sa. În contextul culturii române, textul 

                                             
48 Lexiconul lui Suida (Suda sau, după alţi autori, Suidas) este o amplă enciclopedie 

bizantină, datând, cel mai probabil, din secolul al X-lea, o compilaţie după surse care 
s-a pierdut. Prima ediţie a Lexiconului este realizată de Demetrius Chalcocondylos 
(1499); urmează ediţiile lui Aldus, Veneţia, 1514, retipărită în 1544. Prima traducere 
în latină îi aparţine lui Hieronimus Wolf (1564, 1581), iar prima ediţie bilingvă, greacă 
şi latină, este a lui Aemilius Portus, Geneva, 1619. 

49 Suidae Lexicon, Edidit Ada Adler, Pars I-V, Lipsiae in aedibus B. G. Teubneri, 
MCMXXVIII, vol. I, p. 411. 

. Ia

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Parimiile preste an, o carte singulară în cultura română 33

lui Dosoftei este singurul parimiar tipărit; în afara sa există câteva manuscrise 
care conţin pericope veterotestamentare destinate vecerniei, cele mai multe 
fragmentare, care nu reproduc versiunea mitropolitului moldovean. Parimiile 
preste an sunt traduse după o sursă nemenţionată, un parimiar grecesc (cel mai 
probabil) sau slavon, la conţinutul căruia mitropolitul adaugă cântări bisericeşti, 
fragmente profetice sau comentarii originale.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 04:59:37 UTC)
BDD-B146-01 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

