
Logos, Scriptură şi vindecarea cuvîntului 

 
Vasile MIHOC 

 
Epoca noastră poate fi denumită una a comunicării. Totuşi, mai mult ca oricînd, 

asistăm la neputinţa cuvintelor de a-şi împlini menirea lor primordială, aceea de a 
crea punţi între sufletele oamenilor, de a fi mijloace ale apropierii, ale înţelegerii, 
ale comuniunii dintre oameni. Cu cît se vorbeşte şi se scrie mai mult, cu atît se 
spune mai puţin. Constatăm ceea ce putem denumi o acută stare de infirmitate a 
limbajului. Era comunicării se dovedeşte falimentară: cu cît comunicăm mai mult Ŕ 
ajutaţi de mijloace tehnice de neimaginat chiar numai cu cîteva decenii înainte Ŕ, 

cu atît devenim mai singuri, mai lipsiţi de adevărata comunicare (comuniune). 
Cuvîntul pare a-şi fi trădat vocaţia: într-o foarte mare măsură, el nu mai este pîinea 
care hrăneşte, nu mai este apa care adapă, nu mai este focul care luminează şi 
încălzeşte, ci, golit de valoare şi abuzat, mai degrabă pustieşte, îngheaţă şi izolează, 
şi se năpusteşte asupra sufletelor ca un zăbranic de întuneric al iadului.  

Cînd spunem „cuvînt” (logos), rostirea se asociază necondiţionat cu meditaţia 

asupra a ceea ce constituie cuvîntul Revelaţiei şi, culminant, cu zborul înalt al 
gîndirii Celui ce a fost şi rămîne vulturul teologiei creştine, Sfîntul Ioan Teologul. 
Dumnezeul Bibliei se revelează în şi prin Cuvîntul Său, transcris, mai întîi, în 
cuvinte omeneşti grăite şi scrise de oameni inspiraţi de Sus, iar „la plinirea vremii” 
(Gal 4,4) prin Cuvîntul întrupat. Logosul ioaneic este Însuşi Fiul lui Dumnezeu, 
Cel de o fiinţă cu Tatăl şi cu Duhul Sfînt, Dumnezeu adevărat din Dumnezeu 

adevărat, Care, pentru mîntuirea noastră, „S-a făcut trup” (om) din Fecioara Maria. 
Ca Om adevărat, El a pătimit şi a murit pe Crucea Golgotei, dar, fiind şi Dumnezeu 
adevărat, a înviat a treia zi din mormînt. Iar prin Duhul Sfînt, pe Care ni L-a trimis 
de la Tatăl, ne dăruieşte însăşi viaţa şi slava dumnezeiască. În acest Cuvînt unic şi 
dumnezeiesc îşi are sursa şi modelul orice cuvînt mîntuitor, care-şi afirmă totodată 
nedezlipita sa unire cu harul Duhului Celui de viaţă făcător. 

Pentru a ne apropia de realitatea Cuvîntului în înţelesul în care este el prezentat 
de către Sfîntul Ioan Teologul, ca titlu hristologic larg cuprinzător şi revelator, dar 
şi de către întreaga tradiţie creştină, socotim necesar să spunem mai întîi cîte ceva 
despre antecedentele acestui termen în gîndirea antichităţii greceşti, în Vechiul 
Testament, în iudaism şi în Creştinismul epocii apostolice.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Cuvîntul şi înţelesurile sale în lumea vechilor greci 

Logos (lovgo") este un cuvînt grecesc cu multiple semnificaţii. Dacă apare 
numai de două ori în literatura homerică (Iliada 15,393; Odiseea 1,56), lovgo" 
dobîndeşte o semnificaţie largă şi multiplă odată cu procesul de raţionalizare care 
caracterizează spiritul grecesc. Se poate spune chiar că, prin multiplele sale 
aplicaţii, acest termen a devenit un simbol al înţelegerii de către vechii greci a 

lumii şi a existenţei
1
. Ca substantiv al lui levgein (cf. sullevgein) (= „a zice”, dar 

sensul de bază al lui leg- este „a aduna”
2
; latinescul legere şi compusele sale 

coligere, deligere şi eligere au păstrat acest sens), lovgo" înseamnă în esenţă 
„adunare”, „strîngere”, „spicuire”. În sens figurat sau chiar ca activitate mentală 
îndreptată spre ceva, lovgo" are sensul de „socoteală”, „explicare”. Subliniind 
latura critică şi „socotitoare” a lui levgein (cf. sullevgein), folosirea lui logos 

îmbrăţişează următoarele sensuri
3
: 1) „adunare”, adică sumă a cuvintelor necesare 

spre a forma „vorbirea” sau „limbajul”, „sentinţă”, „rostire”; 2) „adunare”, 
„socoteală” sau „rezultat al socotelii”, fie într-un sens metafizic Ŕ ca principiu sau 
lege care poate fi calculată sau descoperită prin calcul ori, adeseori, raţiunea care 
este produs al gîndirii şi al „socotelii”, „argument”, „explicare” (cf. lovgon 
didovnai, „a da socoteală”) Ŕ, fie ca termen economic sau comercial (în sensul de 

calcul, socoteală a banilor, ca în Mt 18,23: sunaivrw lovgon Ŕ „asemănatu-s-a 
Împărăţia cerurilor omului împărat care a voit să se socotească cu slugile sale”); 3) 
ca termen tehnic în matematică, „proporţie”, „relaţie”, „element” (în sensul lui 
Euclid

4
), iar cu referire la întîlnirea dintre matematică şi filosofie, „ordine” sau 

„măsură”
5
; 4) începînd cu a doua jumătate a sec. V î. H., termenul este folosit într-

un sens subiectiv pentru „raţiunea” umană (fiind, în acest înţeles, sinonim cu 

noù"), pentru abilitatea omului de a gîndi, pentru „mintea” sau „cugetarea” omului, 
pentru „spiritul” său.  

Avînd un atît de larg evantai de înţelesuri, pentru justa înţelegere a lui lovgo" 
este important să se găsească o definiţie cuprinzătoare şi unificatoare a sa, ceea ce 
au şi căutat să realizeze gramaticienii şi retorii de mai tîrziu

6
. Socrate (în dialogul 

platonic Theaitetos) face referire la conexiunile materiale prezente în conceptul 

însuşi atunci cînd încearcă să dea o explicare progresivă a intraductibilului lovgo", 

                                                 
1 H. Kleinknecht, art. lovgo": B. The Logos in the Greek and Hellenistic World, în heological 

Dictionary of the New Testament (TDNT), vol. IV, Grand Rapids (Michigan), 1967, retip. 1995, p. 

77. 
2 Cf. Homer, Odiseea, 24, 107 şi urm.: oujdev ken a[llw" krinavmeno" levxaito kata; ptovlin 

a[ndra" ajrivstou" (după H. Kleinknecht, art. cit., p. 77). 
3 După H. Kleinknecht, art. cit., p. 78, care dă şi exemple. 
4 Ed. I. L. Heiberg, II, 1884. V Definitio 3: lovgo" ejsti; duvo megevqwn oJmogenw`n hJ kata; 

phlikovthtav poia scevsi", Plato, Timaeus, 32b; comun la Democrit; Plotin, Enneadele, III, 3, 6. Aici 

apare destul de clar ideea de ordine şi raţionalitate implicată în înţelesul cuvîntului (după H. 

Kleinknecht, art. cit., p. 78).  
5 Herodot, III, 119 (ed. H. Kallenberg, 1926 şi urm.); Heraclit din Efes, Fragm., 31 (în Die 

Fragmente der Vorsocratiker ed. de H. Diels5, 1922, I, 158, 13); ibid., 45 (ed. H. Diels5, I, 161, 2). 
6 În special, în Scholia Marcinns, în Artis Dionysianae, 11 (Grammatici Graeci, ed. A. Hilgard, I, 

3 [1901], 353, 29Ŕ355, 15). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



deoarece el vrea să arate că există un stadiu preliminar semnificativ în realizarea 
supremei ejpisthvmh, pentru care un aspect important este capacitatea pentru lovgon 
doùnai kaiV devxasqai7

 Ŕ „a da şi a primi cuvînt”. Cuvîntul lovgo" este, deci, în 
primul rînd, exprimarea în cuvinte a lui diavnoia. În al doilea rînd, el este (în 
acelaşi dialog platonic, 206e-208b) enumerarea în ordine corectă a elementelor 
într-un subiect: thVn diaV stoiceivou dievxodon periV eJkavstou lovgon ei\nai Ŕ 

„străbaterea de la un cap la altul prin element, este (înseamnă), în privinţa fiecărui 
cuvînt (lucru)...” (207c). În sfîrşit, el înseamnă stabilirea particularului (w|/ 
aJpavntwn diafevrei toV ejrwthqevn Ŕ „prin care obiectul întrebării se deosebeşte de 
toate celelalte”) în cadrul a ceea ce este comun (koinovn, 208c), adică definiţia şi, 
uneori, chiar natura sau esenţa. 

Datorită structurii sale, lovgo" a fost în mod necesar asociat sau chiar egalat, pe 

parcursul dezvoltării şi precizării conţinutului său de semnificaţie, cu o serie de 
termeni de bază ai filosofiei, cum sînt: ajlhvqeia8

; ejpisthvmh9
; ajrethv10

; ajnavgkh11
; 

kovsmo"12
; novmo"13

; zwhv14 v; ei\do" şi morfhv15
; fuvsi"; pneùma, în special la stoici 

(lovgo" toù qeoù = pneùma swmatikovn16
); qeov"17

. S-a făcut, de asemenea, 
legătura între lovgo" şi ajriqmov"18

. În doctrina pitagoreică, natura lucrurilor se 
exprimă în relaţii numerice, ceea ce corespunde aproximativ lui lovgo"19

. 

Datorită bogăţiei sale de conţinut, lovgo" a devenit un cuvînt al filosofiei. Nu 
trebuie însă să trecem cu vederea faptul că, pentru greci, lovgo" este altceva decît o 

                                                 
7 Plato, Theaetetus, 206d: toV meVn prw`ton ei[h a]n (sc. oJ lovgo") to; thVn aujtoù diavnoian 

ejmfanh` poiei`n diaV fwnh`" metaV rJhmavtwn te kaiV ojnomavtwn Ŕ „primul (cuvînt) ar fi că propria 

reflecţie o dai la iveală prin glas cu cuvinte şi nume”. 
8 Plato, Phaedo, 99e şi urm..; cf. Heraclit din Efes, Fragm. 1 (în Die Fragmente der 

Vorsocratiker, ed. H. Diels5, I, 150, 1 şi urm.), deşi „adevărul” poate să se afle şi în confruntare cu 

lovgo" e[rgon (Tucidide, Istoria războiului peloponeziac, II, 65, 9, ed. C. Hude, 1898 şi urm.; 

Anaxagora, Fragm., 7, în Die Fragmente der Vorsocratiker, ed. H. Diels5, II, 36, 4) şi chiar în 
antiteză. 

9 Plato, Symposion, 211a; Sophista, 265c.  
10 Aristotel, Ethica Nicomachea, I, 6, Ed. Academia Regia Borussica, 1831 şi urm., p. 1098a, 7-

16; Plutarh, De Virt. Morali, 3 (II, 441c): ajrethv este lovgo" şi invers.  
11 Leucipp., Fragm., 2 (în Die Fragmente der Vorsocratiker, ed. H. Diels5, II, 81, 5 şi urm.). 
12 Hermann Sasse, art. kosmevw, kovsmo", în TDNT, III, p. 873, 878. 
13 Referinţe la H. Kleinknecht, art. cit., p. 79 (Marcus Aurelius Antoninus, Meditaţii, IV, 4, ed. H. 

Schenkl, 1913; Plotin, Enneadele, III, 2, 4; Heraclit din Efes, Fragm. 114, împreună cu Fragm., 2, în 

Die Fragmente der Vorsocratiker, ed. H. Diels5, I, 176, 5 şi urm. şi 151, 1 şi urm.). 
14 Plotin, Enneadele, VI, 7, 11. 
15 ibid., I, 6, 2-3; VI, 7, 10-11. 
16 Referinţe la H. Kleinknecht, art. cit., p. 79.  
17 Maxim de Tir, 27, 8; Dumnezeu este oJ pavntwn tw`n o[ntwn lovgo" Ŕ „cuvîntul a toate cîte 

sînt”, Origen, Contra Celsum, V, 14. 
18 Ps.-Epicharm. Fragm., 56 (în Die Fragmente der Vorsocratiker, ed. H. Diels5, I, 208, 5 şi 

urm.). 
19 Cf. Plutarchus, De Communibus Notitiis, 35, II, 1077b); Simpl. in Aristot. = Schol. in Aristot. 

(ed. C. A. Brandis, 1836), p. 67a, 38 şi urm.: ajriqmouV" meVn oiJ Puqagovreioi kaiV lovgou" ejn th`/ u{lh/ 
wjnovmazon taV ai[tia taùta tẁn o[ntwn h|/ o[nta; cf. Plotin, Enneadele, V, 1, 5 (după H. Kleinknecht, 

art. cit., p. 79). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



adresare sau un „cuvînt” cu putere creatoare, în contrast cu „cuvîntul” din Vechiul 
şi din Noul Testament. Exprimarea concretă este, desigur, parte a conţinutului său, 
ca elementul raţional în vorbire, dar distinct de armonia şi frumuseţea sunetului, 
pentru care grecii foloseau termenii e[po" sau rJh`ma. După definiţia lui Aristotel, 
lovgo" este o fwnhV shmantikhv, o „rostire semnificativă”

20
. Expresii ca: tiv levgei"; 

(„Ce zici?”, adică, mai precis, „Care este înţelesul a ceea ce zici?”) indică faptul că 

esenţială este nu zicerea în sine, ci înţelesul ei, sensul ei. Verbul levgein nu poate fi 
folosit pentru „a ordona (comanda)”, pentru „a adresa” sau pentru „a rosti un cuvînt 
cu putere creatoare”; lovgo" este o afirmaţie (ajpovfasi")

21
, el spune dacă ceva 

uJpavrcei sau mhV uJpavrcei22
.  

Specialiştii citează unele folosiri ale cuvîntului de către autori care nu sînt greci, 
cu înţelesuri care nu apar deloc la grecii înşişi (în greaca profană, mai ales). Astfel, 

Filon vorbeşte de zhlwtiko;" lovgo"23
, de „cuvîntul (=duhul) rîvnei”, iar în 

Evanghelia de la Matei (8,16) apare expresia ejxevbalen ta; pneuvmata lovgw/ („a 
scos duhurile cu cuvîntul‟). De asemenea, iudeul Aristobul foloseşte lovgo" cu 
sensul său biblic şi iudaic: dei ̀ ga;r lambavnein th;n qeivan fwnh;n ouj rJhto;n 
lovgon ajll j e[rgwn kataskeuav"24

 Ŕ „căci trebuie a primi glasul dumnezeiesc nu ca 
şi cuvînt grăit, ci ca creator al lucrurilor”. Iar Isus Sirah dă termenului sensul de 

cuvînt creator, pe care-l are în Vechiul Testament: ejn lovgoi" kurivou ta; e[rga 
aujtoù Ŕ „în cuvintele Domnului (sînt create) faptele Lui” (Sir 42,15). În greaca 
clasică, dimpotrivă, conceptul de lovgo" apare într-o antiteză specială faţă de 
e[rgon25

. Este important de subliniat că Septuaginta nu foloseşte rJh`ma pentru 
cuvîntul creaţiei şi al revelaţiei, căci acest termen are, evident, un sens prea îngust; 
ea foloseşte în schimb termenul mai profund şi mai cuprinzător lovgo", deşi în 

Vechiul Testament şi, mai tîrziu, în Noul Testament lovgo" şi rJh`ma sînt folosite cu 
înţelesuri care sînt foarte aproape unul de celălalt

26
. 

În uzul vechii limbi greceşti, conceptul de lovgo" se va dezvolta sub două 
aspecte distincte. Sub primul aspect, lovgo" este folosit pentru „cuvînt”, „zicere”, 
„rostire”, „revelaţie”, nu în sensul a ceva proclamat sau auzit, ci mai degrabă în 
acela de ceva expus, clarificat, recunoscut şi înţeles; lovgo" ca putere raţională a 

„socotelii”, în virtutea căreia omul se poate vedea pe sine însuşi şi-şi poate vedea 
locul său în cosmos; lovgo" ca indiciu al unui conţinut existent şi semnificativ, 

                                                 
20 Aristotel, De Interpretatione, p. 16b, 26. 
21 ibid, p. 17a, 22. 
22 ibid, p. 17a, 23. 
23 Philo, Legum Allegoriae, III, 242. 
24 După Eusebiu de Caesarea, Praeparatio Evangelica, XIII, 12, 3. 
25 Cf. Tucidide, Istoria războiului peloponeziac, II, 65, 9; Anaxagora, Fragm., 7 (II, 36, 4 f., H. 

Diels5). 
26 A se compara cu combinaţiile (foarte negreceşti) ale celor două cuvinte în Philo, De Posteritate 

Caini, 102; Legum Allegoriae, III, 173; Clement Alexandrinul, Stromatele, VI,3,34,3: hJ kuriakhV 
fwnhV lovgo" ajschmavtisto": hJ <gaVr> toù lovgou duvnami", rJh`ma kurivou fwteinovn Ŕ „glasul domnesc 
(Domnului) este cuvînt fără de formă; (căci) puterea cuvîntului este vorbirea (rostirea) luminoasă a 

Domnului”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



asumat ca inteligibil; lovgo" ca însuşi conţinutul, în termenii înţelesului şi ai „legii” 
sale, ai fundamentului şi ai structurii sale. Sub al doilea aspect, lovgo" apare ca o 
realitate metafizică şi ca un termen cu un sens bine stabilit în filosofie şi în 
teologie, din care se va dezvolta, în antichitatea tîrzie, ideea de lovgo" ca entitate 
cosmologică şi ipostas al divinităţii, ca un „al doilea dumnezeu” (deuvtero" 
qeov")

27
. Se pare că grecii socoteau de sine înţeles că în lucruri, în lume şi în viaţa 

ei, există un lovgo" primar, o lege inteligibilă şi recognoscibilă, care apoi face 
posibilă cunoaşterea şi înţelegerea în logosul uman. Dar acest lovgo" nu este ceva 
care poate fi determinat numai teoretic. El se referă la om, căruia îi determină viaţa 
şi conduita. Astfel, lovgo" este norma, regula, legea (novmo"). Pentru greci, 
cunoaşterea este întotdeauna recunoaşterea unei legi şi, implicit, împlinirea acestei 
legi.  

Deoarece acelaşi cuvînt, lovgo", defineşte fiinţa atît a lumii cît şi a omului, el 
este un principiu care se constituie în puntea de legătură şi posibilitatea de 
înţelegere, 1) între om şi lume şi, de asemenea, între oameni întreolaltă (în ordinea 
politică, de pildă); 2) între om şi Dumnezeu; şi, în sfîrşit, în antichitatea tîrzie, 3) 
între această lume şi lumea de Sus. La Heraclit aflăm pentru prima dată afirmaţia 
despre lovgo" că el îl aşează pe om în adevărata sa existenţă, tocmai în virtutea 

acestei interconexiuni
28

. Logosul este la el cuvîntul, vorbirea sau conţinutul 
acesteia, sau al cărţii, dar şi ceea ce se înţelege prin cuvînt, sau prin lucrare, adică 
adevărul. Oamenii sînt legaţi prin lovgo", deşi ei nu văd acest lucru. El este ordinea 
transcendentă şi eternă, prin care individualul este legat cu întregul. Legea cosmică 
este cuprinsă în lovgo", care creşte în suflet: yuch`" ejsti lovgo" eJautoVn au[xwn Ŕ 
„sufletul are o orînduire (logos) a sa, care creşte (se hrăneşte) din propria sa 

fiinţă”
29

. Esenţa, temeiul cel mai adînc al lui yuchv este logosul (lovgo")
30

. 
Ulterior, cuvîntul cunoaşte o nouă dezvoltare, cu depăşirea înţelesului unitar pe 

care îl avea la Heraclit. Între noù" şi lovgo" se descoperă tot mai mult o sinonimie, 

                                                 
27 H. Kleinknecht, art. cit., p. 80-81. 
28 Fragm., 1 (I, 150, 1 şi urm., H. Diels5): toù de; lovgou toùd j ejovnto" ajeiV ajxuvnetoi givnontai 

a[nqrwpoi kaiV provsqen h] ajkoùsai kaiV ajkouvsante" toV prw`ton: ginomevnwn gaVr pavntwn kataV 
toVn lovgon tovnde ajpeivroisin ejoivkasi, peirwvmenoi kaiV ejpevwn kaiV e[rgwn toiouvtwn, oJkoivwn ejgwV 
dihgeùmai kataV fuvsin diairevwn e{kaston kaiV qravzwn o{kw" e[cei Ŕ „Pentru Orînduirea (logosul) 

aceasta veşnică n-au înţelegere oamenii, nici înainte şi nici după ce au auzit de dînsa. Toate se 

întîmplă potrivit acestei Orînduiri şi totuşi se arată ca nişte nepricepuţi ori de cîte ori se încearcă în 

astfel de cuvinte şi fapte precum vestesc eu, despărţind fiecare lucru şi spunînd cum stă fiecare” 

(Heraclit, Fragmente, 28, „Colecţia de texte filosofice”, trad. de H. Mihăescu, Ed. de Stat, 1950, p. 

33). Cf. şi Fragm., 2 (I, 151, 1 şi urm., H. Diels5): dioV deì e{pesqai tw`i koinẁi: xunoV" gaVr oJ 
koinov". toù lovgou d j ejovnto" xunoù zwvousin oiJ polloiV wJ" ijdivan e[conte" frovnhsin Ŕ „De aceea 

avem datoria să urmăm Orînduirii generale. Deşi Orînduirea (logosul) este comună tuturor fiinţelor, 

mulţi trăiesc ca şi cum ar avea o minte a lor proprie” (Heraclit, Fragmente, 29, ed. citată, p. 33). 
29 Fragm., 115 (I, 176, 10, H. Diels5); în rom.: Heraclit, Fragmente, 143, ed. citată, p. 44. Cf. 

Fragm., 45 (I, 161, 1 şi urm., H. Diels5). 
30 Cf. Fragm., 50 (I, 161, 16 f., H. Diels5): oujk ejmoù, ajllaV toù lovgou ajkouvsanta" oJmologei`n 

sofovn ejstin e}n pavnta ei\nai Ŕ „După ce m-aţi ascultat nu pe mine, ci Orînduirea (logosul), înţelept 

lucru este a mărturisi că toate sînt una” (Heraclit, Fragmente, 77, ed. citată, p. 38). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



ceea ce face ca lovgo" să fie tot mai mult înţeles ca definind puterea raţională a 
omului, puterea sa de vorbire şi de gîndire. Numai în stoicism va reapărea el ca un 
principiu universal, cosmic şi religios. Reprezentanţii de seamă a acestei dezvoltări 
sînt sofiştii. În viaţa politică a sec. V-IV î. H., a căror democraţie, în lumea greacă, 
apare puternic marcată de ratio, în mod firesc lovgo", cu acest sens de putere 
raţională, dobîndeşte o semnificaţie deosebită, căci numai logosul face posibilă 

viaţa politică şi-i ridică pe oameni la un nivel superior faţă de celelalte vieţuitoare; 
de asemenea, toate realizările culturale sînt datorate lui lovgo"31

.  
La Socrate şi la Platon

32
 sensul oarecum individualist al lui lovgo" al sofiştilor 

este depăşit, căci ei aduc o nouă şi mai profundă concepţie a logosului. Este vorba 
de ideea că puterea lui lovgo" se afirmă numai în ceea ce este koinoV" lovgo", adică 
în stabilirea comuniunii printr-un posibil agrement. În dialogurile socratice apare 

constant acel tiv levgei" Ŕ care exprimă faptul că este recunoscută, sau presupusă, 
ca o bază, vorbirea comună, cu cuvintele şi cu conceptele sale. Logosul ca fapt de 
bază pentru întreaga viaţă în societate este punctul decisiv în gîndirea politică a lui 
Socrate şi Platon. Omul trebuie, deci, să se păzească spre a nu deveni un vrăjmaş al 
cuvîntului, căci aceasta implică a deveni un vrăjmaş al oamenilor. Nu există mai 
mare nenorocire pentru om decît aceasta, căci ura faţă de cuvînt (misologia) şi 

vrăjmăşia faţă de oameni (misantropia) provin din aceeaşi dispoziţie
33

. Atingi 
adevărul atunci cînd interpretezi fenomenele; dar, pe de altă parte, logosul trebuie 
să provină din fenomene. Înţelegerea şi utilizarea socratic-platonică a lui lovgo" se 
bazează pe această dualitate; lovgo" este gîndirea ca diav<logo" al sufletului cu sine 
însuşi. Citim în Platon: diavnoia meVn kaiV lovgo" taujtovn: plhVn oJ meVn ejntoV" th`" 
yuch̀" proV" auJthVn diavlogo" a[neu fwnh̀" gignovmeno"34 Ŕ „gîndirea şi cuvîntul 

(vorbirea) sînt una; (numai că) dialogul lăuntric al sufletului cu sine însuşi, 
făcîndu-se fără de glas [a fost numit de oameni gîndire]”. Aici Platon exprimă 
filosofic, pur şi simplu, îndoitul conţinut care se află în acest cuvînt. Lovgo" se 

                                                 
31 A se vedea exemple la H. Kleinknecht, art. cit., în TDNT, IV, p. 82-83. 
32 A se vedea, între multe altele, Brice Parain, Logosul platonician, Editura Univers Enciclopedic. 

Brice Parain (1897-1971), filosof francez, obsedat de problemele limbajului (a fost chiar supranumit 

„Sherlock Holmes al limbajului”), n-a încetat a scruta misterul originii şi al evoluţiei cuvintelor. În 
cartea menţionată, cu titlul original Essai sur le Logos platonicien (1942), Brice Parain, ţinînd seama 

de importanţa logosului în gîndirea greacă de la Heraclit la stoici şi, apoi, la Sfinţii Părinţi, încearcă 

unificarea dublei interpretări a logosului, ca raţiune şi ca limbaj, după ce demonstrează că 

reprezentarea lui ca simplu „act de limbaj” ne-ar interzice accesul la adevărata semnificaţie a 

filosofiilor presocratice şi a metafizicii platoniciene. Procedînd astfel, Brice Parain reuşeşte să pună în 

lumină „unele resorturi ale spiritului antic” şi să înscrie întreaga problematică a logosului în climatul 
de intensă fervoare religioasă pe care adeseori îl trece cu vederea cercetarea modernă.  

33 Plato, Phaedo, 89d; 90d-e: mhV parivwmen eij" thVn yuchVn wJ" tẁn lovgwn kinduneuvei oujdeVn 
uJgieV" ei\nai, ajllaV poluV màllon o{ti hJmei`" ou[pw uJgiw`" e[comen … („să nu ne lăsăm pătrunşi de 

gîndul că nimic din ceea ce ţine de raţionamente să nu fie sănătos; ci, mai degrabă, să ne gîndim că 

noi nu sîntem încă sănătoşi”); 99e: e[doxe dhv moi crh`nai eij" touV" lovgou" katafugovnta ejn 
ejkeivnoi" skopei`n tẁn o[ntwn thVn ajlhvqeian („astfel am crezut că e nevoie să mă refugiez în 
raţionamente şi să văd în acelea adevărul lucrurilor”). 

34 Plato, Sophista, 263e; cf. Idem, Theaetetus, 189e. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



dezvoltă la Platon
35

 ca tẁn o[ntwn e[n ti genẁn36
 Ŕ „un gen al celor ce sînt (al 

celor reale)”, şi, ca atare, el face posibilă filosofia, deoarece el se leagă de fiinţă ca 
de o mare koinwniva. Lovgo" şi koinwniva sînt strîns legate unul de altul

37
. 

Gîndirea, cuvîntul, natura, fiinţa, norma (regula) sînt toate cuprinse într-o 
cuprinzătoare interrelaţie în conceptul de lovgo". Astfel în Kreiton (46b/d), Platon 
poate zice despre cuvintele (lovgoi) lui Socrate că ele nu sînt numai lovgoi e{neka 
lovgou, o simplă vorbire, nici paidiav şi fluariva (46d), ci esenţă şi fapte, căci ele 
au rămas neclintite chiar în faţa morţii.  

Pentru Aristotel, care rezumă înţelegerea clasică a existenţei umane în afirmaţia: 
lovgon deV movnon a[nqrwpo" e[cei tẁn zwv/wn38

 Ŕ „însă cuvînt are numai omul între 
vieţuitoare”; omul posedă cuvîntul în îndoitul sens că ceea ce face şi ceea ce nu 
face este determinat de cuvînt sau de înţelegere, şi că el vorbeşte cuvîntul, realizînd 

înţelegerea şi vorbirea
39

. Lucrarea specifică a omului (e[rgon ajnqrwvpou) este 
yuch̀" ejnevrgeia kataV lovgon40

 Ŕ „lucrarea (activitatea) sufletului după cuvînt (în 
acord cu cuvîntul)”. Lovgo" este unica sursă a virtuţii (ajrethv) omului

41
 şi, în 

consecinţă, a fericirii sale (eujdaimoniva). 
La stoici folosirea termenului lovgo" se va dezvolta într-un sens panteist şi s-a 

spus despre primii stoici că nu aveau alt zeu decît logosul, adică principiul raţional 

în acord cu care există universul, oamenii, dotaţi în grade diferite cu spermatikoiV 
lovgoi42

, avînd şi ei a-şi acorda viaţa cu acelaşi principiu (logosul particular al 
omului fiind numai o parte a marelui lovgo" general).  

După cum bine se ştie, conceptul de logos joacă un rol important la Filon din 
Alexandria, care şi utilizează acest cuvînt de peste 1300 de ori. La Filon, lovgo" are 
un înţeles specific, care nu este pur şi simplu preluat din cele ale filosofiei greceşti. 

S-a susţinut că, în esenţă, la Filon lovgo" are un înţeles iudaic, anume pe acela de 
„cuvînt al lui Dumnezeu”. Logosul lui Filon ia, în mare, locul pe care îl are uneori 
înţelepciunea în cărţile sapienţiale ale Vechiului Testament şi în iudaismul 
elenistic, el exercitînd, în special, un rol la crearea lumii (adică o funcţie 
cosmologică). Lumea ideală, faţă de care lumea văzută nu este decît o simplă 
copie, poate fi numită „Cuvîntul lui Dumnezeu”; dar logosul este mai ales omul 

primordial (arhetipal), chipul lui Dumnezeu, în care-şi are originea şi modelul omul 
pămîntesc. În iudaismul rabinic, înţelepciunea din cărţile sapienţiale este 

                                                 
35 Plato, Sophista, 259c-264. 
36 Ibid., 260a. 
37 Ibid., 262c (cf. 259e).  
38 Aristotel, Politica, I, 2, 1253a, 9-10. 
39 Aristotel, Ethica Nicomachea, I, 7, 1098a, 4-5: touvtou deV to; meVn wJ" ejpipeiqeV" lovgw/, to; d j 

wJ" e[con kai; dianoouvmenon Ŕ „însă aceasta (adică partea existenţei înzestrată cu raţiune, n.n.), pe de 

o parte se supune cuvîntului (raţiunii), iar pe de altă parte, posedă cuvîntul (raţiunea) şi gîndeşte”. 
40 Ibid., a, 7. 
41 Aristotel, Ethica Nicomachea, II, 6, 1106b, 36 şi urm. 
42 În logosul stoicilor, apar împreunate puterea ordinii raţionale şi puterea vitală a concepţiei, acel 

lovgo" spermatikov" (Diogenes Laertius, VII, 68 [135f.] = II 180, 2 şi urm., J. von Arnim, Stoicorum 

veterum Fragmenta, 1921-1922). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



identificată cu Torah (Legea), înfăţişată şi ea ca avînd o existenţă oarecum 
independentă, personală şi un rol cosmologic şi soteriologic. 

De altfel, există o anumită varietate în ce priveşte sensurile pe care Filon le dă 
termenului lovgo", în contextul în care el încearcă a pune laolaltă religia iudaică şi 
speculaţia filosofică greacă. Am putea zice, de pildă, că stoicul lovgo" th`" fuvsew" 
este, de fapt, rădăcina lui lovgo" qeoù (sau qeìo" lovgo") al lui Filon, în sensul de 

„raţiune divină”, de „sumar al înţelepciunii divine”.  
Acest lovgo" qeoù sau qei`o" lovgo", aşa cum rezultă clar din folosirea 

genitivului, nu este Dumnezeu Însuşi, ca la stoici. Este un „dumnezeu”, dar unul 
subordonat, de al doilea rang

43
. El este o imagine (eijkwvn) a supremului 

Dumnezeu
44

. În doctrina despre creaţie a lui Filon, lovgo" are o semnificaţie 
fundamentală nu numai ca ajrcevtupon paravdeigma, ci şi ca o[rganon qeoù45

. Cu 

sofiva Dumnezeu a născut lumea înţelegătoare (kovsmo" nohtov") ca primul Său 
născut

46
. Iar aceasta este echivalată cu logosul

47
. Astfel, lovgo" este o figură 

intermediară, care vine de la Dumnezeu şi stabileşte o legătură între Dumnezeu Cel 
transcendent, pe de o parte, şi lume şi om, pe de altă parte.  

Cu Filon, ne-am apropiat de lumea Ŕ şi de terminologia Ŕ Bibliei.  
Este posibil ca Sfîntul Apostol Ioan să fi fost la curent cu folosirea termenului 

în filosofia greacă sau în scrierile lui Filon din Alexandria. Nu trebuie însă să uităm 
ceea ce am spus mai înainte, anume că, pentru greci, lovgo" este ceva foarte diferit 
de o adresare sau un cuvînt creator. „Indiferent de modul în care interpretăm 
folosirea lui de către vechii greci, el stă în contrast cu «Cuvîntul» din Vechiul şi din 
Noul Testament”

48
. Ori, gîndirea Sfîntului Apostol Ioan Teologul îşi are, prin 

excelenţă, sursa în textele Vechiului Testament.  

„Cuvîntul” în Vechiul Testament 

Echivalentele ebraice ale termenilor greceşti pentru „cuvînt” sînt omer şi dabar. 
Mai ales acesta din urmă (dabar) este, peste tot în Vechiul Testament, termenul 

                                                 
43 Philo, Legum Allegoriae, II, 86: toV deV genikwvtatoVn ejstin oJ qeov", kaiV deuvtero" oJ qeoù 

lovgo", taV d j a[lla lovgw/ movnon uJpavrcei Ŕ „însă genul suprem este Dumnezeu şi al doilea este 

logosul lui Dumnezeu; iar celelalte lucruri există numai în logos” (Philon d‟Alexandrie, Legum 

Allegoriae, II, 86, trad. et notes par Claude Mondésert, „Les oeuvres de Philon d‟Alexandrie”, 2, 
Cerf, Paris, 1962, p. 150-151). 

44 Philo, De Specialibus Legibus, I, 81: lovgo" d j ejstiVn eijkwVn qeoù, di j ou| suvmpa"` oJ kovsmo" 
ejdhmiourgei`to Ŕ „însă logosul este chipul lui Dumnezeu, prin care întreg cosmosul a fost creat”. 

45 Philo, De Migratione Abrahami, 6; De Cherubim, 127. 
46 Philo, De Agricultura, 51: toVn ojrqoVn auJtoù lovgon kaiV prwtovgonon uiJovn Ŕ „El (Dumnezeu, 

n. n.) face întîistătător (asupra întregii creaţii, n. n.) pe cuvîntul (logosul) Său cel drept şi fiul său cel 
întîi născut” (Philon d‟Alexandrie, De Agricultura, 51, introd., trad. et notes par Jean Pouilloux, „Les 

oeuvres de Philon d‟Alexandrie”, 9, Cerf, Paris, 1961, p. 44-45)  
47 Philo, De Opificio Mundi, 24: oujdeVn a]n e{teron ei[poi ti"] toVn nohtoVn koVsmon ei\nai h]qeoù 

lovgon h[dh kosmopoioùnto" Ŕ „Se poate spune că lumea inteligibilă nu este nimic altceva decît 

logosul lui Dumnezeu deja în actul de a crea” (Philon d‟Alexandrie, De Opificio Mundi, 24, introd., 

trad. et notes par R. Arnaldez, „Les oeuvres de Philon d‟Alexandrie”, 1, Cerf, Paris, 1961, p. 156-
157). 

48 H. Kleinknecht, art. cit., p. 79. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



tradus în Septuaginta cu lovgo". Analiza termenului dabar evidenţiază două 
elemente principale, care, amîndouă, posedă o foarte înaltă semnificaţie teologică. 
Trebuie să facem distincţie între elementul dianoetic şi cel dinamic. Din punct de 
vedere dianoetic, dabar conţine întotdeauna un noù", adică un gînd, o cugetare. 
Prin el se exprimă sensul unui lucru, astfel încît dabar aparţine întotdeauna 
domeniului cunoaşterii. Prin al său dabar un lucru este cunoscut şi devine subiect 

al cugetării. A sesiza dabar-ul unui lucru înseamnă a sesiza lucrul însuşi. Acel 
lucru devine clar şi transparent; natura sa este adusă la lumină. În această 
conexiune, cuvîntul este deosebit de „duh” (ebr.: ruah), deoarece conceptul 
vechitestamentar de „duh” (spirit) nu comportă, la origine, acest element noetic. 
Dar alături de elementul dianoetic se află elementul dinamic, deşi acesta nu este 
întotdeauna tot atît de evident. Fiecare dabar este umplut de o putere, care se poate 

manifesta în energiile cele mai diverse. Această putere este resimţită de cel care 
primeşte cuvîntul, de cel care şi-l impropriază. Dar ea este prezentă, independent 
de această recepţie, în efectele obiective pe care cuvîntul le are în istorie. Cele două 
elemente, dianoetic şi dinamic, pot fi văzute cu cea mai mare forţă în cuvîntul lui 
Dumnezeu, iar profeţii sînt cei care le sesizează cel mai bine pe amîndouă, astfel 
încît, în această privinţă, ei sînt dascălii oricărei teologii

49
.  

În Vechiul Testament, dintre textele în care apare dabar, două grupe sînt mai 
importante: în primul, cuvîntul lui Dumnezeu este creator (cf. Fac 1,3.6.9 etc.), 
cuprinsul textelor din această grupă fiind rezumat în Ps 32,6: „Cu cuvîntul 
Domnului (ebr.: bedabar Iahve) cerurile s-au întărit” (adică: „s-au făcut”); în al 
doilea grup de texte, cuvîntul Domnului este revelaţia lui Dumnezeu prin mesajul 
profeţilor, adică mijlocul prin care Dumnezeu Îşi împărtăşeşte voia Sa poporului 

Său (a se vedea, de exemplu, Ier 1,4; Iez 1,3; Am 3, 1). În toate textele, din ambele 
grupuri, nu este vorba de un cuvînt abstract, ci de un cuvînt viu şi lucrător. 
Influenţa acestor texte vechitestamentare asupra Sfîntului Ioan Teologul este 
evidentă, deoarece prologul Evangheliei a patra relevă rolul Logosului atît în 
creaţie („Toate prin El s-au făcut; şi fără El nimic nu s-a făcut din ce s-a făcut”, v. 
3) cît şi în revelaţie (El „era lumina oamenilor”, v. 4; „Cuvîntul era lumina cea 

adevărată, care luminează pe tot omul ce vine în lume”, v. 9). Această influenţă a 
textelor vechitestamentare despre cuvîntul lui Dumnezeu este susţinută, de altfel, 
de ansamblul Evangheliei de la Ioan. Pe lîngă aceste înţelesuri ale noţiunii de 
„cuvînt” în Vechiul Testament, calificativele Logosului din prologul Evangheliei a 
patra prezintă importante asemănări cu conceptul biblic al înţelepciunii (ebr.: 
hochmah; gr.: sofiva) din cărţile sapienţiale. Astfel, încă în cartea Pildelor lui 

Solomon „înţelepciunea” nu însemnă numai calitatea de a fi înţelept; ea posedă o 
existenţă independentă, în prezenţa lui Dumnezeu şi, de asemenea, are o anumită 
relaţie cu lumea creată. Înţelepciunea apare ca personificată; ea „strigă” (Pilde 8,1) 
şi are „gură” care vesteşte adevărul (8,7). În Pilde 8,22-23, înţelepciunea zice: 
„Domnul m-a avut în stăpînire la începutul (acelaşi «început» ca şi în In 1,1, n. n.) 

                                                 
49 Ibid., p. 92. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



căilor Lui, înainte de lucrările Lui cele mai de demult. Eu am fost din veac 
întemeiată, de la început, înainte de a se fi făcut pămîntul”. Deşi ea îşi are existenţa 
la Dumnezeu, înţelepciunea este totodată un binecuvîntat dar pentru om şi în 
funcţie de primirea sau respingerea ei omul va dobîndi viaţa sau moartea: „Fericit 
este omul care ascultă de mine şi veghează în fiecare zi la porţile mele şi cel ce 
străjuieşte lîngă pragul casei mele! Cel ce mă află, a aflat viaţa şi dobîndeşte 

bunăvoirea Domnului; iar cel ce păcătuieşte împotrivă-mi îşi păgubeşte viaţa lui. 
Toţi cei ce mă urăsc pe mine iubesc moartea” (Pilde 8,34-36). 

În scrierile mai tîrzii, din epoca iudaismului elenistic, această tendinţă este 
menţinută şi înţelepciunea devine, din ce în ce mai mult, o fiinţă personală, care stă 
alături de Dumnezeu şi faţă în faţă cu lumea creată, dar nu fără o preocupare pentru 
această lume creată. Astfel, de pildă, în scrierea necanonică intitulată Înţelepciunea 

lui Solomon (7,21-27) autorul se exprimă astfel: „Toate cele ascunse şi cele arătate 
le-am cunoscut, fiindcă înţelepciunea, lucrătoarea tuturor, mi-a dat învăţătură. Într-
adevăr, în ea se află un duh de înţelegere, sfînt, fără pereche, cu multe laturi, 
nepămîntesc, ager, pătrunzător, neîntinat, preaînţelept, fără patimă, iubitor de bine, 
ascuţit, neoprit, binefăcător... Ea este strălucirea luminii celei veşnice şi oglinda 
fără pată a lucrării lui Dumnezeu şi chipul bunătăţii Sale. Fiindcă este una, toate le 

poate şi rămînînd una cu sine însăşi, ea toate le înnoieşte, şi răspîndindu-se, prin 
veacuri, în sufletele sfinte, ea întocmeşte din ele prieteni ai lui Dumnezeu şi 
prooroci”. Notăm că încă Epistola către Evrei face o aplicare hristologică a acestui 
text, spunînd că Hristos este „strălucirea slavei şi chipul fiinţei lui Dumnezeu” (Evr 
1,3; cf. Înţel. Sol. 7,26). 

„Cuvîntul” în Noul Testament  

Pe lîngă aceste antecedente vechitestamentare şi iudaice, trebuie să ţinem seama 
şi de conotaţiile specific creştine ale noţiunii de „cuvînt”, mai ales ale expresiei 
„cuvîntul lui Dumnezeu” (oJ lovgo" toù qeoù), în scrierile anterioare celor ale 
Sfîntului Ioan Teologul. 

În aceste scrieri inspirate ale Noului Testament, cuvîntul lui Dumnezeu 
înseamnă frecvent mesajul creştin al mîntuirii, adică Evanghelia (de ex., Lc 8,11; II 

Tim 2,9; Apoc 1,9; cf. mai ales I In 1,1). Acest cuvînt a fost grăit de Sfîntul Pavel 
(de ex., Fapte 13,5; I Tes 2,13), de ceilalţi Apostoli (de ex., Fapte 6,2) şi, în primul 
rînd, de Iisus Însuşi (Lc 5,1; cf. Mc 2,2 şi multe texte asemănătoare). Dar 
Evanghelia pe care o vesteşte Sfîntul Apostol Pavel şi ceilalţi Apostoli este Hristos 
Însuşi (de ex., I Cor 1,23; II Cor 4,1-6; Gal 3,1; Fapte 2,36; 4,12). Şi, aşa cum am 
arătat deja, dacă sinopticii vorbesc mai ales despre vestirea de către Mîntuitorul a 

Împărăţiei lui Dumnezeu, pentru Sfîntul Apostol Ioan centrul mesajului lui Hristos 
este însăşi persoana Sa.  

Hristos-Logosul la Sfîntul Ioan Teologul 

Aceste precedente sînt prezente, în grade variate, în cugetarea Apostolului Ioan 
atunci cînd Îl numeşte pe Fiul lui Dumnezeu Cuvîntul, Logosul (oJ lovgo"). El era 
familiar cu învăţătura Vechiului Testament şi a iudaismului, cum era familiar şi cu 

propovăduirea apostolică despre Hristos, Fiul lui Dumnezeu întrupat şi Mîntuitorul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



lumii. Ar fi greşit însă a se crede că Logosul ioaneic ar reprezenta, în ce priveşte 
conţinutul său, un simplu amalgam de elemente vechitestamentare, iudaice şi 
elenistice. Definindu-şi concepţia asupra Logosului preexistent şi întrupat, Sfîntul 
Ioan Teologul nu porneşte de la aceste elemente preexistente. Ci el porneşte de la 
Hristos, plinirea eshatologică a planului de mîntuire al lui Dumnezeu, şi de la 
convingerea fundamentală că Hristos Însuşi este Evanghelia, că, adică, Hristos se 

identifică cu Cuvîntul Cel etern al lui Dumnezeu. Prologul Evangheliei a patra 
poate fi citit nu numai ca o meditaţie teologică (eventual cu unele influenţe ale 
filozofiei elenistice sau ale misticii rabinice), ci şi ca istorie: Cuvîntul a venit la ai 
Săi şi ai Săi nu L-au primit (In 1,11). Logosul ioaneic are o funcţie cosmologică 
asemănătoare celei pe care o descrie Filon din Alexandria, dar, pe lîngă faptul că 
„toate prin El s-au făcut” (In 1,3), „Cuvîntul S-a făcut trup şi S-a sălăşluit între noi” 

(1,14). Logosul ioaneic prezintă unele paralelisme cu personificările înţelepciunii 
(sofiva) şi ale Legii (Torah) din iudaism, dar Sfîntul Ioan ţine să precizeze că, dacă 
Legea s-a dat prin Moise, „harul şi adevărul au venit prin Iisus Hristos” (1,17). 
Logosul există din veşnicie, dar este cunoscut şi înţeles numai în persoana istorică a 
lui Iisus Hristos. Şi invers, evenimentele relatării evanghelice pot fi înţelese numai 
în lumina convingerii că Personajul lor principal nu este numai Om, ci Cuvîntul 

Cel veşnic al lui Dumnezeu. 
Sfînta Scriptură, întrupare a Cuvîntului 

În concepţia creştină, Sfînta Scriptură este şi ea o întrupare a Logosului Celui 
veşnic. Ea aparţine procesului de autorevelare a lui Dumnezeu, orientat spre 
întruparea Logosului şi avîndu-şi în Aceasta punctul culminant. Revelaţia lui 
Dumnezeu începe odată cu crearea lumii prin Cuvîntul dumnezeiesc şi culminează 

în Întruparea Cuvîntului (cf. In 1,1.3.14). După Sfinţii Părinţi, Scriptura trebuie 
înţeleasă în relaţie cu ceea ce unii dintre ei numesc „Treimea iconomică”, 
manifestarea în afară a lui Dumnezeu în lucrarea Sa de mîntuire a lumii

50
. Scriptura 

este dovada concretă a iconomiei mîntuitoare a lui Dumnezeu şi un mod al 
prezenţei Logosului dumnezeiesc în lume chiar înainte de întruparea Sa (Vechiul 
Testament).  

Omul aude glasul lui Dumnezeu înainte de a vedea venirea Sa, conform 
cuvîntului din Ps 47,7 (LXX): „Precum am auzit, aşa am şi văzut”. Există o 
continuitate între diferitele forme ale Revelaţiei din diferitele etape ale istoriei, 
menţionate sau nu în Scriptură, şi Întruparea Logosului, care reprezintă desăvîrşirea 
şi plinirea Revelaţiei. Scriptura este, deci, situată, între Revelaţie şi Întrupare şi 
legată esenţial de amîndouă, dar fără a fi identică cu nici una din ele

51
. Dar dacă 

Scriptura este relatarea scrisă a unei părţi din Revelaţia divină şi o etapă spre 
Întruparea Cuvîntului, este firesc că trebuie s-o considerăm, în mod constant, în 

                                                 
50 Părinţii greci fac o distincţie fundamentală între teologie şi iconomie: prima defineşte Fiinţa 

dumnezeiască inaccesibilă, iar cea de-a doua arată relaţia dintre Dumnezeu şi om, care culminează în 

persoana teantropică a lui Iisus Hristos.  
51 Ierom. Dr. Agapie Corbu, Sfînta Scriptură şi tîlcuirea ei în opera Sfîntului Grigorie de Nyssa, 

Teofania, Sibiu 2002, p. 33-34.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



legătură cu persoana Logosului lui Dumnezeu. Centralitatea Logosului, Care este 
Acelaşi pe întreg parcursul iconomiei divine, reprezintă una dintre constantele 
teologice ale scrierilor Părinţilor

52
. 

După Origen, întruparea Cuvîntului se realizează şi atunci cînd El se face Om şi 
atunci cînd devine Scriptură. În ambele moduri, Cuvîntul (Logosul), insesizabil şi 
invizibil în Sine, a venit la om de aşa manieră încît să poată fi sesizat de acesta. 

„Cuvîntul lui Dumnezeu Ŕ zice Origen Ŕ nu are nici carne, nici trup; după natura Sa 
dumnezeiască, El nu poate fi nici rostit, nici văzut. Însă odată ce se întrupează, se 
poate vedea şi scrie. Deoarece Cuvîntul s-a întrupat, există o genealogie (carte a 
neamului) a lui Iisus Hristos (Mt 1,1)”

53
. 

În acelaşi fel vorbeşte Sf. Maxim Mărturisitorul: „Cuvîntul lui Dumnezeu se 
numeşte trup nu numai fiindcă s-a întrupat, ci şi fiindcă Dumnezeu-Cuvîntul Cel 

simplu, Care era la început la Dumnezeu şi Tatăl şi avea în Sine limpezi şi 
dezvăluite modelele tuturor, necuprinzînd asemănări şi ghicituri, nici istorii 
alegorice, cînd vine la oameni, care nu pot să se apropie cu mintea dezbrăcată de 
cele obişnuite lor, se face trup, îmbrăcîndu-se şi multiplicîndu-se în varietatea 
istorisirilor, ghiciturilor, asemănărilor şi cuvintelor întunecoase... Căci Cuvîntul se 
face trup prin fiecare din cuvintele scrise (în Sf. Scriptură, n.n.)”

54
. 

Sfîntul Maxim zice că există o triplă întrupare a Cuvîntului (Logosului): în 
raţiunile (lovgoi) naturale ale omului şi ale întregii creaţii; în cuvintele (lovgoi) 
Scripturii; şi, în sfîrşit, prin naşterea Sa din Sf. Fecioară Maria. Trebuie să 
precizăm că tema „raţiunilor” divine (lovgoi) apare, înainte de Maxim, la Origen

55
. 

Sf. Maxim le dă însă acestor lovgoi un sens şi un rol deosebit. Dacă la Origen ele 
sînt suflete preexistente, unite într-un fel oarecare prin natura lor cu Logosul, la Sf. 

Maxim ele sînt gînduri ale lui Dumnezeu, toate lucrurile fiind create de El în acord 
cu gîndurile (raţiunile) Sale

56
. Prin aceste „raţiuni” Dumnezeu este prezent în 

creaţia Sa şi prin ele fiinţele create sînt într-o legătură cu Dumnezeu, sînt prezente 
în El

57
. Dar, precizează Sf. Maxim, deşi sînt în Dumnezeu şi apropiate de El, aceste 

„raţiuni” (lovgoi) nu sînt Dumnezeu
58

. 
Un text al Sf. Maxim rezumă această întreită întrupare a Cuvîntului şi această 

înţelegere a Scripturii ca una din aceste trei întrupări. În Ambigua 33 (98), după ce 

                                                 
52 A se vedea George Galitis, Revelation and the Word of God. Apophaticism and 

Demythologising, în: DIAKONIA. , Thessalonica 

1988; Ioan Coman, „Şi Cuvîntul trup S-a făcut”. Hristologie şi mariologie patristică, Ed. Mitropoliei 

Banatului, Timişoara 1993, p. 57-58. 
53 Origène, Esprit et feu, Textes choisis et présentés par Hans Urs von Balthasar, tome II, Paris, 

1960, p. 34, nr. 153 (este vorba de un fragment din comentariul la Matei). 
54 Sf. Maxim Mărturisitorul, Capete gnostice, suta a doua, 60, în Filocalia, trad. de Pr. prof. D. 

Stăniloae, vol. II, Sibiu, 1947, p. 188-189. 
55 Com. la Ioan, XII, 42, Migne, PG 14, 472D-476. 
56 Părintele Prof. Dumitru Stăniloae traduce în româneşte „logoi” (logoi>) prin „raţiuni”; a se 

vedea Introducerea sa la Ambigua, în col. „Părinţi şi scriitori bisericeşti” (PSB), 80, Bucureşti, 1983, 

p. 28.  
57 Ambigua la Ioan, Migne, PG 91, 1080 AB. 
58 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



a vorbit despre „îngroşarea” Cuvîntului prin venirea Sa în trup şi despre faptul că 
El se „ascunde” în chip inefabil în „raţiunile” tuturor celor create, adaugă spunînd 
că, din pricina „îngroşării” înţelegerii noastre, Cuvîntul „a acceptat să se întrupeze 
în lovgoi şi să se imprime în literele, silabele şi cuvintele” Scripturii

59
. Este 

adevărat că „raţiunile” (lovgoi) creaturilor şi cuvintele (lovgoi) Scripturii nu sînt de 
natură divină, ci sînt numai icoane, prezenţe harice ale Logosului la nivelul 

ontologic al lucrurilor, astfel încît primele două întrupări exprimă numai o prezenţă 
iconică a Logosului, în timp ce a treia întrupare înseamnă prezenţa Sa ontologică şi 
personală în om ca Dumnezeu-Omul. Dar Scriptura este nu mai puţin o întrupare a 
Logosului. De aceea, numai acea exegeză care contemplă „raţiunile (lovgoi) Legii 
scrise” (adică ale Scripturii) şi care reuşeşte să descopere în Scriptură Cuvîntul (cu 
majusculă), Logosul, este o exegeză adevărată. O astfel de exegeză (interpretare), 

primire a Scripturii în Duhul Sfînt, poate fi realizată numai prin lucrarea în noi a 
Duhului lui Dumnezeu

60
. 

Cum este prezent Logosul divin în Sfînta Scriptură? 

Logosul divin este necreat, în timp ce cuvintele Scripturii sînt create, ca toate 
cuvintele omeneşti. Ceea ce înseamnă că natura Scripturii, chiar dacă aceasta este 
în relaţie cu Întruparea lui Hristos, nu coincide cu natura Logosului. Cuvintele 

Scripturii sînt indispensabile pentru comunicarea către om a adevărului 
dumnezeiesc şi Ŕ datorită improprierii lor de către Logosul Însuşi Ŕ ele sînt mai 
presus de orice alt cuvînt omenesc, astfel încît Scriptura, în ansamblul ei, este, într-
adevăr, Cuvîntul lui Dumnezeu. Dar nu există o identitate între cuvintele Scripturii 
şi Cuvîntul lui Dumnezeu, adică Logosul divin. Toate cuvintele Scripturii ne 
îndreaptă atenţia spre Logosul personal. Ele nu sînt divine prin natură şi nu pot 

capta şi exprima Dumnezeirea în însăşi natura ei, ci, fiind impropriate prin har de 
Dumnezeu-Cuvîntul, ne dau o cunoaştere a Sa superioară sensului lor istoric şi/sau 
gramatical. 

Pentru relaţia dintre cuvintele Scripturii şi Logosul divin Sfîntul Grigorie de 
Nyssa foloseşte acelaşi termen ajnakravsi" care este folosit de hristologia 
capadociană pentru relaţia dintre cele două firi în persoana lui Hristos. Chiar dacă 

ceva mai tîrziu ajnakravsi" Ŕ împreună cu termenii înrudiţi kravsi", sunkravsi" şi 
mivxi" – vor fi consideraţi că implică monofizitismul, în contextul cugetării 
Sfîntului Grigorie aceşti termeni au un sens perfect ortodox şi nu implică 
nicidecum un monofizitism biblic. Sfîntul Grigorie vrea să spună numai că, 
asumîndu-Şi prin har cuvintele Scripturii, Logosul Se „amestecă” oarecum El 
Însuşi în aceste cuvinte. Dar acest amestec nu este desăvîrşit, datorită incapacităţii 

cuvîntului uman creat de a cuprinde în „înţelesul unui nume” firea cea de necuprins 
şi de a atinge Însuşi Cuvîntul. Ceea ce este dumnezeiesc este lăuntric şi nevăzut, 
dar poate îmbrăca o formă creată, cum este şi cuvîntul articulat al Scripturii. Sfîntul 

                                                 
59 Ed. rom.: Sf. Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. prof. Dumitru Stăniloae, PSB 80, 

Bucureşti, 1983, p. 247-248. 
60 A se vedea Lars Thunberg, Microcosm and Mediator. The Theological Anthropology of 

Maximus the Confessor, Lund, 1965; ed. a II-a Chicago-La Salle, 1995, p. 371. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Grigorie de Nyssa asimilează Scriptura cu vălul şi acoperemintele care umbreau 
cortul sfînt al lui Moise, a cărui adevărată valoare şi semnificaţie rămîneau 
ascunse

61
.  

Avem de-a face aici cu o fundamentală înţelegere hristologică a naturii 
Scripturii. Pentru Părinţii greci, Logosul dumnezeiesc vorbeşte cu adevărat în 
cuvintele Sfintei Scripturi şi lucrează prin ele asupra cititorului. Este vorba de o 

prezenţă personală a lui Dumnezeu, prin harul Său, în toate cuvintele Scripturii, o 
prezenţă care, prin faptul inspiraţiei, este de un alt fel decît prezenţa Sa în restul 
cosmosului. Şi totuşi, nu este vorba de o identitate ontologică dintre cuvintele 
Scripturii şi Cuvîntul lui Dumnezeu. 

Cuvîntul şi Taina: natura sacramentală a Sfintei Scripturi 

În tradiţia ortodoxă, Sfînta Scriptură şi cunoaşterea dumnezeiască pe care o 

mijloceşte ea sînt situate în contextul sacramental al Bisericii. Relaţia cu 
Dumnezeu mijlocită de Sfînta Scriptură întrece capacitatea cuvintelor ei omeneşti 
de a exprima adevărul divin. Aceasta înseamnă că Scriptura este sacramentală. 
Cunoaşterea supraverbală a lui Dumnezeu pe care o dobîndim prin Sfînta Scriptură 
se află într-o continuitate directă cu cunoaşterea pe care o dobîndim în Duhul Sfînt 
prin Sfintele Taine ale Bisericii

62
. Această percepţie sacramentală a adevărului 

dumnezeiesc prin Scriptură este sinergetică: ea este un dar al Duhului Sfînt, dar, în 
acelaşi timp, depinde de vrednicia (sfinţenia) noastră. Dar relaţia Scripturii cu 
Tainele Bisericii nu se reduce la nivelul cunoaşterii. Există o unitate lăuntrică între 
natura Scripturii şi tot ceea ce aparţine Bisericii Ŕ Tradiţia, cultul, viaţa comunitară 
etc. În Biserică experimentăm această unitate în chip doxologic. Sfîntul Vasile cel 
Mare zice că „noi credem cum ne-am botezat şi ne închinăm după cum credem”

63
. 

Pe aceeaşi linie, Sfîntul Grigorie de Nyssa, scriind o mărturisire de credinţă pentru 
unii care puneau sub semnul întrebării ortodoxia sa, zice că există o armonie 
perfectă între credinţă, Scriptură, Botez şi doxologie: „... am primit Botezul după 
cum ni s-a dat poruncă (prin cuvîntul Scripturii, n. n.), credem după cum am fost 
botezaţi şi facem doxologie după cum credem, astfel încît Botezul, credinţa şi 
doxologia să fie în armonie…”

64
. 

„În Ortodoxie Ŕ scrie John Breck Ŕ, între cuvînt şi taină există o unitate 
esenţială, întemeiată pe tăcere”

65
. Grăirea dumnezeiască poate fi calificată drept 

                                                 
61 Referinţe la A. Corbu, op. cit. (cf. nota 51), p. 36. 
62 Cf. Sf. Simeon Noul Teolog: „Dacă cunoaşterea adevăratei înţelepciuni şi ştiinţa lui Dumnezeu 

ne-ar fi date prin scrieri şi învăţături, de ce ar mai fi necesară credinţa sau dumnezeiescul Botez şi 

Sfintele Taine?” (Traités théologiques et éthiques, I, „Sources chrétiennes”, nr. 122, p. 123). 
63 Sf. Vasile cel Mare, Scrisori, 159, 2, trad. de Pr. Prof. T. Bodogae, în: Idem, Scrieri, Partea a 

treia, PSB 12, Bucureşti 1988, p. 346. 
64 Scrisori 5 („Sources chrétiennes” nr. 363, 158-162). A se vedea şi R. L Wilkem, Liturgy, Bible 

and Theology in Easter Homilies of Gregory of Nyssa, în vol.: Ecriture et culture philosophique dans 

la pensée de Grégoire de Nysse, Leiden 1971, p. 127-143. 
65 John Breck, Puterea Cuvîntului în Biserica Dreptmăritoare, trad. din limba engleză de Monica 

E. Herghelegiu, Ed. Institutului Biblic, Bucureşti 1999, p. 7 (= The Power of the Word in the 

Worshiping Church, St Vladimir‟s Seminary Press, Creswood, New York 1986, p. 11). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



„sacramentală” deoarece ea este dinamică, creatoare. Cuvîntul lui Dumnezeu iese 
„din tăcere”

66
. Actul creator final al vorbirii lui Dumnezeu „din tăcerea” Sa către 

lume este lucrarea Fiului lui Dumnezeu întrupat. Sfîntul Apostol Pavel numeşte 
acest act „taină” (musthvrion) şi zice că această taină a fost ascunsă în Dumnezeu 
din veşnicie, iar acum a fost descoperită şi împlinită în persoana lui Hristos, Fiul lui 
Dumnezeu Cel răstignit şi înviat (I Cor 2,2.7; Ef 1,9-10; 3,1-12; Col 1,25-27; 2,2-3 

etc.). Scriptura, proclamarea acestei „taine”, este şi ea sacramentală. După Sfîntul 
Isaac Sirul şi după întreaga tradiţie mistică răsăriteană, atunci cînd lucrarea de 
mîntuire va fi împlinită, adică în veacul ce va să vină, cuvintele de vestire, de 
cerere şi de laudă vor fi înlocuite de tăcerea contemplaţiei

67
. 

Această unitate dintre cuvînt şi taină Ŕ amîndouă înrădăcinate în tăcerea divină 
Ŕ vor părea, desigur, străine unora. Distincţia (sau chiar dihotomia) protestantă 

dintre cuvînt şi sacrament
68

, dintre predică şi cult, dintre vestire şi celebrare, este 
străină teologiei ortodoxe

69
. O înţelegere pur „verbală” a cuvîntului a redus 

conceptul de cuvînt al lui Dumnezeu la Scripturile canonice sau chiar la predică. 
Dar cuvîntul Scripturii nu-şi descoperă în mod necesar înţelesul (cf. Lc 18,34). 
Chiar şi cuvintele lui Hristos nu se autorevelează de la sine şi aceasta explică de ce 
El uneşte invariabil propovăduirea „Evangheliei Împărăţiei” cu semne concrete, 

materiale, care revelează înţelesul adînc şi confirmă adevărul cuvintelor Sale. În 
cadrul „vieţii şi experienţei Bisericii, cuvîntul este confirmat şi actualizat prin 
semnul-act ritualizat al tainei...”

70
. Trecînd dincolo de noţiunea strict verbală a 

Cuvîntului şi redescoperind puterea sa mîntuitoare, percepem caracterul său 
sacramental.  

* 

Iată numai cîteva elemente şi aspecte de care trebuie să ţinem seama în orice 

încercare de vindecare a cuvintelor noastre. 

Stoparea degradării accelerate a cuvîntului nu se poate face prin vreun simplu 

efort omenesc, nici nu se află la îndemîna oricui. Ea nu poate fi realizată decît în 

comuniunea Logosului dumnezeiesc. Iar din partea noastră, este necesară pocăinţa 

şi rugăciunea. Numai omul rugător şi comunitatea rugătoare, în împreună-lucrare 

cu Duhul Sfînt, vor fi capabili de a regăsi Sursa cuvintelor, pe care Scriptura şi 

Părinţii Bisericii o identifică la unison în Persoana Logosului divino-uman. Pe 

măsură ce ne împărtăşim tot mai mult din acest dumnezeiesc şi unic Adevăr, 

cuvintele noastre devin tot mai pline de Duhul, mai autentice, mai cuprinzătoare, 

                                                 
66 „…Unul este Dumnezeu, Care S-a arătat prin Iisus Hristos, Fiul lui, Care este Cuvîntul Lui ieşit 

din tăcere…” (Sf. Ignatie Teoforul, Epistola către Magnezieni, VIII, 2, în: Scrierile Părinţilor 
Apostolici, trad. de Pr. D. Fecioru, PSB 1, Bucureşti 1979, p. 167).  

67 Sf. Isaac Sirul: „Tăcerea este taina lumii viitoare, iar cuvintele, unealta acestei lumi” (Epistola 

a III-a, cit. de J. Breck, Puterea Cuvîntului [cf. nota 65], p. 7). 
68 Această distincţie este presupusă, de exemplu, în definiţia pe care Calvin o dă Bisericii, ca 

instrument al lui Dumnezeu de mîntuire prin „predicarea Evangheliei” şi „instituirea sacramentelor” 

(Instituţii IV,1,1). 
69 J. Breck, Puterea Cuvîntului (cf. nota 65), p. 8-9. 
70 Ibid., p. 11. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



mai creatoare de viaţă şi de comuniune. Mîntuirea cuvîntului omenesc depinde de 

mîntuirea omului care îl pronunţă, prin unirea sa intimă cu Logosul. Cuvîntul 

trebuie să se adape constant din Cel ce este Cuvîntul, cu majusculă. De unde 

importanţa covîrşitoare a redescoperirii în adîncime a Sfintei Scripturi, înţeleasă ca 

formă de întrupare a Logosului în literă, dar nedespărţită de exerciţiul rugăciunii, în 

taina mîntuitoare a comuniunii Bisericii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:11:26 UTC)
BDD-A96 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

