Shakespeare, Gozzi, Tieck si magia teatrului —
reflectii despre trei basme dramatice

Mihaela CERNAUTI-GORODETCHI

Key-words: fairy tales, metatheatre, magic, faerie, dystopia

Arta spectacolului se construieste pe un set complex si sofisticat de conventii
care sunt cunoscute si acceptate (printr-un contract tacit) de ambii poli ai comunicarii
teatrale. Producatorul/emitatorul (multiplu) al mesajului propune o fantezie, o lume
fictionala ca §i cum aceasta ar fi reald, iar receptorul (tot multiplu) isi suspenda
neincrederea (potrivit celebrei formule a lui Coleridge), pretinde ca, pe durata
reprezentatiei, universul imaginar este pentru el real. Strategia alambicatad a acestei
activititi comune de make believe pare 1n primejdie de a se complica $i mai mult
(pana la confuzie) atunci cand normele teatrale interfereaza cu regulile care
structureaza un cu totul alt tip de discurs: basmul (specie narativa, nu reprezentationald).
Surprinzator sau nu, in cazul basmelor teatrale cele doua seturi de norme nu intra
totusi in coliziune, ci, departe de a se sabota reciproc, se sustin unele pe celelalte n
virtutea unei trasaturi (esentiale!) comune: imperativul respectarii protocolului de la
inceput pana la sfarsit; orice alunecare (ori cadere) din postura/atitudinea prestabilita
nu doar intrerupe comunicarea, ci 1i compromite fatal eficienta, o transforma in esec,
intrucat, o datd destramata, vraja nu se mai poate ,,drege”, nu se poate reface.

in mod profund semnificativ, opera dramatici shakespeareana' se rotunjeste
cu The Tempest/ Furtuna (circa 1610-16117), un text considerat mult timp comedie,
apoi romance, dar care este, mai degraba, o feerie (una plenara, desi atinsa de aripa
melancoliei), o fantezie viguroasa, avantata, centrata filosofic pe problema creatiei si
a creatorului. Autoscopia® piesei (si, implicit, a spectacolului, cu atit mai mult cu
cat, indubitabil, dramaturgul este aici un om de teatru — adica traitor, trup si suflet, in
orizontul teatrului!) se concretizeaza in infatisarea lui Prospero ca maestru al
iluzionarii, ca pladsmuitor de scenariu si de spectacol. Protagonistul intdmplarilor din
Furtuna este, asadar, un mag® (aflat in amurgul vietii) care monteazi (in sens
regizoral) o furtund menita sé-i aducd retributia cuvenita fiecaruia dintre actorii ce

! Oricine ii va fi fost autorul adevdrar! Desi ne intereseazd polemica privitoare la authorship in
cazul Shakespeare, facem abstractie de ea aici pentru ca nu este direct relevantd pentru subiectul
(restrans) al articolului de fata.

? Datare neacceptati unanim, dar considerata plauzibild de cei mai multi scholars competenti in
domeniu.

3 Caracteristica fundamentald a operei lui Shakespeare.

* Nu un Sorcerer (Shakespeare 1623: 12)/ vrajitor (Shakespeare 2004: 127), cum il vede Caliban.

»Philologica Jassyensia”, An VI, Nr. 2 (12), 2010, p. 171-178

BDD-A956 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:48 UTC)



Mihaela CERNAUTI-GORODETCHI

i-au modelat (in/spre bine sau rau) existenta. Talcul construit de aceastd mise en
abyme nu este greu de descifrat, axa care-i conecteaza pe Prospero si Shakespeare
prelungindu-se ad [libitum si intr-un sens (mulfimea personajelor create de
Shakespeare), si in celalalt, mai tulburitor (caci se Indreapta asimptotic spre ideea
absolutd de creator). Discursul lui Prospero privilegiazd doud arii semantice pe care,
in mod programatic, le aduce impreuna si le face sa se contamineze in chip pilduitor,
pentru ca, pentru el, ambele sunt forme de arta:
1) campul semantic al vrdjii:

plucke my Magick garment from me.../ [...] / Lye there, my Art (Shakespeare
1623: 2) [mantia-mi vrdjitd de pe mine ia-o./ [...] / Te odihneste, arta/maiestria mea!]
(trad. mea, MCG); my high charmes work (Shakespeare 1623: 13) [vrajile-mi
puternice (lucreaza)] (Shakespeare 2004: 145); Enter Prospero (in his Magicke robes)
and Ariel. Pro(spero). Now do’s my Proiect gather to a head:/ My charmes cracke
not: my Spirits obey (Shakespeare 1623: 16) [Prospero apare invesmantat in mantia
lui magica, urmat de aproape de Ariel. Prospero: S-a copt acuma planul meu deplin/
Si duhurile toate mi se-nchin’/ Iar vrajile sunt bine chibzuite] (Shakespeare 2004:
171); my so potent Art (Shakespeare 1623: 16) [arta/ mestesugu-mi asa putere mare
are] (trad. mea, MCQ); I’le breake my staffe,/ Bury it certaine fadomes in the earth,/
And deeper than did euer Plummet found/ Ile drowne my booke (Shakespeare 1623:
16) [Bagheta mea de vrajitor/ Intdi mi-o frang.../ Si-apoi o-ngrop cu grija in pamant./
lar cartea cu vrdjitul ei cuvant/ Am s-o arunc in valurile marii] (Shakespeare 2004:
175); Come hither, Spirit/ [...] / Vntye the Spell (Shakespeare 1623: 18) [Vino, spirit/
[...]/ Dezleaga vraja!] (trad. mea, MCG);

2) campul semantic al spectacolului: (to) perform si project (= reprezentatia
proiectatd) sunt termeni recurenti in replicile Iui Prospero (director al spectacolului)
si ale lui Ariel (executantul plin de virtuozitate al dispozitiilor scenice primite);
viziunile etalate 1n fata uimitilor naufragiati sunt minutios pregatite, aranjate,
orchestrate — pentru a-i impresiona (= pentru a-i lua in stapanire) pe spectatori, dar si
pentru a realiza Inchipuirile Iui Prospero, pentru a da formd imaginatiei uriesesti a
magului:

Fer(dinand). This is a most maiesticke vision, and/ Harmonious charmingly:
may I be bold/ To thinke these spirits? Pro(spero). Spirits, which by mine Art/ I haue
from their confines call’d to enact/ My present fancies (Shakespeare 1623: 15)
[Ferdinand: Mareata e icoana-nchipuita (Shakespeare 2004: 157), sd indraznesc sa
cred ca spirite-s acestea?; Prospero: Sunt spirite; cu a mea artd/ Chematu-le-am din
departari, ca sa dea chip/ Celor ce-n gand le-am plasmuit] (trad. mea, MCG); These
our actors/ [..] were all Spirits and/ Are melted into Ayre, into thin Ayre
(Shakespeare 1623: 15) [Actorii nostri de-adineauri/ [...] erau cu totii duhuri / — Acum
s-au risipit, pierit-au in vazduhuri] (trad. mea, MCG).

Epilogul (rostit de un Prospero care, sub privirea publicului, iese din rol
pentru a se prezenta ca actor, care iese din conventia fictiunii pentru a le reaminti
spectatorilor contractul de comunicare, pentru a evidentia conventionalitatea —
asadar specificitatea de arta — a teatrului) realizeaza explicit sinteza, prezinta teatrul
ca fiind un mestesug maiestru, un miracol infaptuit de priceperea si daruirea
comediantilor si, deopotriva, de infelegerea si aprecierea publicului:

172

BDD-A956 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:48 UTC)



Shakespeare, Gozzi, Tieck si magia teatrului — reflectii despre trei basme dramatice

Let me not/ [...] dwell/ In this bare Island by your Spell,/ But release me from
my bands/ With the helpe of your good hands:/ Gentle breath of yours my Sailes/
Must fill, or else my project failes,/, Which was to please: Now I want/ Spirits to
enforce: Art to inchant,/ And my ending is despaire,/ Vnlesse I be relieu’d by praier
(Shakespeare 1623: 19) [Nu ma lasati/ [...] sd zac/ Pe asta insula pustie de voi legat,/
Bitand din palme slobozire-mi dati:/ In panze fiti buni de-mi suflati./ Altminteri
planu-i ruinat/ — Caci sa va-ncant am cautat./ Acum duhuri vreau sd-ndemn si magia
sa o chem./ In deznadajde insd ma sfarsesc/ De ruga-mi vand e si nu ma izbavesc]
(trad. mea, MCG).

Toposul smereniei (usor caricaturizat) pare menit sa induplece exigenta
exageratd a celor care au urmadrit reprezentatia, dar, la o mai atentd reflectie, el se
instituie in ecou resemnat al unei revelatii supreme, impartasite de Prospero in
timpul spectacolului (si de autor, in toate piesele sale):

We are such stuffe/ As dreames are made on, and our little life/ Is rounded
with a sleepe (Shakespeare 1623: 15) [Suntem sarmanii oameni fauriti/ Din
fraimantarea viselor... siliti / S& adormim pe-o insuld de somn] (Shakespeare 2004:
161).

Viata omeneascd e doar o biatd iluzie — care se poate salva de derizoriu numai
prin supunerea inteligenta la limita si prin participarea in cunostintd de cauza la
jocul aparentelor, la farmecul nalucirilor. Figura metateatrald este la Shakespeare
emblema unui elan de cucerire utopica (in gand) a imposibilului — caile Domnului
sunt nestiute, dar omul poate imita (la scard redusd) pasiunea divinitatii pentru taina,
pentru frumusetea ascunsi a lumii configurate labirintic’ — cu conditia si uceniceasci
intru captivanta artd a plasmuirii.

Pe un canovaccio inspirat din Pentameronul lui Giambattista Basile (cf.
Basile 1634-1636/ Basile 1968: 449-458) — si publicat ulterior sub titlul ,,Analisi
riflessiva della fiaba L ‘amore delle tre melarance, rappresentazione divisa in tre atti”
(Gozzi 1915) [Analiza reflexivd a basmului Dragostea celor trei portocale,
reprezentatie Tmpartitd in trei acte] (Gozzi 1981: 19-42) — se construieste primul
dintre cele zece basme teatrale scrise special de Carlo Gozzi pentru a fi reprezentate
de compania lui Antonio Sacchi®. Dragostea celor trei portocale este, asadar,
semnalul inaugural pentru un nou gen dramatic, rezultat din teatralizarea basmului,
specie pana atunci folclorica si literara’. Gozzi aduce astfel (cu succes) in sfera
dramaticului o mnaratiune tipica, strict formatatd in functie de caracteristicile
functionale ale modului de expunere care ii este constitutiv. Canavaua primului
basm teatral gozzian este o marturie cruciala privitoare la acest proces de translare

3 Nu intdmplitor, Alonso, regele Neapolelui, se uimeste admirativ in fata complicatului context
confectionat de Prospero, calificdindu-1 drept ,,cel mai ciudat labirint in care va fi pasit vreodatd-un om”
[This is as strange a Maze as ere men trod] (Shakespeare 1623: 18), cuvantul maze fiind inrudit lexical
cu verbul to amaze (provenit din ME amasen, OE amasian, ,,a incurca”, ,,a produce confuzie”, dar si ,,a
uimi”).

® Trupa lui Sacchi a reprezentat in premiera spectacolul L amore delle tre melarance in ziua de 25
ianuarie 1761, pe scena Teatrului San Samuele din Venetia.

7 Basmul este specie literard incepand cu Le piacevolli notti, culegerea intocmiti de Giovanni
Straparola aproape de mijlocul secolului al XVI-lea.

173

BDD-A956 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:48 UTC)



Mihaela CERNAUTI-GORODETCHI

(nu doar prin simpla ,traducere”/adaptare, ci printr-o substantiald recodificare) a
unui text dintr-un mod de comunicare in altul.

Departe de a fi o simpla povestire a actiunii urmand a fi reprezentata pe scena,
Analiza reflexiva... ofera o sumedenie de informatii relative la montarea
spectacolului (utile, prin urmare, trupei de teatru) si, fapt cu totul remarcabil,
statorniceste practica gozziana a proiectdrii in abisal a textului dramatic fabulos prin
instituirea (la vedere) a unui nivel intermediar intre realitatea spectatorului si
fictiunea desfasurata pe scend. Asa cum basmul popular ,transporta” ascultatorul in
lumea inchipuirii si Tnapoi (transfer dus-intors realizat de formulele conventionale
de inceput si de sfarsit, care circumscriu basmul ca monada, ca lume rotunda si
inchisd), Dragostea celor trei portocale mediaza explicit (= verbalizat) intre cele
doua lumi puse fata in fatd in sala de spectacol®:

1) debuteaza cu un prolog care, depasindu-si copios modesta conditie initiala,
functionalitatea pur introductiva, analizeaza cu sagacitate (si cu partinire asumata —
chiar afisata!) starea teatrului contemporan si, printr-un gest de captatio
benevolentiae, conjura publicul sa le acorde atentie comediantilor ce-si pun Intreaga
fiinta la bataie:

L’amor, I’opinione, e I’appetito/ Fan che per bello e buon tutto si goda,/ E noi
possiam giurar, che poco, o assai/ Queste Commedie non vedeste mai (Gozzi 1915)
[Celor ce se-nhama [...] la o treaba atit de grea [precum slujirea teatrului],/ Li se cere
o inima fierbinte si 0 minte luminatd!/ Noi pe amandoua le avem si va putem jura/ Ca
povestea de-astd-seard n-ati vazut-o niciodata!] (Gozzi 1981: 20).

De asemenea, Analiza reflexiva... contine si o explicitare suplimentard a
prologului, metatext care se referd nemijlocit la disputa lui Gozzi cu Goldoni, la
trupa lui Sacchi si la ambivalenta basmului in genere (doar aparent dirijata exclusiv
catre receptorul infantil, povestea este — asa cum vor afirma cu elan romanticii —
profund semnificativa pentru adulti); toatd sectiunea premergatoare Actului intdi
echivaleaza functional cu formula ,,a fost odata ca niciodata”, caci propune publicului un
contract de comunicare, il pregateste pentru o intalnire reusita cu trupa de actori si
cu universul fictional intrupat de acestia (dupa ce a fost plasmuit de dramaturg);

2) se incheie cu un comentariu avand rolul de a readuce (in siguranta) publicul
la ,realitatea reald”; comentariul final (si aici, si In celelalte basme teatrale gozziene)
invocd persiflant traditionalele formule de incheiere a basmului: ,,di rape in
composta, di sorci pelati e di gatti scorticati” (Gozzi 1915) — ,napi-curecesti in
compot..., soareci si pisici jupuite” (Gozzi 1918: 20); condescendenta afisatd in
raport cu aceste incheieri tipice nu e insad decéat o falsa manevra de distantare; in fapt,
Gozzi se delecteaza cu ele §i cheama in ajutor comicul lor absurd, sarjat; prezenta
constanta in final, acolada adresata publicului (uneori impreund cu arborarea unui
aer de exageratd smerenie) este si o reverentd binemeritatd, cuvenita spectatorilor
care au respectat prevederea contractuald a comunicarii, si un gest de echilibrare, o
revenire fireasca la puntea de la care s-a plecat: stabilirea conventiei de a comunica

8 De altfel, cele doud zone — a spectacolului propriu-zis, respectiv a publicului spectator — sunt clar
delimitate 1n teatrul traditional prin utilizarea cumulatd a mai multor ,,factori de separare” (de marcare a
frontierei): organizarea distincta (si fara echivoc) a spatiului, actionarea cortinei etc.

174

BDD-A956 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:48 UTC)



Shakespeare, Gozzi, Tieck si magia teatrului — reflectii despre trei basme dramatice

prin intermediul spectacolului; in basmele gozziene urmétoare va reveni consecvent
semnalul ,,napi-curecesti” — acompaniat de invitatia directa la aplauze.

Ca si (ceva mai tarziu) Ludwig Tieck, in basmele sale teatrale Gozzi
ridiculizeaza neindurator si respinge cu indarjire inovatiile luministe susceptibile sa
altereze natura teatrului ca forma de art. In fata reformei realiste (dez-iluzionante) a
satiricului  (,,plebeu”, moralist-batjocoritor, ,,denuntitor”) Goldoni, Gozzi se
proclama drept conservator, drept aparator al teatrului italian traditional bazat pe
improvizatie — desi, in ,interpretarea” (= adaptarea) lui, commedia dell’arte se
prezinta intr-o forma innobilata, curatata de ,,gaguri” vulgare si de licentiozitati ce
urmaresc amuzamentul ieftin, cu orice pret. Degenerarea artei teatrale denuntatd si
combatuta (cu simt de raspundere) de Goldoni este, pe drept cuvant, o realitate (cu
radacini in — ori in incontestabild legdturd cu — starea precard a moravurilor) din
Venetia Settecento-ului, dar Gozzi nu poate digera solutia reformatoare goldoniand
din ratiuni, pur si simplu, de... incompatibilitate structurald (mai intdi — §i mai presus
— de orgoliile, de rivalitatile si de idiosincrasiile personale). Realul (sub)mediocru,
cenusiu, meschin este, in viziunea lui, un dat greu (ori imposibil) de (re)modelat, de
invins cu adevarat. insa acest ,,blestem” al conditiei umane (prin definitie ticaloasa,
in sens etimologic, asadar ,,vrednicd de plans”) ,,se cere” — si poate fi — depasit si
rascumparat prin evadarea in supranatural (mai precis, In miraculos, adica intr-o
lume cu desavarsire paraleld), in fantezia inaltd — in iluzia teatrald (neaparat nobila,
purificatoare). Prin urmare, in basmul gozzian comedia benevolentd se amesteca
nonsalant cu satira subtire’, iar idealismul, increderea in virtutile superioare ale
spiritului uman, se impletesc (desigur, neverosimil!) cu ironia necrutitoare,
impecabil reglata si precis tintitd, prevestind ironia romantica tenebroasa definitorie
pentru Ludwig Tieck. Metatextualitatea practicatd de Gozzi reprezintd un demers
auctorial cu caracter inclusiv, intrucat, atrdgand atentia asupra conventionalitatii
teatrului, tenteaza cointeresarea i cooptarea Intru aventura fictionald a spectatorului
poate dez-amagit, dezincantat'’, dar inteligent, competent si dispus sa colaboreze, si
se implice in comunicare, sa se iluzioneze cu metoda si sistem.

Doar cu cateva decenii mai tarziu, programul estetic (preromantic) al lui
Gozzi si nadejdile pe care le avanseaza par utopice — in sensul nemaiadecvarii la
contextul mentalitar. Ludwig Tieck (om de teatru prin definitie nelinistit, dornic de
nou, de originalitate, si tdlmacitor asiduu din Shakespeare, pe care il venereazi —
traduce Furtuna in 1795) scrie, in 1797, piesa Der gestiefelte Kater. Kindermdrchen
in Drei Akten mit Zwischenspielen, einem Prologe und Epiloge (Tieck 1885)
[Motanul incaltat. Basm pentru copii — in trei acte, cu interludii, prolog si epilog]
(Tieck 2004), facand uz (ca si Basile ori Perrault Tnaintea lui) de conventia, mai mult
decat transparenta'', a dirijarii mesajului citre un public infantil — conventie pe care,
de altfel, o ridiculizeaza in subtext, prin intermediul pretiosilor ,,experti” adunati in
sala de spectacol din scena:

% Plin de vervd, de inventivitate, de ingeniozitate intelectuald, Gozzi ¢ malitios, caustic, dar
niciodata trivial.

10 Calc lingvistic inspirat al seniorului D.I. Suchianu dupi fr. désenchanté(e).

! Conventie nemailuata in serios — adici nemaicititd ad litteram — decét de cei snobi, ignoranti ori
lipsiti de subtilitate.

175

BDD-A956 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:48 UTC)



Mihaela CERNAUTI-GORODETCHI

Fischer: Kennen Sie das Stiick schon?

Miiller: Nicht im mindesten. Einen wunderlichen Titel fiihrt es: Der gestiefelte
Kater. Ich hoffe doch nimmermehr, da3 man die Kinderpossen wird aufs Theater bringen.

Schlosser: Ist es denn vielleicht eine Oper?

Fischer: Nichts weniger, auf dem Komodienzettel steht: ein Kindermdrchen.

Schlosser: Ein Kindermarchen? Aber ums Himmels willen, sind wir denn
Kinder, dall man uns solche Stiicke auffiihren will? (Tieck 1885).

Fischer: Cunoasteti piesa?

Miiller: Catusi de putin! Are un titlu curios: Motanul incaltat... Sper doar sd nu
fie aduse pe scend, cu nici un chip, farse copilaresti.

Schlosser: Oare este o opera?

Fisher: In nici un caz, pe afis scrie: basm pentru copii.

Schlosser: Basm pentru copii? Doamne, dar ce, suntem copii, ca sa ni se
prezinte asemenea piese?! (Tieck 2004: 13).

Basmul teatral al lui Tieck péraseste orizontul senin al miraculosului, iar
autoreferentialitatea devine autodenuntare: conventiile fabuloase si cele teatrale,
trucurile scenice sunt toate expuse neindurdtor, se atrage insistent atentia asupra
»cusdturilor” (ba chiar acestea sunt intentionat destrdmate). Strategia metateatrala
este Intoarsd impotriva textului: infasurarea teatrului in teatru (motivul piesei in
piesd) nu mai aduce rigoare, ci, dimpotriva, degringolada. Planurile diferite se
intretaie si se amestecd, pand la confuzie. Noima este de-construitd in vazul
publicului (virtual), semnele si simbolurile instituite prin traditie ca elemente
destinate sd construiasca impecabil coerenta spectacolului (prin filtrul regulilor
prezentationale) intrd intr-un adevarat maelstrom, aduc in scend incongruenta,
absurdul, prevestind ofensiva fatali a hazardului, a dezordinii absolute. In
desfasurarea piesei din piesd, erorile si accidentele se tin lant, distrugind iluzia si
anuland orice sansa de functionare a indispensabilei willing suspension of disbelief.
Nu e de mirare ca aplauzele asteptate de autorul si de actorii din piesa (in ciuda
numeroaselor disfunctionalititi de care ei sunt vinovati!) sunt substituite de
,verdorbenen Birnen und Apfeln und zusammengerolltem Papier” (Tieck 1885)
[mere si pere stricate si ghemotoace de hartie] asezonate cu huiduieli (Tieck 2004:
58-59). Lumea armonica (si securizantd) a basmului derapeaza, vireaza citre distopie.
Metateatralitatea piesei lui Tieck urmdreste nu sa creeze iluzia, ci sa o descompuna.

In esentd, ca si Prospero, Shakespeare se crede, se simte, este magul — superb
demiurg, prezenta permanentd, impunatoare (si atunci cind se dovedeste a nu fi
atotputernicd), adesea coplesitoare in creatia-i; lumea intreaga este o scend pe care se
(re)prezintd, fara ragaz, comedii (in varii registre) si tragedii (maret-cutremuratoare
sau jalnice, marunte); numeroasele elemente de metateatralitate existente in opera
shakespeareand semnaleaza o intuitie fundamentala si o intentie sistem(at)ica, sunt
reiterate staruitor Intrucat, mai mult decat un simplu motiv, configureaza un invariant
antropologic. Intr-o alta epoci (la o altd varsti — si a lumii, si a teatrului), Gozzi se
scutura de apasarea mundanului, a cotidianului, incercand sa evadeze intr-o lume ,,ca
nelumea”, ireald, dar perfect coerentd si armonicd. Magia intemeierii unui univers
alternativ compensator nu se mai bazeaza acum pe incredere in eficienta scenariului
(cvasi)mitic, in ritualul sacru, ci pe nadejdea ca saltul de la un nivel ontologic la
altul poate fi performat in temeiul conventiei cunoscute si (mai mult sau mai putin

176

BDD-A956 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:48 UTC)



Shakespeare, Gozzi, Tieck si magia teatrului — reflectii despre trei basme dramatice

intocmai) respectate; fabulosul convertit in formula teatrala intareste si disciplineaza
iluzia in deplind cunostintd de cauza (acesta fiind un paradox doar in aparenta!), o
proiecteaza Intr-un orizont infinit si peren. Gozzi nu vrea sa-si aproprieze realitatea
(precum Goldoni), el doreste sd atingd (fie si numai iluzoriu — §i cu pretul
autoiluzionarii staruitoare, metodice) adevarurile pure. lluzia teatrala pe care Gozzi
o cultiva acerb, obstinat, sfidator, ca unicd modalitate de salvare in fata invaziei
nimicniciei este destramata (la modul... postmodernist — avant la lettre!) de Ludwig
Tieck, este dizolvata fara scapare de vitriolul unei ironii negre si deznadajduite, cu
accente nihiliste. Poate de aceea, cu rare (desi stralucite) exceptii (v. Goethe, A. W.
Schlegel, Schiller, Madame de Staé€l; Richard Wagner), dramaturgia lui Tieck nu
prea este prizata/frecventata nici de marele public, nici de literati, nici de oamenii de
teatru (din contemporaneitatea Iui ori de dupa aceea); in rafale, dezlantuit, ea ataca
toate conventiile, toate regulile, codul Intreg al unei comunicari statornicite cale de
veacuri Intr-o matcd anume. Mai radicala si decat ulterior celebrata distantare
brechtiana, viziunea aceasta distopicé nu tinteste doar defecte general-umane si vicii
ale societitii, ci se autotorpileaza cu indicibild voluptate. La Tieck, autoreferentialitatea
este programat dez-amagitoare si autodestructiva; basmul este imposibil de reconstituit,
de recuperat, iar teatrul din teatru avertizeaza crud, chiar cinic: din adancul spatiului
catoptric, imaginea reflectatd corodeaza inexorabil si sardonic insdsi oglinda — si-apoi
privitorul si, cu el, lumea intreaga.

Bibliografie

Basile, Giovan 1634-1636: Giambattista Basile, Battista Giovan, ,,Le tre cetra —
Trattenemiento nono de la iornata quinta”, in I/ Pentamerone del Cavalier Giovan
Battista Basile overo Lo Cunto de li Cunti, Trattenemiento de li Peccerille di Gian
Alesio Abbattutis [Napoli, 1634—1636].

Basile 1968: Giambattista Basile, ,,Zabava a noua: Cele trei chitre”, in Giambattista Basile,
Pentameronul sau Povestea Povestilor, in romaneste de Aurel Covaci, prefata de
Petru Cretia, Bucuresti, Editura pentru literaturd universala, p. 449—458.

Gozzi 1915: Carlo Gozzi, ,,Analisi riflessiva della fiaba L’amore delle tre melarance,
rappresentazione divisa in tre atti”, in Fiabe, con un discorso introduttivo di Rosolino
Guastalla, Milano, Istituto editoriale italiano, collana Classici Italiani, novissima
biblioteca diretta da Ferdinando Martini, serie II, vol. XXXVII, 1915 (?); versiune
online: http://www.classicitaliani.it/Gozzi/gozziC fiaba melarance.htm.

Gozzi 1981: Carlo Gozzi, ,,Analiza reflexivd a basmului Dragostea celor trei portocale,
reprezentatie impartita in trei acte”, in Basme teatrale, traducere, prefata si note de N.
Al. Toscani, Bucuresti, Editura Univers, p. 19-42.

Shakespeare 1623: William Shakespeare, The Tempest, in Mr. William Shakespeares
Comedies, histories & tragedies, published according to the true originall copies,
printed by Isaac Jaggard and Edward Blount, London, First Folio, p. 1-19; text
online: http://internetshakespeare.uvic.ca/Library/facsimile/bookplay/Bran_F1/Tmp/.

Shakespeare 2004: William Shakespeare, The Tempest — Furtuna, editie bilingva engleza-
romand, traducere din limba engleza, introducere si note de Dan Amedeu Lazarescu,
Targoviste, Editura Pandora-M.

Tieck 1885: Ludwig Tieck, ,,Der gestiefelte Kater”, in Tiecks Werke (Deutsche National-
Litteratur, 144.Band, Hrsg. von Joseph Kiirschner), Hrsg. von Dr. J. Minor, Erster
Teil (S. 1 ff.), Stuttgart, Union Deutsche Verlagsgesellschaft [1885]; versiune online:
http://www.act-n-arts.com/sprechkunst/stuecke/tieck-gestiefelte-kater.pdf.

177

BDD-A956 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:48 UTC)



Mihaela CERNAUTI-GORODETCHI

Tieck 2004: Ludwig Tieck, Motanul incaltat, traducere de Simona Chelarescu-lonescu, tabel
cronologic si postfatd de Ioan Constantinescu, notd preliminard si bibliografie de
Mihaela Cernauti-Gorodetchi, lasi, Editura Universitatii ,,Alexandru loan Cuza”.

Shakespeare, Gozzi, Tieck and the Magic of the Theatre —
Reflections on Three Dramatic Fairy Tales

It is an undisputed fact that Shakespeare, Gozzi and Tieck are highly interested in
metatheatre as a fundamental dramatic strategy meant to build up the entire show
consciously and to prepare the indispensable “glue” keeping it together, which is the
spectator’s belief in the truth (not necessarily the reality) of the fictional world presented on
stage. But self-reference reveals its being very different in scope, form and function in each
of the three authors’ respective views. The three selected plays — Shakespeare’s Tempest,
Gozzi’s Love of Three Oranges and Tieck’s Puss in Boots — are obviously concerned with
the status and the role(s) of the fairy tale (and myth), as well as with the meanings and the
use of theatre in various cultural contexts, but they convey disparate understandings of the
matters under scrutiny and disparate messages as to how to deal with limitations and
difficulties. If Shakespeare’s faerie epitomizes — by extolling and pleading for — an absolute
belief in the magic of the theatre, in the power of illusion, Gozzi’s fiaba tries to act as a
“guide for the perplexed” and redirect the attention of a disenchanted audience towards the
magical virtues of the long-forgotten fabulous, while Tieck’s dystopia is intentionally
dissatisfying and highly disturbing, because not only does the play itself seem to crumble
under the countless technical errors, misunderstandings and stupid accidents occurring on
stage, but it also threatens to become an agent of general destruction since it defies all rules,
principles and conventions ever settled for the purpose of making the whole world a
meaningful place.

Universitatea ,, Alexandru loan Cuza”, lasi
Romdania

178

BDD-A956 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:48 UTC)


http://www.tcpdf.org

