A la recherche d’une définition du mythe*

Linda Maria BAROS

« Au commencement était la Fable ! »
(Paul Valéry, Petite lettre sur les mythes?).

Key-words: myth, myth-sacred relationship, “homo religious/ symbolicus”

Le mythe. Voila un mot qui, bien qu’en apparence simple et honnéte, a, pendant
fort longtemps, semé « la terreur dans les Lettres » (Paulhan 1941)! Pourtant, aucun
écriteau n’est placé a I’entrée de I’univers que le mythe s’est tissé depuis I’antiquité
jusqu’a nos jours. Qu’on y pénetre avec ou sans fleurs, pour pleurer sa mort/décadence
supposée ou bien pour célébrer sa longue destinée et les métamorphoses spectaculaires
gu’il a subies, on s’en méfie souvent. Hautement complexe et, par conséquent,
rudement effrayant, le mythe hésite entre la fable mensongére et le récit sacré
heuristique, entre I’ordre de I’imagination et le discours raisonné, entre la sphere
ethno-religieuse et la littérature, entre les études herméneutico-réceptives, rhétorico-
énonciatives et sémiotiques de type narratif ou iconique. La liste est assurément
beaucoup plus longue, mais on préfére s’en tenir a ces quelques oppositions
fondatrices pour I’évolution de ce concept aussi difficile a manier.

Dans sa « Petite histoire des définitions du mythe », Alain Deremetz, victime
de la «terreur » exercée par cette catégorie discursive inclassable, conclut, aprés
avoir passé en revue et analysé quelques points théoriques essentiels, que :

« toutes ces formes d’analyse [...] posent plus de problemes qu’elles ne [...]
permettent d’en résoudre quand il s’agit de [s’]interroger sur les rapports du mythe et
de la littérature et sur ce que I’on désigne par mythe littéraire » (Deremetz 1994 : 29).

Cette affirmation témoigne de la peur stochastique que fait naitre le mythe
dans I’empire des lettres. S’apercevoir que I’on se retrouve devant une énigme dont
les facettes n’ont de cesse de se multiplier est bien sir angoissant, mais, en méme
temps, stimulant. Sans questions qui exigent des réponses de plus en plus pointues,
aucune avancée n’est, il va de soi, envisageable. Dans une large mesure, aprés une
lutte constante contre le mythe invraisemblable, mensonger ou faussement interprété

! Fragment extrait de la thése de doctorat Le Mythe de la métamorphose érotique, réalisée sous la
direction de Monsieur le Professeur Pierre Brunel, Université de Paris-Sorbonne, Paris IV, et de
Monsieur le Professeur Nicolae Constantinescu, Université de Bucarest, Faculté de Lettres.

2 Dans Variété | et I, Paris, Editions Gallimard, vol. 1, 1924, vol. 11, 1930; rééd. 1998, Collection
« Folio/Essais », p. 305.

»Philologica Jassyensia”, An V, Nr. 1, 2009, p. 89-98

BDD-A913 © 2009 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:47 UTC)



Linda Maria BAROS

par le biais d’extrapolations peu fertiles, on assiste aujourd'hui a un combat qui vise
la réhabilitation de ce dernier, au cours d’un ample processus interprétatif qui
souleve de nombreuses questions théoriques, littéraires, religieuses et méme
humaines. La conjugaison de la théorie et de la dimension humaine du mythe
littéraire noue

«[...] le vivre et I’écrire pour faire que la vie soit vraiment habitante.

Car habiter (exister) n’est pas simplement vivre. Il nous faut des livres et des
lettres pour nous arracher a I’enfermement dans le cycle répétitif des processus vitaux,
pour inscrire notre habitation dans un monde commun plus durable que la simple
vie » (Pinson 1995 : 16).

Au cours des pages a venir, on se propose d’habiter mythiquement le monde
en analysant d’un point de vue essentiellement littéraire, a travers les livres et les
lettres, comme le suggére Jean-Claude Pinson, toutes les formes verbales mythiques
déterminées par les formes mentales humaines. Cette saisie du mythe n’est possible
gu’a travers une étude a dimension pulsionnelle et dynamique des mécanismes qui
I’articulent, une étude batie autour de questions et de réponses qui ne cherchent
nullement a semer la panique parmi les lecteurs, mais qui se proposent d’éviter tout
égarement théorique, afin que I’objet méme de cet article ne souffre pas des méfaits
d’un trop grand flou terminologique. L’on ne réussira certainement pas a déchiffrer
tous les dispositifs mythiques et a apporter des réponses univoques. Cela serait
d’ailleurs plut6t réducteur et enléverait au mythe sa part de mystére. Parfois, cela
serait méme impossible, étant donné que l’auteur contemporain des scénarios
mythiques modifie toujours I’histoire a sa guise, laissant proliférer les variantes.
Toujours est-il que son aura énigmatique, voire sa dimension obscure, a jamais
impénétrable, éternellement en proie a I’ambiguité, demeure le point d’ancrage du
mythe ! « Ce n’est pas pour connaitre que je vais », disait Dominique Fourcade,
«Cc’est pour m’exposer a l’inconnaissable » (Fourcade 1990: 20). C’est a ce
dialogue avec I’incertitude qu’entretient le mythe qu’on voudrait par conséquent
participer activement !

Le dynamisme des schemes et des mythemes entraine toujours des
changements fondamentaux, dont le systeme codifié ne permet qu’un déchiffrement
partiel du message mythique. Pourtant, ¢’est pour affronter I’inconnaissable, pour lui
donner un visage, pour faire jaillir les significations que porte le mythe, sans pour
autant entamer sa puissance d’ébranlement autant théorique qu’émotive, qu’une
certaine rigueur opérationnelle s’impose.

L’ouverture du logos au mythos au moyen d’instruments théoriques précis
permet le passage de la décadence du mythe a son fleurissement, a la
rémythologisation méme du monde désenchanté dans lequel on se meut, aux progrés
de la mythocritique, discipline qui a déclenché de nombreuses polémiques et qui n’a
pas toujours été considérée d’un regard amical. Susciter un désir de mythes, c’est
guider le lecteur blasé, I’aider a retrouver son ingénuité, sa soif d’imaginaire, de
sacré, des origines. En ultime lieu, le mythe constitue un moyen d’accéder aux
formes que revétent le penser et le sentir humains, un véhicule qui permet
I’arpentage de I’espace originaire, d’ou surgirent autrefois les structures de la société
actuelle, mais aussi d’un espace sacré. Oublier le mythe, ce serait donc mourir

90

BDD-A913 © 2009 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:47 UTC)



A la recherche d’une définition du mythe

encore un peu a la vérité et a la beauté de I’univers. Et pourtant, on I’a longtemps
maltraité, banni, injurié. C’est a travers une explication erronée de sa fonction
premiére, que le mythe, accusé d’invraisemblance, a acquis un sens fortement
dépréciatif, de « tromperie collective consciente ou non », chargée « d’un contenu
péjoratif et mesquin » (Meschonnic 1966). Réduit au statut d’une pauvre fable, dont
la signification profonde était vouée a I’oubli, il a vu une barriére se dresser
lentement entre le monde et lui. Le récit de la construction de cette barriére de
I’ignorance est parsemé d’explications historiques et religieuses, mais il est, avant
tout, le reflet d’une incapacité a saisir correctement les mythologies antiques.

Les nouveaux outils d’analyse découverts par les chercheurs sont une
excellente arme pour abattre cette barriere. Ces instruments de travail proposent des
grilles de lecture qui bannissent les spéculations et qui sont en mesure d’arracher les
lecteurs a leur impassibilité et de leur redonner le goGt de la mythologie.

Afin de bien comprendre la notion de mythe, il convient en conséquence de
commencer par esquisser un panorama des théories les plus intéressantes qui
abordent ce concept. Ce n’est qu’en brossant un tableau révélateur de I’état actuel de
la recherche, qu’on pourra retenir la définition ou bien les éléments définitoires qui
semblent les plus judicieux & rendre le mythe habitable. On ne se veut ni iconoclaste,
ni élogieux ; une démarche autocritique et objective ne le tolérerait pas. On essaiera
tout simplement d’allier la tradition et les théories récentes pour édifier une image
aussi limpide qu’intéressante du mythe, pour faire de ce dernier le dire du monde. Il
incombera aux lecteurs, a ceux qui voudront bien se laisser tenter par la
mythocritique, de faire du monde le dire du mythe.

Prémisses théoriques

Le mythe peut étre concu comme une matrice virtuelle, infiniment malléable,
qui s’inscrit dans le paradigme du récit et qui se laisse exploiter et réinventer. Il est
pour ainsi dire un « modele déja constitué, qui préexiste a sa ,réalisation” dans le
[texte], comme un ensemble de virtualités » (Mathieu-Castellani 1981 : 21). Une
matrice, bien entendu, placée quelque part entre la distorsion permanente, la
réécriture et I’appropriation latente vécue par tout écrivain ayant franchi la barriéere
de I’univers mythique, mais une matrice qui se donne & voir a la fois dans sa
singularité, car le mythe est identifiable a tout moment, et dans sa pluralité, car le
mythe est protéiforme par excellence. Néanmoins, ce mythe qui se nourrit, semble-t-
il, toujours de lui-méme, présente des traits généralement valables que les
théoriciens ont essayé de mettre en évidence dans toute une série de définitions, dont
les variables expriment I’ouverture vers de nouveaux horizons de recherche.

On est aujourd’hui beaucoup plus attentif a I’importance de I’utilisation d’un
vocabulaire adéquat, pertinent, dans la désignation du mythe. Beaucoup d’ouvrages
ou d’articles de spécialité, qui traitent de la difficulté de nommer les éléments
mythiques et qui proposent des termes et des théories de plus en plus riches, sont
parus a partir des années quatre-vingt. Comme la mythocritique figure maintenant
tout naturellement parmi les disciplines littéraires et que les polémiques suscitées
par la notion de mythe sont déja suffisamment connues, il semble tout a fait sage de
ne pas reprendre I’histoire de ce terme depuis ses origines. Une telle démarche ne

91

BDD-A913 © 2009 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:47 UTC)



Linda Maria BAROS

ferait que retracer un chemin déja battu et largement familier aux chercheurs. Par
conséquent, on se permettra seulement de pointer les définitions qui semblent étre
les plus intéressantes et fécondes.

Quoi qu’on entreprenne pour classifier les définitions proliférantes du mythe,
on entend toujours résonner dans les ouvrages de spécialité, comme un bruit de
fond, la définition donnée au mythe par Mircea Eliade. Si elle se présente comme
une toile d’arriére-plan, ce n’est aucunement parce qu’elle est secondaire, mais, bien
au contraire, parce qu’elle sert de référence ou de source d’inspiration aux
chercheurs et aux écrivains du monde entier :

« la définition qui me semble la moins imparfaite, parce que la plus large, est
la suivante : le mythe raconte une histoire sacrée ; il relate un événement qui a eu lieu
dans le temps primordial, le temps fabuleux des ,,commencements”. Autrement dit, le
mythe raconte comment, grace aux exploits des Etres Surnaturels, une réalité est
venue a I’existence, que ce soit la réalité totale, le Cosmos, ou seulement un
fragment : une Tle, une espéce végétale, un comportement humain, une institution.
C’est donc toujours le récit d’une ,,création” : on rapporte comment quelque chose a
été produit, a commencé a étre. Le mythe ne parle que de ce qui est arrivé réellement,
de ce qui s’est pleinement manifesté » (Eliade 1988 : 16-17).

Et pour ce qui est du role fondamental du mythe, a Mircea Eliade d’ajouter qu’il
sert assurément & mettre en lumiere un moyen de connaissance sensible du monde :

« la fonction maitresse du mythe est de révéler les modeéles exemplaires de
tous les rites et de toutes les activités humaines significatives: aussi bien
I’alimentation ou le mariage, que le travail, I’éducation, I’art ou la sagesse » (Eliade
1988 : 19).

André Jolles, quant a lui, place le mythe parmi les neuf formes simples qui se
trouvent au ceeur du langage. En tant que disposition mentale entrainant un « geste
verbal », le mythe apparait d’emblée comme une «forme simple » qui précede
I’écrit, mais qui est toujours actualisée par ce dernier. Mais pour que le geste verbal
puisse s’accomplir, il faut qu’il y ait une énigme, que I’homme se confronte a
I’inconnu et qu’il en éprouve la force et le mystére envoltant. Dés que I’homme
considére attentivement le monde, sa « contemplation [se mue] en étonnement et cet
étonnement en interrogation » (Jolles 1972 : 81). Le mythe correspondrait donc a
I’instauration d’un dialogue cohérent qui vise a décoder I’inconnu et a I’intégrer
dans I’ordre des choses :

« Quand I"univers se crée ainsi a I’homme par question et par réponse, une

forme prend place, que nous appellerons mythe » (Jolles 1972 : 81).

L’importance vitale conférée aux notions de « création » et d’« origines »
rend cette définition conforme aux croyances de Mircea Eliade. André Jolles le
déclare d’ailleurs clairement en précisant que :

«[...] le mythe est le lieu ou I’objet se crée a partir d’une question et de sa
réponse — disons-le autrement : le mythe est le lieu ou, a partir de sa nature profonde
(Beschaffenheit), un objet devient création » (Jolles 1972 : 84).

Au-dela de ce caractere explicatif, une autre constante s’affirme a travers ces
définitions : le mythe s’inscrit, avant toute chose, dans le paradigme du récit, aspect

92

BDD-A913 © 2009 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:47 UTC)



A la recherche d’une définition du mythe

que I’on tient & reprendre ici afin de souligner son importance majeure. Car le mythe
— son évolution ne manque jamais d’en témoigner — posséde un profil dynamique de
par sa trame narrative serrée et tensionnelle. Aussi apparait-il aux yeux de Gilbert
Durand comme :

«un systeme dynamique de symboles, d’archétypes ou de schémes, systeme
dynamique, qui, sous I’impulsion d’un schéme, tend & se composer en récit » (Durand
1992 : 64).

André Dabezeis note que le mythe reste toujours dans la sphére de la création
primordiale, tout en insistant sur la dimension rituelle que celui-ci implique. Il
représente alors I’illustration significative et symbolique d’un acte assimilé a un
exemplum par une certaine collectivité, exemplum qui explique I’acte en question et,
selon la situation, I’actualise :

« récit ou personnage symbolique, extrémement fascinant pour une collectivité
ou pour un groupe sociologique donnés auxquels il offre un modele rituel et une
explication de I’existence » (André Dabezeis, cité par Chardin 1989 : 164).

On pourrait également rappeler en passant que pour I’école de Cambridge,
composée de James Frazer, Edward B. Tylor et Jane Harrison, le mythe n’est que la
simple verbalisation d’un rituel et qu’il doit étre toujours ramené aux cycles naturels.

A ce sujet, Claude Lévi-Strauss soulignait I’interconnexion importante, mais
non pas inébranlable, du mythe et du rite, qui se reproduisent I’un I’autre, le mythe
étant la projection verbale du rite et le rite I’illustration pratique du mythe (Lévi-
Strauss 1974 : 266). Si I’on revient maintenant a la définition plus stricte du mythe,
telle qu’elle a été formulée par le célébre structuraliste, on observe qu’il présente
une structure permanente, qu’il met en scéne des événements relevant d’un passé
lointain et qu’il appartient & la catégorie du discours. Mais ce qui prime, c’est la
maniére dont les éléments constitutifs du mythe, les phases ou les mythémes, qui
composent le récit, s’assemblent par « paquets de relations » afin de lui procurer un
sens (Lévi-Strauss 1974 : 240-243).

Un ouvrage plus ancien, comme celui de Pierre Albouy, ouvrage d’une grande
valeur et finesse littéraire, concentré théorique et analytique de I’histoire du mythe
littéraire, apprend aux lecteurs, dans une perspective beaucoup plus intimiste, que ce
dernier est :

« |’élaboration d’une donnée traditionnelle ou archétypique, par un style
propre a I’écrivain et a I’cceuvre, dégageant des significations multiples, aptes a
exercer une action collective d’exaltation et de défense ou a exprimer un état d’esprit
ou d’ame spécialement complexe » (Albouy 2003 : 150).

Pour ne pas glisser par mégarde dans le piege de I’énumération, on clétura ici
cette liste sGrement lacunaire, mais qui passe en revue les principales définitions qui
ont fondé la mythocritique. On évitera aussi la taxinomie, sachant que les théories ne
s’excluent pas les unes les autres, tout en optant pour une analyse synthétique, apte a
réunir les points fondamentaux qui individualisent le mythe.

Dans I’ouvrage Mythe et utopie, Pierre Brunel adhére en grande partie a la
définition du mythe proposée par Mircea Eliade. Mais, il ne se contente pas d’y voir

93

BDD-A913 © 2009 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:47 UTC)



Linda Maria BAROS

la définition «la moins imparfaite », il 1’épure et I’enrichit formulant les trois
fonctions essentielles du mythe :

« il raconte (le mythe comme récit), il explique (il avance des causes que
I’intelligence ou la raison ne pourrait fournir; c’est le mythe comme discours
étiologique, comme remontée aux origines), il révele (le mythe comme hiérophanie
ou comme ontophanie, manifestation du sacré ou de I’étre) » (Brunel 1999 : 10).

C’est en partant de ce systeme tripartite que I’on essayera d’analyser le mythe,
étant convaincu de la nécessité de bien appréhender ses composantes avant de les
examiner au cceur méme d’un texte littéraire. Si I’on a décidé de s’inscrire dans le
sillage de Pierre Brunel et, respectivement, de Mircea Eliade, c’est surtout parce que
cette derniére définition propose une grille de lecture complexe, claire et englobante
a la fois. D’une part, il y a I’explication du concept et, de I’autre, la mise en
évidence de ses fonctions, le tout réuni dans un ensemble synthétique et
opérationnel, vertus que, malheureusement, les définitions données au mythe ne
possédent pas toujours.

A comparer les lignes de force caractérisant les définitions détaillées ci-
dessus, plusieurs constats indubitables s’imposent d’emblée. Il y a premierement la
guestion de la forme : le mythe reléve de la catégorie du discours, c’est un récit
matriciel, dont la structure, I’armature, bien que stable, durable, associe des éléments
constitutifs profondément dynamiques. C’est d’ailleurs en grande partie grace a ce
dynamisme extraordinaire que le mythe a pu survivre au long des siécles. Il a su se
transformer partiellement, se glisser dans d’autres formes, tout en restant
reconnaissable, et s’enrichir ainsi par lui-méme. Les écrivains I’ont modelé chacun a
sa maniére, mais la dissolution des mythémes ou des schemes et leur jaillissement
sous une nouvelle forme n’ont pas altéré sa matrice discursive, ses piliers
structuraux. Malgré toutes les variantes qu’il a pu accumuler a travers le temps et les
ouvrages qui I’ont mis en scéne, on ne parle jamais de mythes originaux, d’un coté,
et d’imitations ou de mythes déformés, de I’autre :

« Puisqu’un mythe se compose de I’ensemble de toutes ses variantes, I’analyse
structurale devra les considérer toutes au méme titre. [...] Il n’y a pas de version
»vraie” dont toutes les autres seraient des copies ou des échos déformés. Toutes les
versions appartiennent au mythe » (Lévi-Strauss 1974 : 240-242.

C’est a la question de la «remontée aux origines» que I’on pourrait
s’intéresser en deuxiéme lieu, si I’on se rapporte a la définition de Mircea Eliade.
S’agit-il toujours d’origines qui relévent d’un illo tempore ou bien aussi d’une
étiologie placée dans un contexte plus récent? Le dictionnaire des mythes
d’aujourd’hui, réalisé sous la direction de Pierre Brunel, apporte une réponse
essentielle a cette question problématique. Les mythes sont en perpétuelle gestation
ou transformation, les images mythiques modernes en étant la preuve vivante. Il est
donc passionnant d’étudier la maniére dont le mythe d’aujourd’hui renvoie aux
mythes anciens, I’exemple cité dans la préface du dictionnaire étant tout a fait
éloquent : « L’intéressant, pour un littéraire, est que ce mythe d’aujourd’hui [celui
de I"avion] rejoigne I’antique mythe d’Icare [...] » (Brunel [éd.] 1999 : 10). Bien que
profondément modernes, les mythes contemporains puisent toujours leur substance
dans des archétypes qui font référence a des modeles préexistants.

94

BDD-A913 © 2009 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:47 UTC)



A la recherche d’une définition du mythe

Qu’il soit ancien ou moderne, c’est la remontée aux origines qui détermine le
role étiologique du mythe, destiné a justifier I’ordre des choses, en expliquant
I’existence de certaines réalités et en imposant indirectement des modéles, des
exempla dignes a suivre pour la communauté.

En troisieme lieu, le mythe raconte une histoire qui révéle, qui donne a voir la
manifestation du divin et de I’ontos :

« Eliade [...] fait observer que ,toute mythologie est une ontophanie”. Le
mythe révele I’étre, il révele le dieu. C’est en cela qu’il peut étre présenté comme une
»histoire sacrée”. [...] 1l y a donc une conception religieuse, et méme une conception
dévote du mythe. [...] Il existe a I’inverse, une conception sceptique, quand on refuse
de croire au langage des dieux, tel Claude Lévi-Strauss dans Le Cru et le Cuit [...] »
(Brunel 2000 : 9).

Pour résumer la conviction de Claude Lévi-Strauss, on pourrait dire qu’a ses
yeux « les auditeurs individuels » auxquels I’on raconte un mythe « regoivent un
message qui ne vient, a proprement parler, de nulle part » (Lévi-Strauss 1964 : 26).
C’est pour cette raison qu’on lui confére d’habitude une « origine surnaturelle »
(Lévi-Strauss 1964 : 26). Cela ne justifie pourtant pas I’assimilation d’un mythe a
une histoire d’ordre sacrée.

En ce qui concerne Mircea Eliade maintenant, on peut déclarer sans détours
gu’il a toujours été un auteur imprégné de religiosité. Toutefois, il faudrait se
rappeler la maniere dont il définissait le sacré :

« un élément dans la structure de la conscience, et non un stade dans I’histoire
de cette conscience. Au niveau le plus archaique de la culture, vivre en tant qu’étre
humain est en soi un acte religieux, car I’alimentation, la vie sexuelle et le travail ont
une valeur sacramentale. Autrement dit, étre — ou plut6t devenir — un homme signifie
étre ,religieux” » (Histoire des croyances et des idées religieuses/l De I’age de la
pierre aux mystéres d’Eleusis, Eliade 1988 : 7).

Sa conception religieuse trouve peut-étre ici une parfaite explication : on peut
croire aux hiérophanies, a la manifestation du sacré dans le profane ou bien a la
manifestation de I’absolu, d’une force créatrice inexplicable, sans pour autant
rapporter tout mythe au divin. Aussi pense-t-on que, pour Mircea Eliade,
I’hiérophanie peut également exister en dehors du religieux, tel qu’on se I’imagine
aujourd’hui. Selon les circonstances, I’hiérophanie reléve tantét du divin, tant6t
d’une modalité du sacré autre que le divin. Dans cette méme perspective, Julien Reis
propose d’ailleurs d’analyser les écrits de Mircea Eliade en utilisant « la structure
profane-sacré-divin » (Ries 2003 : 217). En conjuguant sa propre théorie sur I’homo
religiosus et celle de Douglas Allen, Julien Reis explique d’une maniére trés limpide
la position adoptée par Mircea Eliade face a cette problématique :

« pour [lui] la religion n’implique pas nécessairement la croyance en Dieu ou
en des dieux mais se réféere a I’expérience du sacré et, par conséquent, elle est liée aux
idées d’étre, de signification et de vérité ; c’est dans ce sens qu’il faut comprendre sa
déclaration sur le sacré ,,élément dans la structure de la conscience”. Dans cette
optique aussi, Eliade oppose le sacré et le profane comme deux modalités d’étre dans
le monde: I’homo religiosus s’ouvre a un univers surhumain de valeurs
transcendantales, I’lhomme areligieux refuse la transcendance » (Ries 2003 : 217).

95

BDD-A913 © 2009 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:47 UTC)



Linda Maria BAROS

Une lecture attentive des écrits non seulement analytiques, mais aussi
purement littéraires de Mircea Eliade, de méme qu’une étude poussée de ses
mémoires de jeunesse (Eliade 1992 : 106-110), époque a laquelle ses théories
essentielles se sont mises en place, sous I’influence de son maitre a penser, Nae
lonescu (Danca 1996), confirme largement le constat de Julien Reis et Douglas
Allen. Comme la formule tripartite profane — sacré — divin ne peut que multiplier les
pistes de recherche et permettre une modulation interprétative du concept de mythe,
on la considére tout a fait salutaire.

Une autre notion trés chére a Mircea Eliade qui rentre, elle aussi, en ligne
de compte, lorsqu’on aborde le sacré, est le symbole. Etant donné le fait que, dans
ses ceuvres, le symbolisme fait partie des données immédiates de la conscience
totale de I’&tre humain, I’homo religiosus doit é&tre congu, avant toute chose,
comme un homo symbolicus. Julien Reis préconise a ce sujet que le symbole se
donne a voir tel « le langage des hiérophanies car il permet & I’homo religiosus
d’entrer en contact avec le sacré » (Ries 2003 : 218).

La matrice mythique apparait donc comme étant intrinséquement liée a un
certain symbolisme, érigée autour de représentations métaphoriques évocatrices, de
nombreux stylemes et de toute une série de figures rhétoriques. Si le mythe est
parvenu aux lecteurs modernes « tout enrobé de littérature » et qu’aujourd’hui il nait
au coeeur méme de cette derniére (Brunel 2000 : 11), il doit &tre considéré, a I’instar
de toute ceuvre, comme un réceptacle de la stylistique et de la rhétorique. La mise en
récit des données mythiques et toutes leurs inflexions passent également par
I’ingéniosité technique du créateur. Aussi semble-t-il intéressant de voir également
dans le mythe I’espace d’un devenir stylistico-rhétorique de certains themes et
motifs. D’un point de vue pragmatique, les modulations qui s’inscrivent dans cette
catégorie visent a procurer au lecteur « le plaisir, une jouissance sans fin » (Molinié
2006), mais aussi a nuancer et sonder les significations humaines, sociales,
psychologiques ou religieuses du mythe. Dire le monde d’une maniere
merveilleusement bien agrémentée facilite la captatio benevolentiae, tandis que la
fascination qui en découle favorise I’inscription et I’acceptation de toute explication
extra-ordinaire, surtout si I’on se rapporte a I’auditoire représenté par les sociétés
anciennes. Ce n’est d’ailleurs point par hasard que la rhétorique était un fait
sociopolitique dans I’univers gréco-latin. A I’époque moderne, aussi beau et
envodtant qu’il soit, le discours mythique n’a plus le méme impact fracassant. Il
reste pourtant I’une des sources de réenchantement du monde actuel qui se confronte
a une massive désacralisation et qui a perdu en grande partie ses illusions.

Une fois examinées, toutes ces définitions et hypotheses de travail exigent
bien slr une homogénéisation, pour que les données théoriques puissent étre
opérationnelles. En synthétisant tous les éléments énumérés ci-dessus, on pourrait
affirmer que le mythe apparait comme un récit matriciel & schématisme dynamique,
ancré dans la psyché collective, qui raconte une histoire sacrée a caractére
symbolique, afin de justifier I’étre-au-monde et d’instituer un ensemble d’archétypes
fonctionnels.

Le mythe se crée ainsi a chaque fois qu’une collectivité essaye de se forger
une identité, une généalogie, ou bien lorsqu’elle ne possede ni les éléments
nécessaires pour décrire certaines réalités, ni les moyens de prouver et d’argumenter

96

BDD-A913 © 2009 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:47 UTC)



A la recherche d’une définition du mythe

la venue a I’existence de ces derniéres. Connaitre ses origines et celles des autres
composantes de I’univers humain revient a maitriser le monde :

« en connaissant le mythe, on connait I’,,origine” des choses et, par suite, on
arrive a les maitriser et & les manipuler & volonté » (Eliade 1988 : 33).

Le mythe assure par conséquent une cohésion et une structure stable a toute
communauté qui s’y fie ; il lui offre un modeéle rituel de structuration interne et, le
cas échéant, le sentiment d’étre en sécurité, protégée par une instance divine.

Mais au-dela de sa numinosité ou de son caractere strictement exemplaire,
propres a fournir aux humains un certain type d’organisation sociale et une certaine
vision du cosmos, le mythe recéle également une dimension individuelle, plus
intime, qui répond au besoin d’affronter les situations de crise intérieure grace a
I’existence d’un état supérieur, surnaturel, des choses. Il résout dans I’ordre de
I’imaginaire ce que I’ordre de I’intelligence raisonnée ne saurait résoudre.

« Le mythe satisfait un besoin d’irrationnel non dissimulée de I’ame humaine et
offre a celle-ci I’occasion de dépasser, de transcender I’ordre de la logique et du
raisonnement, le monde des apparences et de la perception directe » (Giraud 1969 : 11).

Tels sont, rapidement dessinés, les traits essentiels indispensables a la
compréhension du mythe littéraire. Comme la littérature est I’une des « machines
désirantes » (Dumoulié 2005: 109) du mythe, inventée pour I’actualiser et en
sauvegarder la vision sacrée, il ne reste maintenant aux lecteurs qu’a faire appel a
cette grille théorique afin de décrypter la maniére dont les ceuvres modernes
s’approprient ses prérogatives, ses fonctions fondamentales !

Bibliographie

Albouy 2003 : Pierre Albouy, Mythes et mythologies dans la littérature francaise, Paris,
Editions Armand Colin, [premiére éd. 1969].

Brunel (éd.) 1999 : Pierre Brunel (éd.), Dictionnaire des mythes d’aujourd’hui, avec la
collaboration de Frédéric Mancier et Matthieu Letourneux, Monaco, Editions du
Rocher.

Brunel 1999 : Pierre Brunel, Mythe et utopie, Napoli, Vivarium, Collection « Biblioteca
Europea 17 ».

Brunel 2000 : Pierre Brunel, Préface, in Pierre Brunel (éd.), Dictionnaire des mythes
littéraires, nouvelle éd. augmentée, Monaco, Editions du Rocher, [premiére éd. 1988].

Chardin 1989 : Philippe Chardin, Thématique comparatiste, in Pierre Brunel et Yves Chevrel
(éd.), Précis de littérature comparée, Paris, Presses Universitaires de France.

Danca 1996 : Viliu Danca, Definitio sacri. Il sacro com ‘il significativo’ e ‘il destino’ e la
sua relazione col metodo storico-fenomenologico di Mircea Eliade, These de
doctorat, Université de philosophie de Rome.

Deremetz 1994 : Alain Deremetz, Petite histoire des définitions du mythe, in Pierre Cazier
(éd.), Mythe & création, Lille, Presses Universitaires de Lille, Collection « UL3 ».

Dumoulié 2005 : Camille Dumoulié, Désir et mythes, in Daniéle Chauvin, André Siganos et
Philippe Walter (éd.), Questions de Mythocritique. Dictionnaire, Paris, Editions
Imago.

Durand 1992 : Gilbert Durand, Les Structures anthropologiques de I’imaginaire, Paris,
Editions Dunod, [premiére éd. Paris, Editions Bordas, 1969].

97

BDD-A913 © 2009 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:47 UTC)



Linda Maria BAROS

Eliade 1988: Mircea Eliade, Aspects du mythe, Editions Gallimard, Paris, Collection
« Folio/Essais » [premiére éd. 1963 ].

Eliade 1992 : Mircea Eliade, Gaudeamus, trad. Irina Mavrodin, Paris, Actes Sud, Collection
« Lettres roumaines » [premiére éd. Editura Minerva, Bucarest, 1989].

Fourcade 1990 : Dominique Fourcade, Outrance utterance, Paris, Editions P.O.L.

Giraud 1969 : Yves F.-A. Giraud, La Fable de Daphné. Essais sur un type de métamorphose
végétale dans la littérature et dans les arts jusqu’a la fin du XVlle siécle, Genéve,
Librairie Droz.

Jolles 1972: André Jolles, Formes simples, trad. Antoine-Marie Buguet, Paris, Editions du
Seuil [premiere éd. Einfache Formen, Max Niemeyer Verlag, Tiibingen, 1930].
Lévi-Strauss 1964 : Claude Lévi-Strauss, Le Cru et le Cuit, Paris, Editions Plon, Collection

« Mythologiques ».

Lévi-Strauss 1974 : Claude Lévi-Strauss, Anthropologie structurale, Paris, Editions Plon,
[premiére éd. 1958].

Mathieu-Castellani 1981 : Gisele Mathieu-Castellani, Mythes de I’éros baroque, Paris,
Collection « Littératures modernes », Presses Universitaires de France.

Meschonnic 1966 : Henri Meschonnic, Apollinaire illuminé au milieu des ombres, in
« Europe », n® 451-452,

Molinié 2006 : Georges Molinié, Mythe et roman, conférence donné a I’Université de Paris-
Sorbonne, Paris 1V, le 22 février 2006.

Paulhan 1941 : Jean Paulhan, Les fleurs de Tarbes ou La Terreur dans les Lettres, Paris,
Editions Gallimard.

Pinson 1995 : Jean-Claude Pinson, Habiter en poéte. Essais sur la poésie contemporaine,
Seyssel, Editions Champ Vallon.

Ries 2003 : Julien Ries, Homo religiosus et I’expérience du sacré. Controverse récente et nouvel
éclairage de la pensée de Mircea Eliade, in Julien Ries et Natale Spineto (éd.), Deux
explorateurs de la pensée humaine, Georges Dumézil et Mircea Eliade, Turnhout, Brepols
Publishers, Collection « Homo religiosus Série Il » [premiére éd. Esploratori del pensiero
umano, Georges Dumézil e Mircea Eliade, Milano, Editoriale Java Book, 2000].

Searching a Definition of the Myth

This article has the purpose of stressing the importance of the myth as a basic literary
concept. That is why the first pages of this study explain the well-known definitions of the
myth written by Mircea Eliade, Andreas Jolles, Claude Lévi-Strauss, Gilbert Durand, Pierre
Albouy and Pierre Brunel.

The second part of this article refers to some of the most important writings by Mircea
Eliade, Julien Reis and Douglas Allen, in order to present the relationship between myth and
the sacred and the concept of homo religious/symbolicus. The symbolic dimension of the
myth leads to the analysis of the exemplum role implied by the myth in the communities that
re-actualize it.

Université de Paris-Sorbonne (Paris 1V)
France

98

BDD-A913 © 2009 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:22:47 UTC)


http://www.tcpdf.org

